

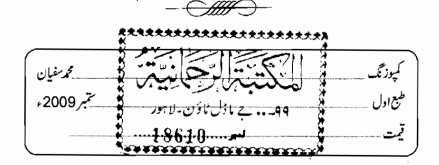
نام<sup>کاب</sup> وفاع مبیح مجاری

تاليف شين المجالز على المجالز المجالز

تقديم

نفيلة أيخ ركانارث وأنحق اثرى فيفالله فضيلة أينح ركانا مؤعث زيريس حفطالله

ىتجىقىق وتغايق حافط<sup>ا</sup>ت مېخىسى ئۇر ھاضل مَادِيْنَة يۇنيوزسِق سىس



ناثر: **ام القرئ پبلی کیشنز** 

سيالكوث رودْ فتومندُ، گوجرانواله فون: 8110896, 0321-6466422



www.muhammadilibrary.com ِ وَفَاعٌ تَنْ ِ بَعَارِي اللهِ الرَّعَادِ الْحَلَّى الْمُولِاءَ الرَّعَادِ الْحَلَّى الْمُولِاءَ الرَّعَادِ الْحَلَّى الْمُولِاءَ الرَّعَادِ الْحَلَّى الْمُولِاءَ الرَّعَادِ الْحَلَّى اللهِ

بينب إلله التأثر التحتم

# تقزيم

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله أما بعد:

برصغیر پاک و ہند میں تقلید و جمود کا جو دور دورہ تھا، اس کی داستان طویل ہے، بمصداق '' مشتے نمونداز خروارے''
اس کا اندازہ آپ اس سے لگا لیجئے کہ جناب شخ احمد سرہندی برائے مجدد الف ثانی (التوفی ۱۰۳۴ھ) نے جن مروجہ
مسائل کے خلاف علم بغاوت بلند کیا، ان میں ایک مسئل لفظی طور پر نماز کی نیت کی مخالفت اور اسے بدعت قرار دیا تھا،
سلسلہ چشتیہ کے نامور شخ عبداللہ خویجی قصوری نے حضرت مجدد کی تصلیل و تر دید میں جو کتاب ''معارج الولایہ'' کے
ساسلہ چشتیہ کے نامور شخ عبداللہ خویجی قصوری نے حضرت مجدد کی تصلیل و تر دید میں جو کتاب ''معارج الولایہ'' کے
ساسلہ چشتیہ کے نامور شخ عبداللہ خویجی قصوری نے حضرت مجدد کی تصلیل و تر دید میں جو کتاب ''معارج الولایہ'' کے
ساسلہ چشتیہ کے نامور شخ عبداللہ خویجی قصوری نے حضرت مجدد کی تصلیل و تر دید میں جو کتاب ''معارج الولایہ'' کی جم نشاندہی کی کہ:

"چوں براثے تحریمة نماز برخاستے آجاب اوقات نیت را بدل کر دے و زباں را ساکن گردایندے و گفتے که رسول الله مَناویلهٔ نیت بدل کرده نه بزیان، زیرا که نیت فعل قلب است نه فعل لسان." ( کوالہ تاریخ داوت و کریت: ۲۲ ۱۳۳۷)

''جب نماز کے لیے کھڑے ہوتے اکثر اوقات دل سے نیت کرئے بنیان کو حرکت نددیتے اور کہتے کہ رسول الله مُلافِظُ کا بھی بہی معمول تھا، کیونکہ نیت دل کافعل ہے نہ کہ زبان کا ''

غور فرمائے! کہ معروف مسلکی طرز عمل کے خلاف مجد دصاحب مرحوم کے عمل پر فردِ جرم ہی ہمی ہے کہ: ''وہ کہتے ہیں کہ رسول الله تاکین کے نیت دل سے کی ہے زبان سے نہیں۔'' (سجان الله!)

ای گیارہویں صدی جمری کا ایک اور دل دوز دافعہ ملاحظہ ہو، قاضی نصیر الدین (التوفی ۱۹۳۱ھ) برہان پور میں ایک معروف محدث وفقیہہ گزرے ہیں، جو تنبع سنت اور ادکام شرعیہ کے پابند سے، حدیث کو قیاب مجہد پرترجج دیتے اور صدیث کے مقابلے میں قول امام کو ہرگز قبول نہ کرتے سے، گران کے سریشخ علم اللہ بجابوری (المتوفی ۱۹۳۳ھ) متشدد حنق سے، ایک مرتبہ شیخ علم اللہ نے کسی مسئلہ میں امام ابو صنیفہ کے قول سے استدلال کیا، تو ان کے داماد قاضی مشیرالدین نے اس کے مقابلے میں حدیث پیش کی، شیخ علم اللہ نہ مانے تو قاضی صاحب نے کہددیا کہ "ھو ر جل نصیرالدین نے اس کے مقابلے میں حدیث پیش کی، شیخ علم اللہ نہ مان ہوں، اصل شئے جو ہمارے لیے قابلی جمت ہے، وہ وانا ر جل" امام ابو حنیفہ واللہ علی اللہ نہ میں ہمی انسان ہوں، اصل شئے جو ہمارے لیے قابلی جمت ہے، وہ حدیث رسول ہے، اس پر شیخ علم اللہ نے غصہ میں آخر تلوار نکال کی اور اپنے داماد کوفتل کرنے کے لیے ان کے پیچھے حدیث رسول ہے، اس پر شیخ علم اللہ نے غصہ میں آخر تلوار نکال کی اور اپنے داماد کوفتل کرنے کے لیے ان کے پیچھے حدیث رسول ہے، اس پر شیخ علم اللہ نے غصہ میں آخر تلوار نکال کی اور اپنے داماد کوفتل کرنے کے لیے ان کے پیچھے

#### 

دور برایکن قاضی صاحب نے بھاگ کر جان بچائی۔ (مآثر رحیی وغیرہ، بحوالد فتہائے ہند:۲۵۳/۲۵۳، حصد دوم)

فقتی سائل میں تعصب اور جمود ہی کا متیجہ تھا کہ بعض عاقبت نا اندیثوں نے نماز میں رفع الیدین کرنے والوں کو کافر کہنا شروع کر دیا، چنا نچہ تذکرۃ الخلیل کے مؤلف مولانا محمہ عاشق اللی میرشی نے تکھا ہے:

' العض حنفیوں نے اہل حدیث یعنی غیر مقلدین زمانہ کو رفع یدین پر کافر کہنا شروع کر دیا تھا۔''

(حاشيه تذكرة الخليل: ۱۳۲،۱۳۲ مطبوعه ۱۹۷۱ كراجي)

اس نوعیت کی دسیوں مثالیں ہمارے سامنے ہیں، گریہ ہمارا موضوع و مقصود نہیں، بتلانا بس اس قدر تھا کہ برصغیر میں عور قالیہ علیہ اس کے برعشیں بتلانا بس اس قدر تھا کہ برصغیر میں عوراً تقلید و جمود کا چل چلاؤ تھا، اس کے برعکس جس نے بھی آ واز اٹھائی اور قیاس و رائے یا ضعیف و کمزور روایات پر بنی فقتبی سائل کے مقابلے میں صحیح احادیث پڑ عل کی دعوت دی تو عوام کیا خواص کے دل بھی اس طرح سکڑتے اور حسالہ دستے ہوئے محسوس ہوئے، جس طرح شرکین کے دل اللہ وحدہ لا شرکیک کی دعوت من کرسکڑتے اور تھک پڑ جاتے دیتے، اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللّٰهُ وَحْدَهُ الشَّمَا زَّتُ قُلُوبُ اللَّهِ إِنْ لِا يُؤْمِنُونَ بِاللَّاخِرَةِ ﴾ [الزمر: ٤٥] ''جولوگ آخرت پر یقین نہیں رکھتے، ان کے سامنے جب اسلیے اللہ کا ذکر کیا جاتا ہے تو ان کے دل بھینج جاتے ہیں۔''

نقہی مسائل میں تقلید و جمود کا بھی عموماً یہی متیجہ ہوتا ہے، جس کا ذکر حولاتا محد اشرف علی تھانوی نے اپنے ایک کتوب میں کیا ہے، ککھتے ہیں:

"اکثر مقلدین عوام بلکہ خواص اس قدر جامد ہوتے ہیں کہ اگر قول مجتمد کے خلاف کوئی آیت یا حدیث کان میں پڑتی ہے، ان کے قلب میں انشراح و انبساط نہیں رہتا، بلکہ اول استنکار قلب میں پیدا ہوتا ہے، پھر تاویل کی فکر ہوتی ہے، خواہ کتنی ہی بعید ہو اور خواہ دوسری دلیل قوی اس کے معارض ہو، بلکہ مجتمد کی دلیل اس مسئلہ میں بجز قیاس کے پہلے بھی نہ ہو، بلکہ خود اپنے دل میں اس تاویل کی وقعت نہ ہو، مگر نصرتِ فدہب کے لیے تاویل ضروری سیجھتے ہیں، دل بینہیں مانتا کہ قول مجتمد کو چھوڑ کر حدیث سیج صرت کے پر عمل کرلیں۔"

(تذكرة الرشيد: ١/١٣١)

یہ حالت و کیفیت تھی جب خانوادہ شاہ ولی اللہ رائظ اور ان سے فیضیاب ہونے والے حضرات نے یہاں اتباع سنت کا صور پھونکا، تقلید و جمود کے خلاف اعتدال کی دعوت دی، فقهی مسائل جن کی بنیاد محض قیاس، فقهی روایات اور ضعیف احاد بث پر تھی، ان کی کمزوری کو واضح کیا، تو پورے ماحول میں ایک ارتعاش بیدا ہوا، ﴿وَ انْصُرُوْا الْهُوَاتُكُمْ ﴾ کی صدائے بازگشت یہاں بھی سی گئی، لنگر لنگوٹ کس کے میدان میں اترے، بات اپنے موقف و ندہب

www.muhammadilibrary.com دفاع مینی بخاری کنیدی از مولانا ارشاد المحق اثری ملینه کنیدی کنیدی از مولانا ارشاد المحق اثری ملینه کنیدی کنیدی

کے دفاع اور اسے مدلل کرنے تک محدود رہتی تو اس میں کوئی قباحت نہتھی، ہر ایک کو اپنے مسلک کے دفاع کا حق ہے، گر برا ہو جمود وتعصب اور ہٹ دھرمی کا جس میں الٹاضیح احادیث کا نداق اڑ ایا گیا۔

فقہی روایات کے دفاع میں صحیح بخاری کو اپنی تقید کا ہدف بنایا، امام بخاری پر طنز وتعریض کے نشتر چلائے، صحیح بخاری کو ناقص اور ناکمل کتاب باور کرنے کی سعی بلیغ کی، اس کی بخاری کو ناقص اور ناکمل کتاب باور کرنے کی سعی بلیغ کی، اس کی اصادیث کوضعیف اور نا قابلِ عمل قرار دینے کی پوری پوری کوشش کی، مکرین حدیث کی طرح عقل پرتی میں اس کی روایات کوضعیف اور نا قابلِ عمل قرار دینے کی پوری پوری کوشش کی معوائی میں بعض روایات کوقر آن پاک کے خلاف روایات کا عقل وفکر کے تراز و پر تول کر فداق اڑا ایا عمیا اور انہی کی ہموائی میں بعض روایات کوقر آن پاک کے خلاف باور کرانے میں کوئی عار محسوں نہ کی گئی، امام بخاری اور شیح بخاری کے خلاف بیہ جسار تیں در اصل حد و بغض کا نتیجہ اور شیوہ مبتدعین ہے، امام سلم براشد نے فرمایا تھا:

" لا يبغضك إلا حاسد كرآب ع بغض وى ركمتاب جوحاسد ب- (مقدمه فتح البارى: 4٨) شاه ولى الله محدث وبلوى في فرمايا تقان

"کل من یھون آمر هما فھو مبتدع من غیر سبیل المؤمنین" (حجة الله: ١٣٤)

درجوف صحیح بخاری اورسلم کی تو بین کرے گا وہ برگی ہے اور مسلمانوں کے طریقہ سے خارج ہے۔ ورجوف صحیح بخاری وسلم کیا عموماً کتب احادیث کے بارے بیں موطا کا رشید احمد کنگوہی نے اپنے فاوی بیس فرمایا ہے:

درصحاح کتب بیں احادیث رسول اللہ کا ٹیٹر میں اور ان کے جمع کرنے والے صحابہ اور بعد کو علماء عاملین و متبولین رہے اور باتفاق اہل اسلام مقبول اللہ تعالی کے بیں، جوفض ان تابوں کو برا کہتا ہے اور تو بین کرتا ہے گویا وہ رسول اللہ کا ٹیا ہوں دیتا ہے، وہ فض فاسق ، مرتد بلکہ کا فر و ملحون حق تعالی کا ہے۔ " (فاوی رشیدیہ: ۲۵، ادارہ اسلامیات لا مور)

"وصحاح كتب" ميں صحيح بخارى تو وہ كتاب ہے، جس كے بارے ميں علائے امت كا اتفاق ہے كہ اس كى تمام مرفوع ومتصل روايات كى صحت پر اجماع اور انہيں تلقى بالقبول حاصل ہے، اليى مہتم بالشان كتاب كے بارے ميں اس قتم كى ياوا گوئى بلا ريب بدعتوں كا شيوا ہے اور تبيل المؤمنين ہے انحراف ہے، بلكہ مولانا كتاوى كے فرمان كے مطابق اليافخض فات اور ملحون ہے۔ أعاذنا الله منه

صحیح بخاری کی عظمت کو داغدار کر کے اپنی عاقبت خراب کرنے دالوں میں ایک پٹنہ کے مولوی عمر کریم حنفی ہو گزرے ہیں، جنہوں نے اپنے جلے دل کی بھڑاس لکا لئے کے لیے مختلف رسائل اور اشتہار کھے، ای '' ذات شریف'' نے صحیح بخاری کی احادیث مبارکہ کے بارہ میں اشتہار نمبر (۲) لکھا، تو اس میں بیابھی لکھ مارا کہ'' افسوس کہ ایسی ایسی

www.muhammadilibrary.com

المنافع المناد المن المناد المناد

ب بنیاد اور بسرویا حدیثوں نے اسلام کے نورانی چرہ پر ایک بدنما داغ پیدا کردیا ہے۔"

بتلائیے! کیا بیسی حنفی عالم کی تحریر ہے یا منکرِ حدیث کی؟ ان کی الیسی یاوا گوئیوں کا ترکی بدتر کی وندان شکن جواب محترم مولانا محمد ابوالقاسم سیف بنارسی نور الله مرقدہ نے دیا اور دودھ کا دودھ پانی کا پانی کر دکھایا۔

چنانجداس حوالہ سے مولانا بناری کے رسائل کی ترتیب حسب ذیل ہے:

- ا۔ "الكوئر الجاري في جواب الجرح على البخاري": يه پنوى صاحب كى كتاب "الجرح على البخارى" نه پنوى صاحب كى كتاب "الجرح على البخارى" كا جواب ہے، كتاب كا نام بى مضمون كى عكاى كے ليے كافى ہے، جو پہلے اخبار" اہل فقہ" امر تسر ميں قبط وار شائع ہوئى تھى، يه اس كا جواب ہے، جو مولانا بنارى نے "الكوثر الجاري" ملقب به "صل مشكلات بخارى" كے نام ہے ديا، جو ٣٣٢ صفحات بر مشتل ہے، يه كتاب بهلى بار ١٩٣٠ ميں شائع ہوئى، مشكلات بخارى الدار السلفية مؤمن يوره بمبكى ہے شائع ہوئى، مگر من طباعت ندارد۔
- ۳۔ ''ماء حمیم للمولوی عمر کریم'': پٹوی صاحب نے آیک اشتبار ۱۳۲۲ھ میں شائع کیا، جو صحیح بخاری کے متعلق ۱۲ سوالات پر مشتل تھا، جس کا ایک جواب تو مولانا رفعت اللہ حال نے شاہ جہان پور سے دیا اور دوسرا جواب مولانا بناری نے '' ماء حیم'' کے نام سے دیا، جو ۱۹ صفحات پر مشتل ہے۔
- سر اط مستقیم لهدایة عمر کریم": پٹوی صاحب کا عنیف وغضب ابھی شندانہیں پڑا تھا کہ انہوں نے امام بخاری برطن مزید کچھ اعتراضات اشتہار نمبر (۲) کی صورت میں شائع کئے، جن کا پہلا مختصر جواب حضرت بناری مرحوم نے "صراط منتقیم" کے نام سے دیا جو ۱۳۲۹ھ میں پہلی بار شائع ہوا تھا، اس کی اب یا شاء اللہ دوبارہ اشاعت ہورہی ہے، جو ۱۲ صفحات بر مشتل ہے۔
- ۵۔ "الریح العقیم لحسم بناء عمر کریم": یہ بھی پٹوی صاحب کے اشتہار نمبر (۲) کے جواب پرمشتل ہے، بلکہ یہ اس اشتہار کا مفصل اور کمل جواب ہے، جس میں انہوں نے پٹوی صاحب کے اعتراض کو" مریب" اور اس کے جواب کو" مجیب" کے عنوان سے مرتب کیا ہے۔
- و گر تقاریظ کے علاوہ اس پرشارح سنن الی داود حضرت محدث منس الحق دیانوی کی بھی تقریظ ہے اور قاضی طلامحمد خاں بشاوری کا طویل قصیدہ بھی، جس سے اس کی اہمیت کا اندازہ ہوسکتا ہے۔

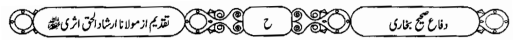
# www.muhammadilibrary.com وفاع تَى عَوْدِكُ لِعَدِي الْمُولِانِ الرَّبُادِ الْحِنْ الْرِي اللِّهِ الْمِنْ الرَّبِي اللَّهِ الْمِنْ الرَّبِي اللَّهِ الْمِنْ الرَّبِي اللَّهِ الْمِنْ الرَّبِي اللَّهِ اللَّهِ الْمِنْ الرَّبِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

کتاب میں صحیح بخاری کا دفاع ہی نہیں بلکہ بخاری کی احادیث کے خلاف حنق عمل کی جو توجیحات پٹوی صاحب نے بیان کی ہیں، ان کا بھی مکمل جواب ہے۔ بیر سالہ پہلی بار ۲<u>۸سا سے</u> میں شائع ہوا تھا اور اب دوبارہ شاملِ اشاعت ہے، جو تقریباً ۸۰صفحات برمشتمل ہے۔

۲۔ "العرجون القلدیم فی إفشاء هفوات عمر کریم": یہ رسالہ پٹوی صاحب کے اشتہار نمبر (۳) کا جواب ہے، اس اشتہار میں اولاً پٹوی صاحب نے خرافیوں کے مسلک المحدیث پر عامة الورود اعتراضات کو ذکر کیا، پھرامام بخاری پر بھی تقید کی جس کا جواب مولانا بناری نے "العرجون القدیم" کے نام سے دیا اور بحث کا حق اوا کر دیا۔ کتاب پر دیگر تقریظات کے ساتھ ساتھ محدیث ہند حضرت مولانا شمس الحق ڈیانوی اور شخ کا حق اوا کر دیا۔ کتاب پر دیگر تقریظات کے ساتھ ساتھ محدیث ہند حضرت مولانا شمس الحق ڈیانوی اور شخ کا سالم مولانا شاء اللہ امر تسری کی تقاریظ بھی ہیں، یہ رسالہ پہلی بار ۲ ساتھ میں شائع ہوا، جے اب دوبارہ شامل اشاعت کیا جارہا ہے، جوتقریباً ۵۰ اصفحات پر مشتل ہے۔

ان سانوں انتہائی قیمتی رسائل کو اس مجموعہ رسائل میں شائع کرنے کا شرف ہمارے فاضل بھائی مولانا حافظ شاہد محمود فاضل مدینہ یو نیورٹی کو حاصل ہورہا ہے، حافظ شاہد صاحب کے دل میں دفاع حدیث کا سودا سائے ہوئے ہے کہ وہ اس قتم کے دفینے سفینوں میں نتقل کر رہے ہیں۔ حضرت مولانا اساعیل سلفی مرحوم کے ''مقالات حدیث' شیخ کہ وہ اس قلم حضرت محدث گوندلوی کی ''دوام حدیث' شیخ الاسلام مولانا ثناء الله امر تسری کی ''دفاع سنت' پھر''شرح

صفحات برمشتمل ہے۔



حدیث ہر قل' ان کے حسنِ انتخاب ،حسنِ ذوق کی علامت ہے، بیاس لیے کہ وہ خود حسن اخلاق کے پیکر اور علم کے شناور ہیں، اللہ تعالیٰ ان کی جہو دعلمیہ کو چار چاندلگائے اور کم کشتگان راہ حق کے لیے مینارہ نور بنائے۔

حافظ شاہد صاحب نے ان رسائل کوتقریباً ایک صدی بعد حیات نو ہی نہیں بخش بلکہ حوالہ جات کی مراجعت، حتی الوسع کتابوں کے جدید ایڈیشنوں کے حوالے اور مزید مفید حواثی سے بھی کتاب کوخوب سے خوب تر بنانے کی کوشش کی ہے، جس پر وہ ہمارے شکریہ کے مستحق جی ۔

اللہ تعالیٰ انہیں اور ان کے معاونین کو دفاع سنت کی اس عظیم خدمت پر اجر جنریل عطا فرمائے اور انہیں دین کے خادموں کی صف میں شار کر کے اپنی دنیاوی واخروق نوازشوں سے نوازے۔

این دعا از من و از جمله جهال آمین باد

خادم العلم والعلماء ارشاد الحق اثري عفي عنه .

۲۰ رجب المرجب ۱۳۳۰ه

بيت لينوانة مزالت تمير

## مقدمه

برصغیر میں علم حدیث کی ترویج واشاعت اوراس کی اہم کتابوں کی تدریس وتعلیم کا اہتمام بارہویں صدی ہجری میں شاہ ولی اللہ محدث دہلوی (م ۲۷اھ) کے ہاتھوں شروع ہوا، ان سے قبل اگر چہ مختلف ادوار میں بعض محدثین کا تذکرہ ملتا ہے، گر ان میں سے اکثر ہجرت کر کے دیگر ممالک میں جا ہے، لہٰذا ان کی خدمات حدیث پر برصغیر والوں کا فخر کرنا ہے جا ہے۔
ان میں سے اکثر ہجرت کر کے دیگر ممالک میں جا ہے، لہٰذا ان کی خدمات حدیث پر برصغیر والوں کا فخر کرنا ہے جا ہے۔
علامہ حسن بن محمد صفائی (م ۲۵۰ھ)، علی متقی بر ہانپوری (م ۵۷۵ھ)، ابو الحن محمد بن عبدالہادی سندھی (م ۱۳۵۰ھ) وغیرہ علاء اصلاً برصغیر کے ضرور (م ۱۳۸۵ھ) وغیرہ علاء اصلاً برصغیر کے ضرور

رحہ ۱۱۲ھ)، حمد حیات سندی رحم ۱۱۳ھ) اور حمد سر کی زبیدی جسرا می رحم ۱۴۹۵ھ) و بیرہ علاء اصلا بر سیر سے سرور تھے، مگر ہجرت اور نقل مکانی کے بعد پھر انہوں نے اپنے وطن کا رخ نہیں کیا۔

کی علاء برصغیر میں رہ کرعلم حدیث پڑھنے پہلے اور تصنیف و تالیف میں مشغول رہے، جیسے محمہ طاہر پنی (م۹۸۲ھ) اور شخ عبدالحق محدث دہلوی (م۱۵۴ھ) وغیرہ کین اولاً تو ان کا دائرہ کار بہت محدود تھا، ان کے ذریعہ علم حدیث کی ہمہ گیرنشر و اشاعت کا کام نہ ہوا، ٹانیا انہوں نے حدیث کی خدمت کچھاس انداز سے کی کہ اس سے فقہی نہ بہ کا دفاع اصل مقصود بن گیا، اور احادیث کی آ زادانہ تحقیق وتخ تی تواعد جرح وتعدیل کی پابندی، قدیم اور باسند سب حدیث کی تلاش وجبچو اور ان کی طرف مراجعت، کتب رجال وعلل سے انکہ محدثین کے اقول اور احکام نقل کرنے کا اہتمام نہ رہا، اکثر علاء عموماً علامہ سیوطی اور دیگر متاخرین کی تصانیف پراعتاد کرتے اور ان ہی کے واسطے سے اصل کتابوں کا حوالہ دیے ، ''مصارق الانوار'' ''مصانح'' ''دمشاوق'' اور'' جامع صغیر'' جیسے نتخبات پر پورا انحصار تھا، ان بی کہ ایوں کا براد کا براد کا براد کی خدمت منتہائے کمال۔

شاہ ولی اللہ حربین شریفین میں وقت کے اجلہ محدثین سے کتب حدیث پڑھنے اور وہاں ایک عرصہ گزار نے کے بعد مااہ ھیں وطن لوٹے تو انہوں نے بری حکمت کے ساتھ کتب حدیث کی تعلیم و تدریس کا سلسلہ شروع کیا، ان کی درجہ بندی کی، طبقات متعین کیے، ضبط اساء رجال کا اہتمام کیا، فقہ حدیث کی طرف توجہ دلائی، فقہائے محدثین کے منج کی طرف وجوت دی اور عملاً اس کی تفریح و توضیح کے لیے ''موطاً'' کی دوشر میں (مصفی اور مسؤی) لکھیں، ''تراجم ابواب بخاری'' پر ایک رسالہ لکھا، ''جھۃ اللہ البالغ'' ،''الما نصاف' اور ''عقد الجید'' میں اصولی مباحث کی تنقیح کی، اس طرح انہوں نے ایک ہمہ گیر تحریک شروع کی جس کے نتیج میں کتب حدیث کی طباعت و اشاعت، ترجمہ، حاشیہ اور

www.muhammadilibrary.com

د اع مح مجاری کاری مش الیگا

شرح کے ذریعہ ان کی خدمت، مساجد میں درسِ قرآن اور درسِ حدیث کا اجتمام، فقهی مسائل کی آ زادانہ تحقیق، تقلید اور جود کے بجائے تحقیق اور عمل بالحدیث کا رواج ہوا، اور صرف ایک صدی کے عرصے میں شاہ اساعیل شہید کی شہادت (۱۲۳۲ھ) تک ایک بہت بردی جماعت تیار ہوگئی، جس نے پورے برصغیر میں تو حید وسنت کی اشاعت کی اور شہادت (۱۲۳۲ھ) تک ایک بہت بردی جماعت تیار ہوگئی، جس نے پورے برصغیر میں تو حید وسنت کی اشاعت کی اور شرک و بدعت، فقہی جود و تقلید اور غیر اسلامی رسم و رواج کے خلاف اصلاحی تحریک شروع کی، جو ''اہل حدیث' کے نام سے معروف ہوئی۔

شاہ اساعیل شہید کی ''تقویۃ الایمان'، ''تنویر العینین''، ''الیضاح الحق الصری ''، ''منصب امامت'، ''اصول فق'، ''صراط متنقیم'' اور ان کے معاصرین کی اصلاحی تصانیف سے ایوانِ بدعت و تقلید میں بل چل کچ گئی، چنانچدر تا محل کے طور پر تین رجحان سامنے آئے۔

- ا۔ کچھ لوگوں نے بدعت و تقلید کے دفاع اور شاہ اساعیل شہید کے رد میں کتابیں لکھیں، بدایوں، خیر آباد اور رامپور وغیرہ کے علاء اس میدان میں چیر بیش تھے، انہوں نے کئی کتابیں شاہ اساعیل شہید کی تردید بلکہ تکفیر میں لکھیں، بیسلسلہ آج تک جاری ہے۔
- ۲۔ پچھ حضرات بدعات کی تردید میں تو شاہ اساعیل کے ہم نوا رہے، مرعمل بالحدیث کی دعوت اور جمود وتقلید کی مخالفت ان کو پسند نہ آئی، وہ اپ فقہی مسلک کے دفائ اپنے امام کی تعریف وتوصیف، دعوت عمل بالحدیث اور اہل حدیث کی مخالفت میں غلو کی حد تک پہنچ گئے، بلکہ پچھ آؤں نے تو شاہ اساعیل شہید کی ان تصانیف کی بہت سی عبارتوں کو الحاق بتا کر انہیں اپنے جیسا پکا حنفی مقلد قرار دیا اور شاہ ولی اللہ کی عبارتوں کی بھی الیمی تاویل و توجیہہ کی جس سے ان کی مجددانہ و مجتبدانہ شان ہی ختم ہوجائے۔
- س۔ تیسرار بھان بدرہا کہ اس دعوت تجدید واصلاح کی پورے طور پر تائید کی جائے اور شرک و بدعت اور غیر اسلای رسم و رواج کی تر دید کے ساتھ ہی لوگوں کو براہِ راست کتاب وسنت کے چشمہ صافی سے سیراب ہونے کا موقع فراہم کیا جائے، علماء اور طلبہ بھی اپنے نقبی مسلک کے حصار سے نگلیں اور سلف صالحین (صحاب، تابعین، تبع تابعین) اور دیگر ائمہ کرام کے اجتہادات سے فائدہ اٹھائیں، مسائل کی آزادانہ تحقیق کریں اور جورائے دلائل کی روشی میں رائج ہو اس پر خود عمل کریں اور دوسروں کو بھی اس پر عمل کرنے کی تلقین کریں، عوام کو یہ اختیار ماصل ہو کہ جس عالم سے چاہیں مسئلہ بچھیں، اور وہ عالم انہیں اپنے فقہی مسلک کے بجائے دلائل کتاب و سنت کی روشن میں جواب دے۔

عمل بالحدیث کے اس رجمان کو مزید تقویت اس وقت ہوئی جب وہلی میں شیخ الکل میاں نذیر حسین محدث دہلوی المالہ میں اپنے استاد شاہ محمد اسحاق کے مسند درس پر جلوہ افروز ہوئے اور مسلسل ۹۲ سال تک حدیث اور دیگر علوم

www.muhammadilibrary.com وقاع مح بخارى المعلق الم

اسلامیہ کا درس دیتے رہے، ہزاروں طلبان سے متنفید ہوئے اور ہند و بیرون ہند میں ان کے اثرات عام ہوئے۔
پھر جمو پال میں نواب صدیق حسن خاں ۱۲۸ ھیں حکومت کے بلند منصب پر فائز ہوئے اور سیکڑوں کتا ہیں خود
تصنیف کیں اور علائے سلف کی بیسیوں کتا ہیں مختلف مطابع سے چھپوا کر مفت تقتیم کیں۔ (تفییر ابن کثیر، فتح الباری،
نیل الا وطار وغیرہ کتا ہیں بہلی بار دنیا میں ان ہی کی کوششوں سے شائع ہوئیں) اہل علم کی ایک جماعت تیار کی اور
انہیں مختلف علمی کا موں پر لگایا، ان ہی کی فرمائش پر نواب وحید الزمال اکھنوی نے حدیث کی بنیادی کتابوں (بخاری،
مسلم وغیرہ) کے اردو ترجے کئے، اس طرح عام لوگوں کے لیے ان سے استفادہ کرناممکن ہوا۔

میاں صاحب اور نواب صاحب نے اپنی تصانف اور فرآوئی میں تمام اصولی اور فروی مسائل کی تنقیح کی ، فتہائے کے حدثین کے منج کی وضاحت کی ، امام ابو حنیفہ اور دیگر ائمہ کرام کے متند حالات اصل مآخذ سے نقل کر کے پہلی بار شائع کئے ، محدثین کرام کے متفام و حرجہ اور ان کی کتابوں کی اہمیت اور قدر و قیمت سے لوگوں کو آگاہ کیا، تقلید واجتہاد اور عمل بالحدیث سے متعلق علمی و تحقیق کتابی تکھیں اور اس کے ہر پہلو پر سیر حاصل بحث کر کے حقیقت واضح کی ، نواب صاحب اور میاں صاحب کے تلاندہ نے جب ای نادر و نایاب کتب حدیث کی طباعت و اشاعت کا بھی اہتمام کیا، اردو ترجمہ کے علاوہ ان کتابوں کی عربی زبان میں بھی مضل شرھیں یا مختصر حاشیہ کسے۔

ان ساری خدمات کی تفصیل یہاں پیش کرناممکن نہیں، میں نے اپنی کتاب 'مولانا مٹس الحق عظیم آبادی، حیات و خدمات' کے مقدمے میں ان کا ایک مختصر خاکہ دیا ہے، امید ہے کہ قار میں کام اس کی طرف رجوع کریں گے، میں یہاں صرف اس پہلو پر گفتگو کروں گا کہ علمائے اہل حدیث کی ان متنوع خدمات گا کیا اثر ہوا؟ اور ان کے مخالفین نے ان کے ساتھ کما سلوک کیا؟

۲

مثبت اثرات کے سلط میں مخترا بیکہا جا سکتا ہے کہ پورے برصغیر میں بے شارع بی مدارس و جامعات وجود میں آئے، جہاں طلبہ عربی ورجات میں ہرسال حدیث کی کوئی کتاب پورے اہتمام سے پڑھتے ہیں اور بلوغ المرام سے صحیح بخاری تک فتم کر کے سند فراغت حاصل کرتے ہیں، جبکہ حنی مدارس میں ایک سال ساری کتب حدیث کا دورہ کرا ویا جاتا ہے، جس سے حدیث میں مہارت کے بجائے اس کی تاویل میں مہارت حاصل ہوتی ہے، اور حدیث کی تحقیق اور اس پر عمل کے شوق کے بجائے اس پر عمل نہ کرنے کے لیے طرح طرح کرح حیلے بہانے تلاش کرنے کی ایک نفسیاتی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے، جس سے چھٹکارا اخیر عمر تک نہیں ہوتا۔ إلا من رحم الله

مولانا انورشاہ سمیری نے ایک بار بڑی حسرت کے ساتھ اس کا اظہار کیا تھا کہ ' عمر ضا کع کر دی، ہاری عمر کا

ہماری تقریروں کا، ہماری ساری کد و کاوش کا خلاصہ بیر ہاکہ دوسر مسلکوں پر حفیت کی ترجیج قائم کر دیں، امام ابو حفیفہ کے مسائل کے دلائل تلاش کریں، اب فور کرتا ہوں تو دیکتا ہوں کہ کس چیز بیس عمر برباد کر دی؟ ابوصنیفہ ہماری ترجیح کے محتاج ہیں کہ ہم ان پر کوئی احسان کریں؟ "وصدت امت (از مفتی محد شنج) مین ۱۵، ۱۹ طبع دارالاشاعت کراچی ترجیح کے محتاج ہیں کہ ان کے ہم مسلک علماء پر اس کا کوئی اثر نہیں ہو اور وہ خود اپنے اقرار کے مطابق شاہ ولی اللہ کے طریقہ در کِ حدیث ہیں در بِ حدیث میں سید انظر شاہ کھیے ہیں:

مراف مولانا عبیداللہ سندھی فرماتے ہیں: ''دارالعلوم کا اساسی مقصد حقیت کی تائید ہے۔'' بے تکلف عرض ہے کہ شاہ ولی اللہ ولئلہ فرمات ہیں ان ورک سے بیاہم مضمون اپنی مطلوب واقعیت کے ساتھ منصوص نہ ہوسکا، شاہ صاحب علیہ الرحمۃ حنی نقط نظر ہے ہم آ ہنگی کے باوجود کیونکہ خود اجتہاد کا دعوی رکھتے تھے، اس لئے حفیت کو حضرت شاہ صاحب کی فرارا علی میں اور حضرت شخ البند نے جمر پور بخیل کی، حضرت بانہ توی، حضرت گئی ہی اور حضرت شخ البند نے حفیت کی تائید کے دفیق کی دارالعلوم دیو بند نے جمر پور بخیل کی، حضرت بانہ توی، حضرت گئی ہی اور حضرت شخ البند نے حفیت کی تائید کے حفیت کی تائید کیا تائید کی دور کی تائید کے حفیت کی تائید کیا تائیات کیا تائید کیا تائ

''درس حدیث میں حفیہ کے اثبات و ترجیج اور تقیمات و آثر پیمات کا جو انداز دارالعلوم اور دوسرے بہت کے مدارس میں جاری ہے، اسکی ابتدا حصرت نانوتوی ہی ہے ہوتی ہے، ان سے پہلے درسِ حدیث میں محض حدیث کا ترجمہ اور الگ الگ نداہب بیان کر دینے کافی سمجے جالئے تھے، حفیہ کے اثبات و ترجیح کا طریقہ مرق ج نہ تھا، حضرت نافوتوی کے بعد ان کے تلافدہ میں حضرت شخ البند وغیرہ حضرات نے اس طریقہ مرق ج فوصاری رکھا۔'' (تاریخ دیوبند، س: ۱۲۸، ۱۲۹، طریقہ دیوبند، اور بند، سی ۱۲۹، ۱۲۹، طریقہ دیوبند، اور بند، اور بند،

ان اقتباسات کے بعد ہمیں کچھ کہنے کی ضرورت نہیں، قار کمین کرام اچھی طرح سمجھ سکتے ہیں کہ بیہ حدیث کی خدمت کا کونما طریقہ ہے؟ اور صحابہ کرام کے زمانے ہے آج تک حدیث پڑھنے پڑھانے کا جوطریقہ رائج ہے اور اعادیث کی تحقیق و تنقید کے جو اصول محدثین کے یہاں پیش نظر رہے ہیں، انہیں چھوڑ کرفقہاء اور انکہ کے آ راء و اجتہادات کے مطابق احادیث کو تھینج تان کر بنانا اور ان میں طرح طرح کی تاویل کرنا کون سامحودمشغلہ ہے؟

\_r\_

مدارس کے علاوہ تھنیف و تالیف کے میدان میں اہل حدیث کی خدمات بہت وقیع ہیں، بلکہ عالم اسلام میں ان کی بہیان ہی ہید ہوئی ہیں۔ ''عون کی بہیان ہی ہید ہے کہ انہوں نے ناور و نایاب کتب حدیث کی بہلی باراشاعت کی اوران کی متند شرحیں کھیں،''عون المعبود شرح سنن ابی واوز' (عظیم آبادی)،''تحفۃ الا حوذی شرح جامع التر ذی'' (مبار کپوری)،''العلیقات السلفیة علی المعبود شرح سنن ابی واوز' (عظیم آبادی)،''تحفۃ الا حوذی شرح جامع التر ذی'' (مبار کپوری)،''العلیقات السلفیة علی

www.muhammadilibrary.com مقدمه از مولانا عزیر شنوانی در ادر مولانا عزیر شنوانی از مولانا مولا

سنن النسائی' (بھوجیانی)، ''مرعاۃ المفاتی شرح مشکاۃ المصابع'' (عبیداللہ رحمانی)، ''عون الباری''، ''السراح الوہاج''،''فتح العلام' (نواب صدیق حسن) '' عاشیہ بلوغ المرام' اور 'تنقیع الرواۃ'' (احمد حسن دہلوی) اور ال کے علاوہ بیسیوں کتابیں ہیں، جوعرب ممالک میں برابر چیجی رہتی ہیں اور ہر تجارتی مکتبہ اور لا بحریری میں وستیاب ہیں اور علابہ اور محققین ان پراعتاد کرتے ہیں۔

ان کے مقابلے میں برصغیر کے علائے احناف نے کتب حدیث کے جو حواثی و شروح کھے ہیں، مسلکی تعصب، احادیث کی بے جا تاویل اور صحح احادیث کے مقابلے میں ضعیف، منقطع، مرسل روایات اور آثار صحابہ و تابعین سے استدلال ان کا طرۂ امتیاز ہے، احادیث کی تحقیق و تخ تئے میں بھی محدثین کے بجائے فقہائے اہل الرائے کے اصول پیش نظر رہے ہیں، ان ساری کوششوں کے باوجود بھی جب مسلک کے لیے کتب حدیث کا ''ضر'' دور نہ ہوسکا تو مبینہ طور پر ان کے مقابلے میں حدیث کی الی کتا میں تیار کی گئیں، جن سے مسلک کی تائید کا فائدہ حاصل ہو۔''بلوغ مبینہ طور پر ان کے مقابلے میں حدیث کی الی کتابیں تیار کی گئیں، جن سے مسلک کی تائید کا فائدہ حاصل ہو۔''بلوغ المرام'' کے مقابلے میں'' زجاجۃ المصابح''،'' صحیح البخاری'' کے مقابلے میں'' واجہ المصابح''،'' کی مقابلے میں '' واجہ المحدثین کی تمام کتب سنن کے مقابلے میں'' اعلاء السنن' کی تالیف کا یہی پس منظر ہے، لیکن ان میں '' کا رواج نہ ہو سکا، اس لئے کہ محدثین کی سابق تمام تالیفات میں حنفی شافعی، ماکی، حنبلی فقہ کو پیش نظر رکھ کر کتابوں کا رواج نہ ہو سکا، اس لئے کہ محدثین کی سابق تمام تالیفات میں حنفی شافعی، ماکی، حنبلی فقہ کو پیش نظر رکھ کر حدیثین کی گئی تھیں، جمع نہیں کی گئی تھیں، بلکہ محدثانہ اصول اور شرائط کے معالق ان کا انتخاب کیا گیا تھا اور ان کی بے لاگ تنقید و حقیق کی گئی تھی ، خواہ وہ کسی بھی امام کے فقہی مسلک کے موافق ہو یا بھالف۔۔

موطاً ، صحین ، سنن اربعه ، ابن خزیمه ، ابن حبان ، مشدرک حاکم ، بینی هداری ، داقطنی ، مند احمد ، بزار ، ابو یعلی ، طیالی ، حیدی ، عبد بن حیده ، اسحات بن را مهویه ، ابوعوانه ، طبرانی ، مصنف عبدالرزان ، آبن الی شیبه ، سنن سعید بن منصور ، "شرح السنة" (بغوی) اور" الاً حادیث المخارة" (ضیاء مقدی) ، پھر ان سے مختصر کر کے اور سند حذف کر کے جو کتابیل تیاری گئیں جیسے جامع الاصول ، مجمع الزوائد ، المطالب العالیه ، کنز العمال ، الترخیب والتر جیب، ریاض الصالحین ، الالمام فی احادیث الاحکام ، فی احادیث الاحکام ، البن دقیق العید ) ، المحر ر (ابن عبدالبادی) ، بلوغ المرام ، تقریب الاسانید (عراق) ، عمدة الاحکام ، مشتی الاخبار ، مصابح الدنة ، مشکوة المصابح ، الجامع الصغیر وغیره ، اسی طرح علل ، موضوعات ، تخریخ احادیث اور جرح و تعدیل پر جوعظیم الثان کام ہوا ، کہیں بھی مسلکی تعصب کی بنا پر کوئی مجموعہ تیار کرنے اور مسلک کی تائید کے لیے احادیث کی تھے یا تضعیف کرنے کا طریقہ اختیار نہیں کیا گیا۔

محدثین کے منبج کو چھوڑ کرعلم حدیث کے باب میں کوئی مفید کام کرناممکن نہیں، تنقیدِ حدیث اور فقہِ حدیث کے لیے جو اصول و قواعد محدثین استعال کرتے ہیں، انہیں سمجھنا پھر ان پرعمل کرنا از بس ضروری ہے، کوئی خود ساختہ منج یہاں قابلِ قبول نہیں ہوسکتا، دنیا کے سارے علوم وفنون میں اہل فن کی طرف رجوع کیا جاتا ہے، عربی زبان سکھنے کے www.muhammadilibrary.com وفاع محتج بغاری کریش بلله کریستن الله کاری کریستن الله کاری کاریستان کاریستا

لیے فاری کے قواعد کا کوئی سہارانہیں لیتا، اسلامی اصطلاحات سیجھنے کے لیے ان کے مخصوص مآخذ ہیں۔

سابقة گزارشات ہے آپ اندازہ کر سکتے ہیں کہ اہل حدیث اور اہل الرائے کے درمیان کیا فرق ہے، مزید تفصیل کے لیے''جمۃ اللّٰدالبالغ'' کا باب الفرق مین اہل الحدیث واهل الرائے دیکھئے۔

\_17\_

شاہ صاحب نے ایک ہے کی بات میہ بھی کہی ہے کہ ابو المؤید خوارزی (م ۱۵۵ھ) کی جمع کردہ''مسانید امام ابی صنیف'' کا درجہ چوتھ طبقہ کی ضعیف، موضوع اور منکر احادیث پرمشمل کتابوں کے قریب قریب ہے، جن سے بدعتی حضرات اینے ندہب کی تائید کے لیے دلیلیں اکٹھا کرتے ہیں۔ (حجة الله: ۱/ ۱۳۰)

اس کی وجہ میر ہے کہ میر کتاب مؤلف نے (خود اپنی تصریح کے مطابق) تعصب اور اندھی عقیدت کے جذبے سے تالیف کی ہے، اس لئے اس میں بے شار وہ حدیثیں جمع کر دیں ہیں، جن کا امام ابو حنیفہ سے شوت ہی نہیں اور ان کے معروف تلاندہ (امام ابو یوسف اور امام محمد وغیرہ) کے علم میں بھی نہ آ کیں، خوارزی سے قبل حارثی (م ۲۳۴ھ) نے یہی کام کیا، جومحد ثین کے نزدیک ضعیف ناتا ہی احتیاج بلکہ تہم بوضع الحدیث ہے۔

(وين بيزان الاعتدال: ٢/ ٩٤،٧٩٤ و لسان الميزان: ٣/ ٣٤٨، ٣٤٩)

پھرابن خسرو (م۲۲۷ھ) میدان میں آئے اور چوگ وہ حاطب اللیل تھے اور علامہ ابن عساکر کے بقول انہیں علم حدیث کا کچھ پند نہ تھا، اس لیے ہر طرح کی رطب ویابس موایات اور عجائب وغرائب امام ابوصنیفہ کی طرف منسوب کرویں۔ (دیکھئے:لسان السیزان: ۲/ ۳۱۲)

متاخرین کا سارا وارو مدار ان ہی کتابوں پر ہے، حسکتی نے ان ہی سے منتخب کر کے ایک مند تیار کی، جو امام صاحب کے مقلدین کے درمیان متداول ہے، مگر محدثین کے نزدیک اس کی کوئی قیت نہیں، بیصفکی کون ہیں؟ اس کے بارے میں بھی قطعی طور پر پہنے نہیں کہا جا سکتا، اگر بیہ موی بن زکریا ہیں تو ان کی وفات (۱۵۰ھ) میں ہوئی، مگر ان کے حالات میں کہیں اس مندکا تذکرہ نہیں۔ (دیکھے: الجواهر العضبہ: ۱۲ میں کہیں اس مندکا تذکرہ نہیں۔ (دیکھے: الجواهر العضبہ: ۱۲ میں

حاجی خلیفہ نے کشف الظنون (۲/ ۱۲۸۰،۱۲۸۰) میں مندانی حنیفہ کے مرتبین میں ان کا نام نہیں لیا ہے، اس کے گلتا ہے بید حصفکی کوئی غیر معروف شخص ہے، حصفکی اور خوارزی کی ان مسانید کے نا قابل اعتبار ہونے کے علاوہ اس کے مطبوعہ اور قلمی نسخ تحریفات و تصحیفات اور اغلاط و اسقاط ہے پُر ہیں، اگر حارثی اور ابن خسروکی کتابول سے ان کی تصحیح کر بھی کی جائے، تو ان میں فہ کورہ احادیث کے سلسلے میں تین سوال قائم ہوتے ہیں اور حدیث کی ساری معتمد کتابوں کی صحت کا دارو مداران کے جواب پر ہے:

ا۔ ان مؤلفین ہے ہم تک بیر کتابیں قابل اعتماد ذریعہ ہے کینچی ہوں، مجہول الحال، غیر معروف اور ضعیف و متعلم فیہ

www.muhammadilibrary.com\_ دفاع تی بخاری کی کی کی داری از مولانا عزیر مش طبقه

لیے فاری کے قواعد کا کوئی سہار انہیں لیتا، اسلامی اصطلاحات سیجھنے کے لیے ان کے مخصوص مآخذ ہیں۔

سابقہ گزارشات ہے آپ اندازہ کر سکتے ہیں کہ اہل حدیث اور اہل الرائے کے درمیان کیا فرق ہے، مزید تفصیل کے لیے''ججۃ اللہ البالغہ'' کا باب الفرق بین اہل الحدیث واحل الرائے ویکھئے۔

\_^\_

شاہ صاحب نے ایک ہے کی بات یہ بھی کہی ہے کہ ابوالمؤید خوارزی (م۲۵۵ھ) کی جمع کردہ"مسانید امام الی صنیف" کا ورجہ چو تھے طبقہ کی ضعیف، موضوع اور مشکر احادیث پرمشمل کتابوں کے قریب قریب ہے، جن سے بدعتی حضرات اینے ندہب کی تائید کے لیے ولیلیں اکٹھا کرتے ہیں۔ (حجہ الله: ۱/ ۱۳۵۰)

اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ کتاب مؤلف نے (خود اپنی تصریح کے مطابق) تعصب اور اندھی عقیدت کے جذبے سے تالیف کی ہے، اس لئے اس میں بے شار وہ حدیثیں جمع کر دیں ہیں، جن کا امام ابوحنیفہ سے ثبوت ہی نہیں اور ان کے معروف تلاندہ (امام ابو یوسف اور امام ہے وغیرہ) کے علم میں بھی نہ آئیں، خوارزی سے قبل حارثی (م ۴۳۰ھ) نے یہی کام کیا، جومحدثین کے نزدیک ضعیف، نا تا ہے احتجاج بلکہ متہم بوضع الحدیث ہے۔

(وكيميَّ: ميرة الإعتدال: ٢/ ٩٦، ٤٩٧ و لسان الميزان: ٣/ ٣٤٨، ٣٤٩)

پھر ابن خسر و (م ۵۲۷ ھ) میدان میں آئے اور چونکہ وہ چاطب اللیل تھے اور علامہ ابن عساکر کے بقول انہیں علم حدیث کا کچھ پتہ نہ تھا، اس لیے ہر طرح کی رطب ویابس روایات اور عجائب وغرائب امام ابوصنیفہ کی طرف منسوب کردیں۔ رد کیکھے:لسان المیزان: ۲/ ۲۱۲)

متاخرین کا سارا دارد مداران ہی کتابول پر ہے، صلفی نے ان ہی سے منتخب کر کے ایک مند تیار کی، جو اہام صاحب کے مقلدین کے درمیان متداول ہے، مگر محدثین کے نزدیک اس کی کوئی قیمت نہیں، بیصفکی کون ہیں؟ اس کے بارے میں بھی قطعی طور پر پچھنہیں کہا جا سکتا، اگر بیموی بن زکریا ہیں تو ان کی دفات (۱۵۰ ھ) میں ہوئی، مگر ان کے جالات میں کہیں اس مندکا تذکرہ نہیں۔ در کھے: الحداد المصدد: ۱۲ میں ۱۲ وی

حاجی ظیفہ نے کشف الظنون (۲/ ۱۹۸۰،۱۹۸۰) میں مند ابی حنیفہ کے مرتبین میں ان کا نام نہیں لیا ہے، اس کے گاتا ہے بید حصفکی کوئی غیر معروف شخص ہے، حصفکی اور خوارزی کی ان مسانید کے نا قابل اعتبار ہونے کے علاوہ اس کے مطبوعہ اور قلمی نسخ تح یفات و تصحیفات اور اغلاط و اسقاط سے پُر بیں، اگر حارثی اور ابن خسروکی کتابوں سے ان کی تھیج کربھی لی جائے، تو ان میں فرکورہ احادیث کے سلسلے میں تین سوال قائم ہوتے ہیں اور حدیث کی ساری معتمد کتابوں کی صحت کا دارو مداران کے جواب پر ہے:

ا۔ ان مؤلفین ہے ہم تک یہ کتابیں قابل اعتاد ذریعہ ہے کینچی ہوں، مجہول الحال، غیرمعروف اورضعیف ومشکلم فیہ

راویوں کی روایت کردہ نہ ہوں، ہر دور میں ان کی قراءت وساع کا اہتمام رہا ہو، ان کے صحح قلمی نسخ موجود ہوں، ان کے سارے متون و اسانید کے ضبط و تنقیح و تحقیق کا اہتمام ہوا ہو، بعد کے علماء و محدثین نے ان کی احادیث اپنی کمابوں میں نقل کی ہوں اور ان پر اعتاد کیا ہو۔

۲۔ یہ مؤلفین خود ثقہ ہوں اور انہوں نے بڑی احتیاط سے حدیثیں جمع کی ہوں، اسانید کی چھان بین کا اہتمام کیا ہو،
 ہر طرح کی رطب ویا بس اور بے سروپا روایات جمع نہ کر دی ہوں، ورنہ مؤلفین کے ثقہ ہونے کے باوجود ان کی کتابوں کا کوئی اعتبار نہ ہوگا۔

س۔ ان مؤلفین سے رسول الله مُن فیل کی اسانید متصل ہوں، ان کے سارے رجال ثقہ اور عادل ہوں، ان میں کہیں کوئی علت یا شند وذ نہ ہو، ورنہ مؤلفین اور کتابوں کے قابل اعتاد ہونے کے باد جود وہ حدیثیں، جو فہ کورہ معیار پر پوری نہیں اتر تیں،ضعیف، منکر یا موضوع مجھی جا کیں گی اور رسول الله مُنْ فیل کی طرف ان کی نسبت درست نہیں ہوگی۔

حدیث کی ساری معروف و متداول کی پی پر ان امور کا انطباق سیجے، پھر فدکورہ مؤلفین کے مرتب کردہ مندانی حذیقہ کو ان کی روشی میں پر کھیے، تو آپ کو شاہ ولی اللہ اور دیگر محدثین کے انہیں نا قابلی النفات قرار دینے کی وجہ بجھ میں آ جائے گی، یہ ولفین چونکہ خود ہی نا قابلی اعتاد ہیں، جیا کہ میزان الاعتدال اور لسان المیز ان وغیرہ کتب رجال کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے، اس لئے اصولی طور پر ان کی جع کردہ ساری روایات ضعیف اور مشکوک ہوجاتی ہیں، ہم ان میں سے کسی حدیث کے بارے میں اطمینان کے ساتھ نہیں کہہ سکتے کہ بدام ابوعنیفہ کی روایت کردہ ہے، پھر ان میں سے کسی حدیث کے بارے میں اطمینان کے ساتھ نہیں کہہ سکتے کہ بدام ابوعنیفہ کی روایت کردہ ہے، پھر ان میں فرورہ سندوں کے اکثر رجال ججول یا ضعیف ہیں، اتصالی سند کا کوئی پیتہ نہیں گئر احادیث سند اور متن کے لحاظ سند کورہ سندوں کے اکثر رجال ججول یا ضعیف ہیں، اتصالی سند کا کوئی پیتہ نہیں لگا دی گئی ہیں، محدثین کے بعدان کا ضعف ہرفتی پر نظاہر ہوسکتا ہے، جومتن سیح ہیں ان پر بھی عجیب وغریب سندیں لگا دی گئی ہیں، محدثین کے یہاں کا ضعف ہرفتی پر نظاہر ہوسکتا ہے، جومتن سیح ہیں ان پر بھی عجیب وغریب سندیں لگا دی گئی ہیں، محدثین کے یہاں اگر ایک حدیث کی صحافی سے چند تابعین وہ حدیث روایت کرتے ہیں، ان مسانید میں ان کے علاوہ دوسرے لوگ اس کی میں اگر ایک صحافی سے چند تابعین وہ حدیث روایت کرتے ہیں، ان مسانید میں ان کے علاوہ دوسرے لوگ اس کی روایت کرتے ہوئے نظر آ کیں گے۔

باقی رہا ان کتابون کا ہم تک قابلِ اعتاد ذریعہ ہے پہنچنا، تو اس کے ادنی شرائط پر بھی ہے مسانید پوری نہیں اتر تیں، نہ وہ کتا ہیں ہر دور میں متداول اور مشہور رہی ہیں، نہ ان کے متون واسانید کی تنقیح کا کوئی کام ہوا ہے، نہ ان پر اعتاد کرتے ہوئے محدثین حدیثین نقل کرتے ہیں، نہ ان کے سیح اور متند نسخ پائے جاتے ہیں، نہ ان کتابوں کی مختلف طبقوں میں روایت کرنے والے ثقہ اور معروف ہیں، ان کتابوں کا کوئی ذکر کرتا بھی ہے تو غرائب ومنا کیریان

www.muhammadilibrary.com دفاع سن عدر از موادا ع موریش الله

کرنے کے لیے اور ان کی قراء ت واجازت بھی صرف اس لئے ہوتی ہے کہ امام ابوطنیفہ کی طرف منسوب احادیث کی بین تعداد ان میں پائی جاتی ہے، بیہ مقصد نہیں کہ وہ حقیقتا ان کی بیان کردہ احادیث ہیں، علامہ حینی نے ''التذکرۃ برجال العشر ہے'' میں اور حافظ ابن حجر نے '' بعیل المنفعۃ'' میں ابن خسر وکی جمع کردہ مسند کے صرف وہ رجال ذکر کیے ہیں، جو سند میں امام ابوطنیفہ کے بعد آتے ہیں، مؤلف سے امام صاحب تک کے رجال کی تحقیق جوئے شیر لانے سے ہیں، جو سند میں امام ابوطنیفہ کے بعد آتے ہیں، مؤلف سے امام صاحب تک کے رجال کی تحقیق جوئے شیر لانے سے کم نہیں، اور اس کے بغیر ان احادیث کا اختساب رسول اللہ منافیق نے دامام صاحب سے ثابت نہیں ہوسکتا۔

جملہ معرّضہ کے طور پر مسانید امام الی حنیفہ کا ذکر اس لئے کیا گیا کہ کچھ لوگوں کو ان کی صحت اور شہرت پر اصرار ے، جبکہ محدثین کے نزدیک ان کا جو درجہ ہے، وہ مخفی نہیں، اس کے برعس صحیحین (جن کی صحت پر محدثین بلکہ تمام علمائے امت کا اجماع ہے) پر بعض علی ہوی و بدعت جرح و تقید کرتے ہیں، ان کی قدر و قیمت گھٹانے کی کوشش کرتے ہیں اور ان کے مؤلفین (امام بخاری والم مسلم) پر طرح طرح سے طعن کرتے ہیں، تا کہ ان کتابوں کی عظمت اور اہمیت لوگوں کی نظر میں کم ہوجائے، شاہ ولی اللہ اللہ اللہ البالغة (۱۳۳/۱) میں فرماتے ہیں:

"أما الصحيحان فقد اتفق المحدثون على أن جميع ما فيهما من المتصل المرفوع صحيح بالقطع، وأنهما متواتران إلى مصنفيهما، وأنه كل من يهوّن أمرهما فهو مبتدع متبع غير سبيل المؤمنين، وإن شئت الحق الصراح فقسهما بكتاب ابن أبي شيبة وكتاب الطحاوي و مسند الخوارزمي وغيرها تحد بينها وبينهما بعد المشرقين."

صبح بخاری ، امام بخاری اور اہل حدیث کے خلاف بغض و عداوت کی فضا برصغیر میں کب اور کیوں پیدا ہوئی؟
اہل حدیث کو کس کس طرح ستایا گیا؟ معجدوں میں ان کا داخلہ کیوں بند کیا گیا؟ ان کے خلاف حکومت کو کیے اکسایا گیا؟ انہیں ہر طرح بدنام کرنے کی کوشش کیوں کی گئی؟ علمی، تعلیمی اور دعوتی میدانوں میں نمایاں کامیابی کی وجہ سے انہیں کس طرح جدل و مناظرہ کے میدان میں دھکیل دیا گیا؟ اور وہ طوعاً وکرھاً اس کے لیے تیار ہوئے ، ان امور کی تفصیلات تاریخ اہل حدیث کی کراوں میں نمایوں میں نمایوں میں نمایوں میں ایک مختصر جائز سنوسیات تاریخ اہل حدیث کی دوشت کی کوشش کروں گا، اس سے قارئین کو اندازہ ہوگا کہ اہل حدیث کی دعوت ساری رکاوٹوں کے باوجود ہرابر پیش کرنے کی کوشش کروں گا، اس سے قارئین کو اندازہ ہوگا کہ اہل حدیث کی دعوت ساری رکاوٹوں کے باوجود ہرابر پیش کرنے کی کوشش کروں گا، اس سے قارئین کو اندازہ ہوگا کہ اہل حدیث کی دعوت ساری رکاوٹوں کے باوجود حقیقت لوگوں پر واضح ہوتی گئی، آج برصغیر میں بہت بردی تعداد اس عقیدہ و منج کی حامل موجود ہے، جے نظر انداز نہیں کیا جا سکتا اور تو حید و سنت کے جو بھی آثار یہاں پائے جاتے ہیں، عقیدہ و منج کی حامل موجود ہے، جے نظر انداز نہیں کیا جا سکتا اور تو حید و سنت کے جو بھی آثار یہاں پائے جاتے ہیں، عمیں جہت کوششوں کی وجہ ہے ہیں۔

www.muhammadilibrary.com

دفاع صحی بخاری دفاع سی مقدمه از مولانا عزید من ملیقه ک

الل حدیث اور احناف کے درمیان جن موضوعات پر بحث و مباحثہ ہوا ان میں سب سے مہتم بالثان مسلہ تقلید اور عمل بالحدیث کا تھا، اہل حدیث تقلید شخص کے قائل نہیں، بلکہ عمل بالحدیث کے داعی ہیں، چنانچہ اس مسلہ پر انہوں نے بہ شار کتا ہیں کھیں، احناف نے جب بھی وجوب تقلید سے متعلق کوئی رسالہ شائع کیا، اہل حدیث علماء نے اس کی تر دید ضروری مجھی، چنانچہ اس موضوع پر بری تعداد میں کتا ہیں شائع ہو کمیں۔

محمد شاہ پنجابی حنق نے ایک کتاب 'تنویرالحق'' لکھی تو میاں نذیر حسین محدث دہلوی نے اس کے جواب میں ''معیار الحق'' شائع کی، جو تقلید واجتہاد کے موضوع پر بے نظیر ہے، پھر مولوی ارشاد حسین رامپوری حنقی نے ''معیار الحق'' کے جواب میں اہل حدیث علماء کی طرف سے چار کتابین شائع ہو کمیں: "براھین اثنا عشر" میں ''دنقیار الحق'' کھی تو اس کے جواب میں اہل حدیث علماء کی طرف سے چار کتابین شائع ہو کمیں: "براھین اثنا عشر" (امیر حسن سهسوانی)، "بحر زخار"، "اختیار الحق"، "تلخیص الانظار فیما بنی علیه الانتصار"

مولانا رشید احمد گنگوری نے '' جیلی الرشاد' میں تقلید کے وجوب کی بابت کھا تو اس کے جواب میں "الار شاد الی سبیل الر شاد" (ابو یکی محمد شاجبهال بوری) اور "صیانة العباد عن تلبیسات سبیل الر شاد" (عزیز الدین اکبر آبادی) الل حدیث کی طرف سے شائع کیس، "الارشاد' علمی، شجیده اور تحقیقی کتاب ہے، اسے پڑھنے کے بعد کوئی بھی انصاف پیند مخص الل حدیث سے بخض وعدادت باتی نہیں رکھ سکتا، متعصب اور تنگ نظر حصرات کی بات اور ہے۔

وجوب تقلید معلق شوق نیموی خفی کی کتاب "أو شحة الحید" کی جواب مین "الحواب السدید عما أورده في أو شحة الحید" کی تاب "التسدید" کے جواب مین أورده في أو شحة الحید" (ابو المکارم محم علی موی)، لطف الرحن خفی کی لاب "التسدید" کے جواب مین "تأسیس التو حید فی إبطال و جوب التقلید" (عبدالرحن بقاغاز یپوری)، اور مولا اشرف علی تفانوی کی کتاب "الاقتصاد فی التقلید والا جتهاد" کے جواب مین چار کتابین "الانتقاد فیما ورد فی الاقتصاد" (عبدالله عرف والا جتهاد کی التیازی عرف نوازش محمدی)، ارشاد محمدی (محمد جونا گرهی)، تقلید شخصی وسلفی (ثناء الله امرتسری) اور "ابل حدیث کے امتیازی معائل" (عبدالله دویوی) معروف ومشهور مین ۔

اسى طرح "و جوب التقليد بالقرآن المحيد" (وزيرالدين وبلوى حقى) كجواب مين "فأس التوحيد على رأس التقليد" (مغرن بحف خال ميرشي)، "وجوب تقليد ائمه اربع،" (بذل الرحمن جرى حقى) ك جواب مين "الوعد الشديد على أرباب التقليد" (محمد خدا بخش جريبر شخى)، "تنبيه الرفيق" (محمد احسن نانوتوى حقى) ك جواب مين تمين كتابين: "هداية الشفيق" (شكر الله) "العجالة في إزالة الإزالة" (شكر الله) اور "صمصام التحقيق على مغالطة تنبيه الرفيق" (محمد دبكاوى)، "التقليد" (حبيب الله ندورى حقى) كردين "التنقيد

<u>www.muhammadilibrary.com</u> دفاع کی بناری بر میں باقت کے میں مقدماز مولانا کوریش باقت

فی رد التقلید" (ابوالقاسم سیف بناری)، "مقیاسِ حنفیت" (محمد عمر اچھروی خفی) کے جواب میں "مقیاسِ حقیقت" (محمد اشرف سندھو) بار بارشائع ہو چکی ہیں۔

یہاں موقع کی مناسبت سے اہل حدیث اور احناف کے درمیان ایک مشہور مناظرہ کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے، جو مسئلہ تقلید سے متعلق مرشد آباد (بنگال) میں (۵۳اھ) ہوا تھا، اس کی روداد چھپی ہوئی ہے، اس میں اہل حدیث کی طرف سے مولانا عبدالعزیز رحیم آبادی اور احناف کی طرف سے مولانا عبدالحق حقانی اور دیگر علماء تھے، مناظرہ کئی دن تک چلتا رہا، آخر اہل حدیث غالب آئے اور اس کے نتیجہ میں احناف کی ایک بڑی تعداد نے اہل حدیث مسلک قبول کرلیا۔

\_4\_

چودہویں صدی ہجری کے اوائل تک مسلک اہل صدیث برصغیر کے اکثر علاقوں میں مختلف اسباب کی بنا پر بڑی تیزی سے پھیلٹا گیا اور جتنا ہی اس مختلف کی جاتی اتنا ہی اس کی مقبولیت میں اضافہ ہوتا گیا، تقلید اور دیگر مسائل پر بحث و مباحثہ، جدل و مناظرہ، تصنیف ریاف ، کتب حدیث کی تدریس، ان کے اردو ترجموں کی نشر و اشاعت، مساجد میں دری حدیث، مختلف علاقوں میں دعوتی جنوں، صحافت اور شاعری کے ذریعہ عقیدہ و مسلک کی اشاعت کا کام روز افزوں تھا، بیصورت حال احناف کے لیے سخت تشریش کا باعث تھی، چنانچہ انہوں نے علمی بحث و حقیق کے بجائے اہل حدیث کے خلاف جموٹے الزابات لگانے شروع کئے ، ان کی طرف ایسے عقائد و مسائل منسوب کیے، جن سے ان کا کوئی تعلق نہیں، مقصد بیتھا کہ اس طرح عوام میں انہیں بدنام کیا جائے، انہیں اہل سنت سے خارج کر دیا جائے، اتنا ہی نہیں بلکہ حکومت میں ان کے خلاف شکایت کی گئی، ان کے خلاف مقد بات قائم کئے گئے، ان کے علاء خصوصاً میاں نذیر حسین دہلوی اور نواب صدیق حسن خال کے خلاف ہند و حوام کے خلاف مقد بات کا کائی اور حکم انوں کے خلاف مقات کے ان کی خالف مقد بات کا گئی، اور ان کی خالف مقد بات کا نام دیا گیا، جوعوام کے خلاف مقد بات کا کائی اور حکم انوں کے خلاف مقد کا نام دیا گیا، جوعوام کے خلاف مقد بات کا کائی اور حکم انوں کے خلاف کائی کی نواوں اور خلی اور نواب صدیق حسن خال کے دور ان کی خالف مقد کے متازات کی مقال کے خلاف مقد بات کا نام دیا گیا، جوعوام کے خلاف مقد بات کائی اور حکم انوں کے خلاف کی کئی اور ان کی خالت کے متازات کی مقال کے خلاف تھا۔

۱۳۰۱ه/۱۸۸۳ء میں ایک کتاب "جامع الشواهد فی إخراج الوهابیین عن المساجد" (وصی احمدورتی) ثائع کی گئی، اس سے قبل ایک رساله "انتظام المساجد بإخراج أهل الفتن والمفاسد" (محمد لودهیاتوی) کلها گیا، ان دونوں کی خوب اشاعت کی گئی اور ان کی بناء اہل حدیث کو احناف کی مجدول میں نماز پڑھنے سے روکا جانے لگا، اور طرح طرح سے انہیں مطعون اور بدنام کر کے پریشان کیا جانے لگا، چنانچہ بڑے پیانے پر ذہبی فسادات شروع ہوئے اور نوبت عدالت میں مقدمات تک پینی، جن کی تفصیل ان رودادوں میں موجود ہے، جو اس سلسلے میں رسالوں کی شکل میں شائع ہو بچی ہیں، مولانا ثناء اللہ امر تسری کی کتاب

'' فقوحات اہل حدیث'' میں اس طرح کے ۳۲ مقدمات کی تفصیل مذکور ہے، جو (۱۸۲۸ء) ہے (۱۹۱۲ء) تک برصغیر کی مختلف عدالتوں میں دائر کئے گئے اور ان میں بحق اہل حدیث فیصلہ ہوا۔

'' جامع الشواہ'' میں اہل جدیث کی طرف جن عقائد اور مسائل کا انتساب کیا گیا تھا، چونکہ وہ سب الزامات غلط بیانی، مغالطّوں اور صرح جھوٹ پر ہنی تھے، اس لئے کئی علائے اہل حدیث نے ان کے مفصل جوابات تحریر فرمائے اور شائع کئے:

اـ "إبراء أهل الحديث والقرآن مما في جامع الشواهد من التهمة والبهتان" (عافظ عبدالله غاز يپوري)
 ٢ـ "كاشف المكائد في رد من منع عن المساجد" (مؤلف تامعلوم)

سر "صيانة المؤمنين عن تلبيس المبتدعين" (عبداللدميواتي)

٣- "عمارة المساجد بهدم أصاس جامع الشواهد" (محرسعيد بناري)

۵۔ "جامع الفوائد" (عبیداللہ پائی) ہے

ہر مؤلف نے اپنے انداز میں ان سے بنیاد الزامات کے مدل طریقے سے جواب دیے اور ثابت کیا کہ وہ سب خلاف واقعہ ہیں۔

ای زمانے میں شخ عبدالرمان پانی پی دختی نے ایک درالہ "کشف الحجاب" لکھا تھا، جس میں میاں صاحب اورنواب صاحب پرلعن طعن کے علاوہ اہل حدیث کو روائش جیرا بتایا گیا تھا، اس کے جواب میں تین کا بیں اہل حدیث علماء کی طرف سے شائع ہو کیں: "هدایة المرتاب برد ما جی کشف الحجاب" (محم سعید بناری)، "إظهار الحق والصواب فی رد هفوات المرتاب" (عبدالعمد دانا پوری) اور "ضمیمه فؤوس الکملة علی رؤوس الجهلة" (اللی بخش براکری) "هدایة المرتاب" کی تقید میں ایک مضمون مولانا رشید احم گنگوری دفق نے اخبار "عجبه بناری نے احم گنگوری دفق نے اخبار "عجبه بناری الله کیا۔ "کشف الارتیاب عن أجوبة المرتاب" شائع کیا۔

حنق علاء میں مولانا عبرالحی تکھنوی (مم ۱۳۹ه) بڑے معدل تصور کئے جاتے ہیں، انہوں نے حدیث و فقہ سے متعلق اپنی تصانیف میں جگہ دلائل کے آگے سپر ڈال دی ہے اور حنق فدجب کو کئی مسائل میں مرجوح اور ضعیف قرار دیا ہے، بلکہ بعض متعصب حنفی علاء پر سخت تنقید بھی کی ہے، مگر اس زمانے میں اہل حدیث کے خلاف جو فضائحی، اس سے وہ بھی متاثر ہوئے، چنانچہ نواب صدیق حسن خال کی "إتحاف النبلاء" "أبحد العلوم" "الإكسير في أصول التفسير" وغيرہ پر جگہ جگہ اپنی كتاب "النافع الكبير لمن يطالع المجامع الصغير" اور دوسری كتابول میں تقيد کی اور ان میں تاریخی غلطياں نکالنے کی کوشش کی، اور نواب صاحب کو "غير ملتزم الصححة" قرار دیا، جس كا مفاد بہ ہے كہ وہ ان میں تاریخی غلطیاں نکالنے کی کوشش کی، اور نواب صاحب کو "غیر ملتزم الصححة" قرار دیا، جس كا مفاد بہ ہے كہ وہ

www.muhammadilibrary.com دفاع شی بخاری کی کی مقدمهازمولانا عزیر مش طلقه

کی کے حالات لکھتے وقت صحت کا التزام نہیں کرتے۔ اس کے جواب میں "شفاء العي عما أو ردہ الشیخ عبدالحی" شائع ہوئی، جس پرمؤلف کا نام ابوائق عبدالفیرلکھا ہوا ہے، اس سے مرادنواب صدیق حن ہیں، کچھلوگ اسے مولانا محمد بشیرسہوانی کی طرف منسوب کرتے ہیں، مولانا عبدالحی نے اس کے رد میں "إبراز الغي الواقع في شفاء العي" کسی، تو اس کے جواب میں نواب صاحب نے "نبصرة الناقد برد کید الحاسد" شائع کی، مولانا عبدالحی نے پھر "قذ کرة الراشد في رد تبصرة الناقد ملکھی تو اس کے جواب میں علائے اہل صدیث نے وو کتابیں عبدالحی نے پھر "قذ کرة الراشد في رد تبصرة الناقد ملکھی تو اس کے جواب میں علائے اہل صدیث نے وو کتابیل شائع کیں: "آخر الدواء الکیّ لبر، داء عبدالحی" (محمدلوکی) اور "هدایة المرتاب" (محمدسعید بناری) دوسری کتاب کے جواب میں پھرمولانا عبرالحی نے "خاتمة هدایة المرتاب" کھا تو اس کے رد میں مولانا محمدسعید بناری نے "آقبال الحیّ علی ردّ عبدالحیّ شائع کی اور اس طرح بحث ومناقشہ کا بیسلملہ بند ہوا۔

پھر ستلہ زیارت قبر نبوی پر مولانا عبرالحی تکھنوی اور مولانا محمد بشیر سہوانی کے درمیان بحث و مناظرہ کا سلسلہ شروع ہوا، مولانا سہوانی نے اس ستلہ کی خرج ، حشیت سے متعلق ایک کتاب "القول المحکم فی زیارة قبر المحبیب الا کرم" کسی، جس میں اہل سنت کا مشکر مع ولائل ذکر کیا اور امام ابن تیمیہ نے اپنی مختلف کتابوں میں اس موضوع سے متعلق جو پچھ تحریر فرمایا تھا، اسے پیش کیا اور این کی طرف زیارت قبر نبوی سے ممانعت کی جونبیت کی جاتی ہے جاتی ہے ، اس کی حقیقت بیان کی۔

مولانا عبدالحی تصنوی نے اس کے رو میں "الکلام المبرم فی بن القول المحکم" کسی، تو اس کے جواب میں مولانا سہوائی نے "القول المنصور" شائع کی، پھر اس کے رو میں مولانا عبدالحی نے "الکلام المبرور فی رد القول المنصور" کسی تو اس کے جواب میں مولانا سہوائی نے "المذھب الما ثور" شائع کی، پھر اس کے رو میں مولانا عبدالحی نے "السعی المشکور فی رد المذھب الما ثور "کسی تو مولانا سہوائی نے "اتمام الحجة علی من أوجب الزیارة مثل الحجه" شائع کی اور اس طرح بحث کا بیسلم ختم ہوا۔ ان بی ایام میں ایک ائل حدیث عالم شخ کی الدین لاہوری نے "الظفر المبین فی رد مغالطات ان بی ایام میں ایک ائل حدیث عالم شخ کی الدین لاہوری نے "الظفر المبین فی رد مغالطات المقلدین" کی دوجلدیں شائع کیس، جس میں احناف کے ۲۵ مغالطات کی تردید، مسلک ائل حدیث کی توضیح اور مسائل میں صحیح احادیث کی توضیح اور مسائل میں صحیح احادیث کی توضیح اور میں اللے مدیث کی توضیح اور دوسرے ۱۰۰ مسائل میں صحیح احادیث کی مخالفت کا بیان تھا، مولانا عبدالحی تصنوی خفوات غیر المقلدین" تکمی، تو اس کے رو اس میں میں المحملة علی رؤوس الحجلة" اس کے رو میں ائل حدیث علاء کی طرف سے دو کتابیں شائع ہو کمیں: "فؤوس الکملة علی رؤوس الحجلة" (المی بخش بواکری) اور "صیانة المعتقدین عن تلبیسات نصرة المجتهدین" (محمر سعید بناری))

ائل مدیث کے عقائد اور مسائل کی تروید میں کتابیں بریلوی اور و بوبندی احناف کی طرف سے برابر شائع ہوتی رہیں اور ان سب کا جواب ائل مدیث علماء کی طرف سے برابر شائع ہوتا رہا، اس سلطے کی ساری کتابوں کا ذکر طوالت کا باعث ہوگا، نقش رسول بر ابوانی حقی کی "بواری بله ابنیہ" کے حقاب نگر مولانا ایشر الدین قنوی کی "الصواعق الالیت المالی المالی المالی میں "مقلدین کا الالیت المالی المال

اس پورے ذخیرہ کا جائزہ لینے سے اس محققت کا پیتہ جاتا ہے کہ اہل حدیث اور احناف کے درمیان بحث و مناظرہ سے زیادہ فاکدہ اہل حدیث کو حاصل ہوا، الزام آئ جی اور کذب بیانی کی حقیقت لوگوں کے سامنے آئی، سائل کی حقیق کی طرف توجہ ہوئی، احادیث کی تلاش اور چھان بین کی خرورت محسوس ہوئی، فقہ و فآوئی کی کتابوں پر اندھا اعتاد ختم ہوا، علم حدیث سے شخف پیدا ہوا، اصل مآخذ و مراجع تک رسائی ہوئی، عقائد کے باب میں تو ہمات و خرافات سے نجات ملی، شرک و بدعت کی حقیقت واضح ہوئی، توحید وسنت کے نقوش تھر کے سامنے آگے اور بردی حد تک اہل حدیث کے بارے میں غلط فہیوں کا از المہ ہوگیا۔

اس کی سب سے بڑی وجہ بیتھی کہ اہل حدیث لٹریچ خواہ وہ مناظرانہ ہی کیوں نہ ہو، علم و تحقیق کے آ داب اس میں ہمیشہ لمحوظ رکھے گئے، اہل حدیث علماء چونکہ سارے علوم میں مہارت کے ساتھ ساتھ فقہ فقی کی امہات کتب پر بھی گہری نظر رکھتے تھے اور احادیث کی تقید و تحقیق کے میدان میں کی طرح کے تعصب یا تحفظ کا شکار نہ تھے، ان کے اندر شخصیت پر تی نہ تھی، اس لئے بسا اوقات محقف سائل میں خود ان کے درمیان بھی اختلاف رائے ہوجاتا تھا اور ہر ایک اپنی تحقیق اور صواب دید کے مطابق دلائل کی روشنی میں دوسرے کی تر دید کرتا، اس کی بیسیوں مثالیں پیش کی جا سکتی ہیں۔

ان کے برعکس منفی علاء عموماً (مولانا عبدالحی لکھنوی کوچھوڑ کر) ہمیشہ اپنے فقہی مسلک کی تائید اور اہل حدیث کی تر دید کے نقطہ نظر سے مسائل پر بحث کرتے، احادیث کی تقیح وتضعیف کے سلسلے میں محدثین کے قواعد کی پابندی ان کے لئے دشوار تھی، اس لئے انہوں نے کچھوالیے فقہی واصولی قواعد وضع کئے، جن کا سہارا لے کروہ احادیث کی تاویل

www.muhammadilibrary.com دفاع میجی بخاری نفرینش کیشی نشوی نفرینش کیشی نفوی نفرینش کیشی نفوی نفرینش کیشی نفوی نفوی ناموزینش کیشی نفوی ن

وتوجيبه كرتے، "إعلاء السنن" كا مقدمه "إنهاء السكن" اليه بى قواعد پر محمل ب، جه بعض لوگول نے "قواعد في علوم الحديث" كا نام دے ديا ب، اس كے ساتھ "على طريقة الحنفية" كا اضافه كر دينا على علوم الحديث" كا نام دے ديا واران قواعد كومحدثين كے قواعد فه مجمين، شخ بدلي الدين شاه داشدى مرحم نے "نقض قواعد في علوم الحديث" ميں ان سارے قواعد كي حقيقت بيان كر دى ہے۔

\_^\_

ائل حدیث اور ائل الرائے کے درمیان اصولی طور پر جو فرق ہے، شاہ وئی نے "حجة الله البالغه" میں "باب الفرق بین اُھل الحدیث واُھل الراُی" کے اندراس کی تفصیل بیان کی ہے، قار کمین کرام اس کی طرف رجوع کر سکتے ہیں، افسوس کہ حفی علاء اس کے باوجود اہل حدیث منج سے واقف نہ ہو سکے اور ہمیشہ فقہاء اور محدثین کے درمیان غلاطریقے سے موازائد کرتے رہے، بیسلسلہ برصغیر میں علام شبلی نعمانی سے آج تک جاری ہے، شبلی نے کہ درمیان غلاطریقے سے موازائد کرتے رہے، بیسلسلہ برصغیر میں علام شبلی نعمانی سے آج تک جاری ہے، شبلی نے ۱۳۰۹ھ/ ۱۸۹۱ء میں "سیرة المنعمان" شائع کی، اس میں انہوں نے فقہاء اور محدثین کے منج کا جس طرح موازنہ کیا اور امام بخاری اور ان کی کتاب "صحح، پر جو بھرہ کیا تھا، اہل حدیث علاء نے اس کا تنقیدی جائزہ لینا ضروری سمجھا، تا کہ حقیقت لوگوں کے سامنے آ سکے، اس کے لیے انہوں نے تین اسلوب اختیار کئے:

- ا۔ ایک تو یہ کہ کتاب میں موجود ساری علمی غلطیوں کی نشاندگی کی جائے ، مؤلف نے جو حوالے دیے ہیں ، وہ چیک کئے جائیں اور نتیجہ نکالئے میں ان سے جو کوتا ہی ہوئی ہے ، اس کا ذکر کیا جائے ، مولا تا عبدالعزیز رحیم آبادی (م۱۳۳۱ھ) نے "حسن البیان فیما فی سیرة النعمان" میں کیام کیا جو پہلی بارااااھ میں چھپی ، اس کی اشاعت کے بعد شبلی نے اپنی کتاب میں کئی صریح غلطیوں کی اصلات کر لی ، یہی وجہ ہے کہ بعد کے ایڈیشنوں میں پہلے ایڈیشن کے سارے مؤافذات موجود نہیں۔
- ا۔ دوسراطریقہ یہ کہ اہم بخاری اور تمام محدثین کے منج اور طریقہ کار پر مفصل بحث کی جائے اور صحیح بخاری کی اہمیت، قدر و قیمت اور خصوصیات پر تفصیل سے گفتگو ہو، تا کہ فقہائے اہل الرائے کے مقابلے میں فقہائے اہل الحدیث کا انداز تحقیق و استدال لوگوں کو سمجھ میں آئے اور وہ ان پر بے جا تنقید و تبعرہ سے احرّ از کریں، چنانچہ مولانا عبدالسلام مبارک پوری (م۱۳۳۲ھ) نے علام عظیم آبادی کے مشورے سے "سیرۃ ابنخاری" تالیف فرمائی، مولانا عبدالسلام مبارک بوری (م۱۳۳۲ھ) نے علام عظیم آبادی کے مشورے سے "سیرۃ ابنخاری" تالیف فرمائی، جو ۱۳۲۹ھ میں شائع ہوئی، یہ کتاب اپنے موضوع پر بے نظیر ہے، اس میں نہ صرف امام بخاری کے حالات زندگی بین بلکہ ان کی "صحیح" کا مفصل تذکرہ بھی ہے۔
- س۔ تیسرا اسلوب یہ کہ شبلی نے امام ابوطنیفہ کے جو مناقب و فضائل بیان کئے تھے، وہ تصویر کا ایک رخ ہے، ان کے بارے میں محدثین اور علائے جرح و تعدیل کے جو اقوال کتب تاریخ و رجال میں پائے جاتے جی، وہ بھی پیش

کے جائیں، تاکہ تصویر کا دوسرارخ سامنے آئے، اس انداز کی متعدد کتابیں بھی شائع ہوئیں، جیسے "تاریخ بغداد" میں امام ابو صنیفہ کے حالات اور "ہمصنف ابن الی شیب" میں سے "کتاب الرد علی أبي حنیفة" بيدونوں اردو ترجے کے ساتھ شائع ہوئے، اور ان پر بحث ومباحثہ کا سلسلہ آج تک جاری ہے۔

آزادی کے بعد ایک دیوبندی عالم احمد رضا بجنوری نے ''صحیح بخاری'' کی ایک اردوشرح ''آنوار الباری " کے نام سے کھنی شروع کی ، جس میں انہوں نے اپنے استاد مولانا انور شاہ شمیری اور دیگر علاء کے افادات بجع کرنے کی کوشش کی ، اس کا مقدمہ انہوں نے دو حصوں میں شائع کیا ، جس میں امام ابو صفیفہ امام بخاری اور دوسرے فقہاء و محد شین کے حالات لکھنے کے ساتھ جگہ جگہ الل حدیث پر تنقید کی ، احتاف کی خدمت حدیث کو بڑھا پڑھا کر پیش کیا ، شخ محد زاہد کور ی حنفی (جو الل حدیث سے عداوت میں مشہور ہیں ) کے افکار ونظریات اردو دال حضرات کے سامنے پیش کیے ، جب کہ اہل علم عرب ممالک میں ان کی حقیقت سے خوب واقف ہیں ، خصوصاً علامہ عبدالرحلٰ بن کی معلمی کی بے ، جب کہ اہل علم عبدالرحلٰ بن کی حقیقت لوگوں نظیر کتاب ''المت کیل بما فی تأنیب الکوٹری من الأباطیل " کی اشاعت کے بعد شخ کور کی کی حقیقت لوگوں کے سامنے آ چگی ہے ، "مقدمه أنوار الباری من الظلمات "میں لیا جائزہ شخ محمد رئیس ندوی مرحوم نے اپنی بے نظیر کتاب ''الم حجات إلی ما فی أنوار الباری من الظلمات "میں لیا جائزہ شخ محمد رئیس ندوی مرحوم نے اپنی بی نوٹری ترطیع ہے۔

\_9\_

علائے احناف عموماً امام بخاری کا بڑے احترام اور تعظیم سے نام لیتے ہیں اور شوح بخاری کے درس و تدریس اور شرح و تحضیہ کا کام کرتے رہتے ہیں، مولانا احمد علی سہار پُوری کے حاشیہ بخاری سے لے کر اب تک متعدد کتابیں اس سلسلے کی شائع ہوچی ہیں، ان ساری کتابول میں اگر چہ احادیث کی تاویل و توجیہہ اور آئیس اپ مسلک کے مطابق بنانے کی کوشش ہوتی ہے، لیکن صحیح بخاری یا امام بخاری پر طعن و تشنیع، ان کے بارے میں بے بودہ گوئی اور بد زبانی، ان کی قدر و مزلت گھٹانے کی کوشش نہیں ہوتی، اس لئے کہ اہل سنت کے تمام فرقے (حنفی، ماکی، شافعی، حنبی، اہل حدیث) سارے محدثین، فقہاء، صوفیہ، متکلمین اور مؤرخین امام بخاری کے امیر المؤمنین فی الحدیث اور صحیح بخاری کے اصح الکتب بعد کتاب اللہ ہونے کے قائل ہیں اور شاہ ولی اللہ کے بقول ان کی شان گھٹانے والے اور ان پر زبان طعن دراز کرنے والے بوتی ہیں۔

برصغیر میں بدقعتی سے متکرین حدیث اور تجدد پہندوں کا ایک گرو پیدا ہوگیا، جس نے سیح بخاری اور دیگر ساری کتب احادیث کو نا قابلِ اعتبار قرار دے کر سرے سے جمیتِ حدیث کا انکار کر دیا، ہمیں فی الحال ان سے بحث نہیں، اس لئے کدان کے کھیلائے ہوئے شکوک وشہات کی بار بار تر دید ہوچکی ہے، اور اب احادیث کی صحت، حفاظت اور جیت کے بارے میں ایسے شواہد اکتھے ہوگئے ہیں کدان کا انکار ممکن نہیں اور ان موضوعات پر آئی کتابیں شائع ہوچکی

www.muhammadilibrary.com وفاع منح بخارى من المنظمة المناعزير من الله

ہیں کہ ان کا شار کرنا بھی مشکل ہے۔

اس گروہ کو ایک تو غیر مسلم مستشرقین نے مواد فراہم کیا، پھر پھھ اہل بدعت اور متعصب علماء نے اہل حدیث وشمنی میں امام بخاری اور کتب حدیث کا فداق اثرایا، ان پر بے جا تقید کی، سب وشتم اور طعن وتشنیخ کا طریقہ اختیار کیا، تو یہ مارا رطب و یابس ذخیرہ منکرین حدیث کے ہاتھ لگ گیا اور اسے مختلف پیرائے میں انہوں نے بار بار اپنی کتابوں میں وہرایا، اہل بدعت کے اس اسلوب کی ابتدا مولوی عمر کریم پٹوی اور ان کے اعوان و انصار سے ہوئی، جو پہلے تو متعدد اشتہار شائع کر کے امام بخاری اور شیح بخاری کے بارے میں شکوک وشہبات پھیلاتے رہے، پھر دو رسالوں ''اہل فقہ' اشتہار شائع کر کے امام بخاری اور شیح بخاری کے بارے مضامین چھا ہے رہے، پھر انہیں کتابی شکل میں جمع کر کے دامر تسر) اور ''مراج الاخبار' (جہلم) میں مسلسل ایسے مضامین چھا ہے رہے، پھر انہیں کتابی شکل میں جمع کر کے ''الدجر ح علی البحاری'' کے نام سے دو حصوں میں ۱۳۳۰ھ/ ۱۹۱۲ء اور ۱۳۳۲ھ/۱۹۱ء میں شائع کے بارک کے ایک اور کتاب ''الکلام المحکم'' بھی عمر کریم پٹوی نے ۱۳۲۹ھ/ ۱۹۱۱ء میں شائع کی جس میں صحیح بخاری کے کا میں راویوں پر لا یعنی اعتراضات کیے گئے تھے۔

ان سارے اشتہارات، مضامین اور کا ابول کی حصل سے ہے۔:

صحیح بخاری حدیث کی سب سے زیادہ صحیح کتاب بیاں اسلیط میں اجماع علائے امت کی کوئی حیثیت نہیں، سے دعوی بے بنیاد ہے کہ امام بخاری اپنے فن میں سارے جہان کے اہم ہیں، وہ کسی جبہدانہ صلاحیت کے حامل نہیں، وہ تو بس امام شافعی کے مقلد ہیں، علاء نے صحیح بخاری پر بری جرح کی ہے اس میں بے شارضعیف اور موضوع حدیثیں ہیں، اس کی بہت سے راوی جوح اور سخت ضعیف بلکہ رافضی، مرجی ہیں، اس کی بہت سے راوی جوح اور سخت ضعیف بلکہ رافضی، مرجی اور برعتی ہیں، اس کی بہت سے راوی جوح اور سخت ضعیف بلکہ رافضی، مرجی اور برعتی ہیں، اس کی احدیث ساری آ حاد ہیں اور وہ سب ظفی ہیں، نیز وہ بالمعنی مروی ہیں، اس لئے غلطی کا بہت امکان ہے، اس کی بہت می حدیثیں صحابہ کرام کے درمیان معمول بہا نہ تھیں، اس کے ترجمۃ الباب اور احادیث کے درمیان مطابقت نہیں، اس کی حدیثیں فقہ کے لیے معیار نہیں بن سکتیں، امام بخاری کی بیہ کتاب ان کے استاد علی بن اللہ بنی کی کتاب کی نقل ہے، ان کی اپنی تالیف نہیں، امام بخاری وفات کے وقت تک اسے کامل طور پر مرتب نہ کر سکتیں، اس کی تمام حدیثوں کو مان لینا اندھی تقلید اور صلالت بلکہ شرک ہے، امام بخاری کا حافظ تو کی نہ تھا، جن راویوں کو خود انہوں نے ضعیف قرار دیا ہے، ان سے اپنی کتاب میں روایات نقل کرتے ہیں، ان کی فقاہت اور اجتہاد کا کہیں نام ونشان نہیں ملتا، صحیح بخاری میں رسول اللہ شکار ہی کتاب میں روایات نقل کرتے ہیں، ان کی فقاہت اور اجتہاد کا کہیں نام ونشان نہیں ملتا، صحیح بخاری میں رسول اللہ شکار ہیں کتاب میں روایات نقل کرتے ہیں، ان کی فقاہت اور اجتہاد کا کہیں نام ونشان نہیں ملتا، تعربی بخاری میں رسول اللہ شکار ہیں ہے۔

یدایک سرسری جائزہ ہے ان موضوعات کا جن پر بید حضرات خامہ فرسائی کرتے رہے اور بہت سے لوگوں کی گمراہی کا سبب بنے، اہل حدیث علماء چونکہ ان موضوعات کی حقیقت سے خوب واقف ہیں، حدیث نہوی سے محبت، مسجح بخاری

ال المنظمة الم دفاع صحيح بخاري

کی عظمت اور امام بخاری اور دیگرتمام محدثین کی جلالت شان ان کے پیش نظر ہے، اس لیے انہوں نے ان گمراہ کن خیالات، بے جا اعترضات اور جموٹے الزامات کی حقیقت لوگوں کے سامنے بیان کرنا ضروری سمجھا، چنانچے متعدد علماء نے ان مضاشن اوررسائل کی بابت ''اہل حدیث' (امرتسر) اور دوسرے پرچول میں بہت کچھ لکھا، ان میں سب سے نمایاں مولا نا ابوالقاسم سیف بناری (۱۳۲۰ه) تھے، جنہوں نے''اہل حدیث'' (امرتسر) میں سلسلہ مقالات کے علاوہ مستقل سات کتابیں عمر کریم پنوی اور اس کے رفقاء کے رد میں تکھیں، جواس وقت قار تین کے ہاتھوں میں ہیں۔

مولانا ابوالقاسم سیف بناری وطش علامه شمل الحق عظیم آبادی وطش کے شاگرد اور تربیت یافتہ تھے، ان کے یاس ا یک بردی لائبربری تقی، جس میں ہند و بیرون ہند کی مطبوعہ مختلف علوم وفنون پرمشتمل عربی، فاری اور اردو کی نادر و نایاب کتابیں تھیں، جن کا بڑا جمہ انہوں نے شروع سے اخیر تک پڑھ رکھا تھا، اہم مضامین اور مطالب برنشانات لگا رکھے تھے اور کتابوں کے شروع میں این کی فہرسیں این قلم سے بنا رکھی تھیں، یہ سارا ذخیرہ اب جامعہ سلفیہ بناری (بند) كى لا بمريرى ميس محفوظ ب، اس ذخير و يكيف سے اندازه بوتا بىكدمولانا كتنے وسيع المطالعہ تھ اور كتابول ير كتنى كبرى نظر ركھتے تھے، ان كى مطبوعه تصانيف كى تغيياد ٢٠ سے متجاوز ہے، ان كى جھوٹى سے چھوٹى كتاب اٹھائے، آ پ کو اس میں نادر و نایاب کتابوں کے اقتباسات اور خوالے ہر ہر فقرے میں نظر آئیں گے، وہ کوئی بات بلاحوالیہ نہیں کہتے، مآخذ کا بقید جلد وصفحہ ذکر کرتے ہیں، کوئی فقی مسلاجی یا تاریخی بحث، تفسیر کا کوئی تکتہ ہو یا حدیث ک تحقيق، عقائد و نداجب برتنقيد مويا ادب ولسانيات بر كفتَّكو، هرجكه وه الشين دلائل وشوابد، اقتباسات اورحوالے جمع كر دیتے ہیں کہ مزید تلاش وجتجو کی حاجت نہیں رہتی۔

علامة عظیم آبادی نے انہیں عمر کریم پلوی کے ہفوات کا جواب دینے کی طرف توجہ دلائی،مطلوبہ مراجع ومصادر فراہم کیے اور ہرطرح ان سے تعاون کیا، چنانچہ انہوں نے "الأمر المبرم لإبطال الكلام المحكم" لکھی، ليكن اس كى اشاعت ١٣٢٩ الله ١٩١١ء ميں علامه عظيم آبادي كي وفات كے كچھ دنوں كے بعد ہوئي، جس كا مولانا بناري كو برا افسوں تھا، انہوں نے اس کے خاتمہ میں اس المید کا ذکر کیا ہے اور اپنے استاد مرحوم کی گونا گوں خوبیوں کی طرف اشارہ کیا ہے۔ پین نظر مجموعه حسب زیل سات کتابون پر مشمل ہے:

صراط مستقیم لهدایة عمر كريم (طبع اول ١٣٢٣ه): بيم كريم پنوى كے اشتمار نمبر (٢) (شائع كرده 10 زى الحد ١٣٢٢ه ) كامخقر جواب ہے۔

۲۔ الریح العقیم لحسم بناء عمر کریم (طبع ۱۳۲۸ھ): بی عمر کریم پٹوی کے اشتہار نمبر (۲) کے بقید مباحث کامفصل جواب ہے، اس کے اخیر میں مولا نامش الحق عظیم آبادی کی تقریظ موجود ہے۔

س۔ العرجون القدیم فی إفشاء هفوات عمر كریم (طبع ۱۳۲۱ه): بيم كريم پنوى كے اشتہار نمبر (س)

(شائع كروہ جمادى الآخرہ ۱۳۲۴ه) كا معقول اور دندال شكن جواب ہے، اس ميں امام بخارى كا دفاع اور ان

كے حالات زندگى تحقیق كے ساتھ ذكور ہیں، مولانا سيف بنارى لكھتے ہیں كہ انہوں نے اس كى تاليف رمضان

(۱۳۲۳ه) ہى ميں مكمل كر كى تقى، گر چند وجوہ كى بنا پر طباعت ميں تاخير ہوئى، اہل حديث كے جن عقائد كا

اشتہار ميں ذكر كيا گيا تھا، اس رسالے ميں ان كى مفصل تحقیق كى گئى ہے۔

۳۔ الحزی العظیم للمولوی عمر کریم (طبع ۱۳۲۸ھ): بیر عمر کریم پنوی کے اشتہار نمبر (۴) (مور ند۲۲ رجب ۱۳۲۸ھ) کامفصل جواب ہے، جس میں اس نے دس حدیثیں بخاری کی پیش کر کے بیاکھا تھا کہ ان کی ترجبہ ۱۳۲۸ھ الباب سے مطابقت نہیں، اور چیلنج کیا تھا کہ اگر کوئی مطابقت ثابت کر دے تو اسے فی حدیث دو روپیہ انعام دیا جائے گا، مولانا بناری نے مطابقت دکھائی ہے۔

۵۔ ماء حمیم للمولوی عمر کوریم (طبع ۱۳۲۹ھ): اس میں عمر کریم پٹوی کے اشتہار نمبر(۱) (رمضان ۱۳۲۲ھ)
کے بارہ سوالوں کے اصولی جواب معمل طور پر دیے گئے ہیں، پٹوی کے اشتہار کے جواب میں ایک اشتہار اہل صدیث کی طرف سے الزامی جواب کے طور پر مولوی رفعت اللہ خال نے شائع کیا تھا، اس وقت مولانا بناری طالب علم تھے، فراغت کے بعد آئیں اس کا تحقیق جو ایر کھنے کا خیال پیدا ہوا، چنانچہ یہ کتاب کھی۔

۲۔ الأمر المبرم لإبطال الكلام المحكم (طبع ۱۳۲۹): يه "الكلام المحكم" كے جواب ميں ہے،
 جس ميں پنوى نے صبح كے 20 اراويوں يرا لين اعتراضات عيد يقد۔

2۔ حل مشکلات بخاری (مسمی بر) الکوٹر المجاری فی جواب المجیرے علی البخاری (حصہ اول مسمی ہے) الکوٹر المجاری فی جواب المجیرے علی البخاری (حصہ اول اسمی مسمورہ وسوم ۱۳۳۲ھ): یہ کتاب پچھلی ساری کتابوں کا لب لباب ہے، عمر کریم پیووی اور ان کے اعوان و انصار نے ایک کتاب (الجرح علی البخاری 'کے نام سے ۱۳۳۰ھ/ ۱۹۱۲ء میں شائع کی تھی، پھر اس کا دور احصہ ۱۳۳۲ھ/ ۱۹۱۲ء میں شائع کی تھی۔

پہلا حصدان مضامین کا مجموعہ ہے، جو' اہل فقہ' (امرتسر) میں ۱۳۲۳ اللہ ۱۹۰۱ء سے ۱۳۲۷ اللہ ۱۹۰۹ء تک مختلف شاروں میں عمر کریم پٹوی، سیدمجمد غوث حنی گورداسپوری، ایڈیٹر' اہل فقہ' اور عبداللہ طالب العلم بہاری نے تحریر کیا تھا، ''الجرح علی البخاری'' کا دوسرا حصہ' اہل فقہ' (امرتسر) کے ۱۹۱۱ء سے ۱۹۱۳ء تک کے مختلف شاروں میں شاکع شدہ مضامین کا مجموعہ ہے۔

ان مضامین کا اسلوب و انداز سخت جارحانه اور تلخ تھا، گرمولانا ابوالقاسم سیف بناری نے ان کے جواب میں علمی اور سخیدہ اسلوب اختیار کیا، باتیں حوالے کے ساتھ کیس اور معترض کے اعتراضات ہو بہونفل کر کے ان کا مسکت جواب دیا۔ اس کتاب پر مفصل تبرہ اس مقدمے میں ممکن نہیں، میری خواہش تھی کہ اس کے مشمولات کا جائزہ لیا جاتا اور

مؤلف نے جس طرح مدل انداز میں سارے شکوک وشبہات دور کیے ہیں، اس کا ذکر ہوتا، تا کہ اہل علم اس کتاب کی اہمیت سے واقف ہوتے، امید ہے کہ محتِ مرم حافظ شاہر محمود صاحب بی کام کریں گے اور سارے موضوعات کی مفصل فہرست تیار کر دیں گے تا کہ قار مکین کرام ان کتابوں سے بھر پوراستفادہ کرسکیں۔

مولانا بناری کی علمی صلاحیت اور سیح بخاری پران کی مہارت کا اس بات سے اندازہ لگاہیے کہ پٹوی اور ان کے اعوان وانصار نے جو اعتراضات اور شکوک وشبہات سالوں کی محنت کے بعد جمع کیے تھے، ان کی تر دید بہت ہی قلیل مدت میں مکمل کر کے شائع کر دی، 'وحل مشکلات بخاری'' کے پہلے حصہ کی تالیف میں ایک ماہ اور ایک ہفتہ سے بھی کم مدت صرف ہوئی، دوسرا حصہ بھی قلیل عرصے میں تیار ہوگیا، تیسرا حصہ جو "ال جو ح علی البخاری" کے دوسرے مصہ کا جواب ہے، وہ بھی اصل کتا ہے کی اشاعت کے چند دنوں بعد ہی شائع ہوگیا۔

اس کتاب کی ایک خصوصیت سیبھی ہے کہ انہوں نے ''الجرح علی البخاری'' کے سارے مضامین کے سلسلہ میں سینقر کی دوہ'' اہل فقہ' (اس کے کس شارے میں کس عنوان سے چھے، برصغیر میں بدعت و صلالت کی تاریخ مرتب کرنے والے کو اس سے بڑی مدد کیلے گی اور ان مضامین کے خوشہ چین ''مکرین حدیث'' کو سارا مواد فراہم کرنے وال بیگروہ اپنی اصل شکل میں لوگوں کے ساجے جلوہ گر ہوگا۔

امام بخاری اور میچ بخاری پر اعتراضات کرنے والے اور ان پر زبان طعن دراز کرنے والے گزر گئے، گر انہوں نے جو برے اثرات مچھوڑے اور ایک عالم کی گراہی کا باعث بنے، اس کے پیش نظر ضروری تھا کی مولا نا بناری کے بید رسائل سلیقے سے مرتب کر کے از سر نو شائع کیے جا کیں، اللہ تعالیٰ اس مجموعہ کے ناشرین کو جزائے خیر دے کہ انہوں نے اس کی ضرورت محسوس کی اور اس کی اشاعت کی طرف توجہ دی۔

امید ہے کہ اسے پڑھ کر بہت سے لوگوں کے شکوک وشبہات کا ازالہ ہوگا، امام بخاری اور سیح بخاری کے بارے میں طرح طرح کی برگانیاں دور ہول گی ادر سنت رسول سے محبت، علم حدیث سے شغف اور عمل بالحدیث کی تحریک میں اضافہ ہوگا۔ و ما ذلك على الله بعزیز

محمه عزرتنش

مكة ألمكرّمة ٢٨ رجب ١٣٣٠ه ٢١ جولائي ٢٠٠٩ء

ليتيث لينوالي فمزالت تمير

# مقدمة التحقيق

دین اسلام کے اولین دور ہی سے حدیث نبوی کو بنیادی شرقی مصدر ہونے کی بنا پر خصوصی اہمیت حاصل رہی ، صحابہ کرام اور ان کے بعد سلفِ امت نے شرقی اہمیت کی بنا پر اس کی تفاظت اور جمع و قدوین میں گرال قدر خدمات سر انجام دیں ، جس سے دین کا بیاسای ماخذ اللہ تعالیٰ کی تائید و نصرت سے ہمیشہ کے لیے محفوظ اور مدون ہوگیا۔ حدیث نبوی کے ذخائر میں صحیح بخاری و مسلم کو اپنی منفر د اور گونا گول خصوصیات کی بنا پر اولین مقام حاصل ہے ، چنانچہ ان کی اصحیت اور قطعیت پر امت مسلمہ کا اجماع ہے ، جو بلاشہ قرآن مجید کے بعد کی اور کتاب کو حاصل نہیں ہوا، اور جمہور علائے امت کے نزدیک صحیح بخاری کو صحیح مسلم پر ترجیح حاصل ہیں۔ سے بخاری کے نوانہ تصنیف سے لے کر ہر دور میں اسے یکسال مقبولیت حاصل رہی ، جس پر اس کتاب کی تعریف و توصیف میں ائر محد ثین اور علاء و فقہاء کے اقوال شاہد عدل ہیں۔ امام ابوجمعفر عقبلی واللہ فرماتے ہیں:

"لما ألف البحاري كتابه الصحيح عرضه على أحمد بن حنبل ويحيى بن معين و على بن المديني وغيرهم، فاستحسنوه، وشهدوا له بالصحة إلا في أربعة أحاديث، قال العقيلي: والقول فيها قول البحاري، وهي صحيحة. "(هدى الساري: ٧، تهذيب النهذيب: ٩/ ٤٦) يعن امام بخارى والشري ني بخارى تاليف كرنے كے بعد ائم عمر احمد بن ضبل، يجي بن معين، على بن مدين اور دير ابل علم پر پيش كى، تو انحول نے سيح بخارى كى تحسين كى اور اس كى صحت كى شهادت دى۔

#### ٢- امام نسائي وطلق فرمات بين:

"فما في هذه الكتب كلها أجود من كتاب محمد بن إسماعيل." (تاريخ بغداد: ٢/٩) يعنى حديث كى تمام كتب يس صحح بخارى سے زياده عمده كوئى كتاب نہيں۔

## ٣٠ امام دارقطني ورالله فرمات بين:

"فما في هذه الكتب خير وأفضل من كتاب محمد بن إسماعيل البخاري رحمه الله. "
(أطراف الغرائب والأفراد للمقدسي: ١/ ٢٠)

یعنی کتب حدیث میں صحیح بخاری سے بہتر اور افضل کتاب کوئی نہیں ہے۔

www.muhammadilibrary.com عَيْثَتُ النَّمَةِ النَّمِةِ النَّمَةِ النَّمِةِ النَّمَةِ النَّمَةِ النَّمَةِ النَّمَةِ النَّمِةِ النَّمِةِ النَّمِيِّيّةِ النَّمِيّةِ النَّمِ

٣- حافظ ابن صلاح الشاشه فرمات مين:

"أول من صنف الصحيح البخاري ... وتلاه أبو الحسين مسلم بن الحجاج... وكتاباهما أصح الكتابين صحيحا الله العزيز... ثم إن كتاب البخاري أصح الكتابين صحيحا وأكثرهما فوائد." (مقدمة ابن الصلاح: ١٠)

یعنی سب سے پہلے سی حصور کا مجموعہ امام بخاری اور بعد ازاں امام مسلم نے تیار کیا اور یہ دونوں کتب قرآن عزیز کے بعد سب سے زیادہ سیح کتابیں ہیں، پھر ان دونوں کتب میں سیح بخاری کا مقام باعتبار صحت مقدم اور کثرت فوائد کے لحاظ سے فائق ہے۔

۵۔ امام الحرمین الجوین، حافظ ابونصر وائلی اور ابن اَبدل سے مختلف الفاظ میں بی قول مروی ہے کہ:

"لو حلف الإنسان بطلاق امرأته أن ما في الصحيحين مما حكما بصحته من قول النبي صلى الله عليه وسلم لما ألزته الطلاق لإجماع علماء المسلمين على صحته."

(مفدمة ابن الصلاح: ١٠، تدريب الراوي: ١/ ١٣١، شذرات الذهب: ٢/ ١٣٤)

یعن اگر کوئی انسان قتم اٹھالے کہ اگر صحیح بخاری کی حدیثیں صحیح نہ ہوں تو میری بیوی کو طلاق پڑ جائے، تو اس کی بیوی کو طلاق نہ ہوگ، کیونکہ صحیح بخاری کی صحیف پر علائے اسلام کا اجماع ہے۔

٢ - حافظ تم الدين ذہبي اِسُلفة فرماتے ہيں:

"وأما جامعه الصحيح فأجل كتب الإسلام، وأفضلها بعد كتاب الله تعالى، وهو أعلى شيء في وقتنا إسنادا للناس." (تاريخ الإسلام للذهبي: ٩ / ٢٤٢) المنافعة المناس." (تاريخ الإسلام للذهبي: ٩ / ٢٤٢) التحقيق بخارى ج، اور لين قرآن مجيد كے بعد تمام اسلامي كتابوں ميں سب سے جليل القدر اور افضل كتاب صحيح بخارى ج، اور مارے وقت ميں بلحاظ سندلوگوں كے ليے سب سے اعلیٰ چز يجي ہے۔

کے حافظ عماد الدین ابن کثیر بشاشد فرماتے ہیں:

"أحمع العلماء على قبوله و صحة ما فيه، و كذلك سائر أهل الإسلام." (البداية والنهاية: ١١/ ٢٤) يعنى سيح بخارى كي متبوليت اورصحت يرتمام مسلمانو لكا اجماع ہے۔

۸۔ علامہ بدر الدین عینی حفی رشاشے فرماتے ہیں:

"اتفق علماء الشرق والغرب على أنه ليس بعد كتاب الله تعالى أصح من صحيحي البحاري ومسلم." (عمدة القاري: ١/٥) يعنى مشرق ومغرب كم تمام علاء كا اتفاق بح كرقرآن مجيد كے بعد صحح بخارى اور صحح مسلم سے زيادہ صحح

کوئی کتاب نہیں۔

www.muhammadilibrary.com معادة المعادة على المعادة ال

نیز فرماتے ہیں:

"أطبق على قبوله بلا خلاف علماء الأسلاف والأخلاف." (عمدة القاري: ١/٢)

یعنی ائمیسلف و خلف نے بالإ جماع صحیح بخاری کوقبول عام سے نوازا ہے۔

9- علامه محدين ابراجيم الوزير اليماني وطلف فرمات بين:

"فقد اشتهر عن أثمتهم القول بصحة مسند صحيحي البخاري و مسلم، و ادعى غير واحد من ثقاتهم انعقاد الإحماع على ذلك، وخبر الثقة في رواية الإحماع واحب القبول." (الروض الباسم: ٢/ ١٩٠)

یعنی محدثین میں مشہور ہے کہ صحیح بخاری ومسلم کی تمام مندروایات صحیح ہیں اور اس پر بہت سے نقات ائمہ حدیث نے اجماع کا قول نقل کیا ہے اور نقلِ اجماع میں ثقدراوی کی خبر واجب انسلیم ہوتی ہے۔

۱۰۔ امام شوکانی وشک فرماتے ہیں گئے

"أجمع أهل هذا الشأن على أن الجاديث الصحيحين أو أحدهما كلها من المعلوم صدقه بالقبول المجمع على ثبوته." (قطر الولى ٢٢٠)

یعن تمام محدثین کا اجماع ہے کہ سیح بخاری ومسلم کی اوریث یا ان میں سے کسی ایک کتاب کی احادیث قطعاً صیح اور ثابت ہیں۔

نیز فرماتے ہیں:

"واعلم أن ما كان من الأحاديث في الصحيحين أو في أحدهم الماز الاحتجاج به من دون بحث لأنهما التزما الصحة، و تلقت ما فيهما الأمة بالقبول." (نيل الأوطار: ١٢/١)

یعن صیح بخاری ومسلم کی احادیث کے ساتھ احتجاج بغیر کسی بحث و تحقیق کے درست ہے، کیونکہ امام بخاری

ومسلم نے صحت کا التزام کیا ہے اور امت نے ان کی احادیث کوشرف قبولیت بخشا ہے۔ اا۔ صحیح بخاری کی مدح و توصیف میں امام فضل بن اساعیل جرجانی پڑھنے فرماتے ہیں:

صحيح البخاري لو أنصفوه لما خط إلا بماء الذهب

یعیٰ اگر بنظر انصاف دیکھا جائے توضیح بخاری کوصرف آب زر سے لکھا جانا جاہیے۔

چنانچہ امام فضل جرجانی کی تمنا کے مطابق لوگوں نے سیحے بخاری کو آب زر سے بھی لکھا، علامہ ابومحمہ مزنی کے متعلق

منقول ہے:

"أمر بكتاب الله عزوجل و بصحيح البخاري، فكتبوا له بماء الذهب من الأول إلى الآخر." (مفتاح السعادة: ١/٧، نصرة الباري: ٩١)

یعنی انھوں نے قرآن مجید اور سیح بخاری کوآب زر سے لکھنے کا حکم دیا، جس کی تقیل میں یہ دونوں کتابیں ازاول تا آخرآب زر سے کھی گئیں۔

## احاديثِ صحيحين كي قطعيت براجماع:

امت مسلمہ کا اتفاق اور اجماع ہے کہ صحیح بخاری ومسلم کی احادیث قطعی اور بینی طور پر رسول اللہ گائی کی بیان کردہ اور صحیح ہیں۔

#### ا۔ امام ابواسحاق اسفرائینی فرماتے ہیں:

"أهل الصنعة مجمعون على أن الأحبار التي اشتمل عليها الصحيحان مقطوع بصحة أصولها ومتونها." (فتح المغيث: ١/ ٥١)

یعنی محدثین کا اجماع ہے کہ سیح بخاری ومسلم کی تمام احادیث تطعی طور پر سیح ہیں۔

## ۲۔ حافظ ابن کثیر رشاشہ فرماتے ہیں:

"ثم حكى (ابن الصلاح) أن الأمة تلق هذين الكتابين بالقبول سوى أحرف يسيرة، انتقدها بعض الحفاظ كالدارقطني وغيره، ثم استبط من ذلك القطع بصحة ما فيها من الأحاديث، لأن الأمة معصومة عن الخطأ، فما ظنت صحير وجب عليها العمل به لابد وأن يكون صحيحا في نفس الأمر، وهذا حيد." (اعتصار علوم الحديث مع شرحه الباعث الحثيث: ١/١٢) لين ابن صلاح في نفس الأمر، وهذا حيد." (اعتصار علوم الحديث مع شرحه الباعث الحثيث: ا/١٢٤) يعن ابن صلاح في بيان كيا م كه يقيناً سارى امت في ان دونول آل إول كوشرف تجوليت سنواذا م يعض حروف كروا جن بر دارقطني وغيره في تقيدكي من بهر حافظ ابن صلاح في نتيجه تكالا م كه ان دونول كتب كي احاديث تطعى طور برضيح بين، كيونكه امت غلطى معصوم من البذا جس كو امت في صحيحا اس برعمل واجب من اوريقيني طور برحقيقت بين بهي وه صحيح من اورير قول بهت عمده م

#### ۳ شاه ولی الله محدث د ہلوی بطالشهٔ فرماتے ہیں:

"أما الصحيحان فقد اتفق المحدثون على أن جميع ما فيهما من المتصل المرفوع صحيح بالقطع، وأنهما متواتران إلى مصنفيهما، وأنه كل من يهون أمرهما فهو مبتدع متبع غير سبيل المؤمنين." (حمة الله البالغة: ١/ ١٣٤)

یعنی تمام محدثین کا اتفاق ہے کہ صحیح بخاری وسلم کی تمام متصل مرفوع احادیث یقینا صحیح ہیں اور بیدونوں کے کتابیں اپنے مصنفین تک بالتواتر ثابت ہیں اور جوان کی تو بین کرے وہ بدعتی ہے، جومسلمانوں کے رائے کے خلاف گامزن ہے۔

www.muhammadilibrary.com ق ق ق ناری در نام کاری در الله کاری در الله

#### ٧- امام العصر حافظ محد محدث كوندلوى والشين فرمات بين:

"وقد صرح العلماء المحققون أن مبنى إفادة أحاديثهما القطع على التلقي بالقبول وهو وحده كاف لإفادة القطع لأن معنى التلقي أن المجتهدين الذين جاؤا بعدهما وافقوهما على الحكم ولم يعترضوا إلا على ألفاظ يسيرة فصارت الأحاديث المتلقاة بالقبول مما أجمع عليه مجتهدوا هذا الفن والإجماع وإن كان واقعا على الصحة لكنه مستلزم للقطعية لأن الإجماع على صحة أحاديثهما يفيد أن مضمون أحاديثهما ثابت عن النبي صلى الله عليه وسلم ظنا والإجماع معصوم في الظن فالمظنون صار مقطوعا بهذا الوجه."

(التعليقات على فيض الباري: ١/ ٥٠ نسخة حامعه تعليم الإسلام مامون كانحن)

علاوہ ازیں دیگر کئی علماء ومحدثین سے صحیح بخاری ومسلم کی احادیث کی صحت اور قطعیت کے بارے میں نہایت فیتی اقوال منقول ہیں، جن سے صحیح بخاری ومسلم کی عظمت اور اہمیت عیاں ہوتی ہے۔

نذکورہ بالا معروضات کا مطالعہ کرنے کے بعد ہر صاحب بصیرت شخص کے لیے امت مسلمہ کے نزدیک سیح بخاری کی ایمیت کا اندازہ لگانا چنداں مشکل نہیں، ان نائمین اقوال اور تقدیقات کو ملاحظہ کرنے کے بعد ایک طرف اگر اسلاف امت کے نزدیک سیح بخاری کا مقام و مرتبہ نمایاں ہور پر ہمارے سامنے آتا ہے، تو دوسری طرف ان افراد اور اسلاف امت کے نزدیک سیح بخاری کا مقام و مرتبہ نمایاں ہور پر ہمارے سامنے آتا ہے، تو دوسری طرف ان افراد اور اسراب کے نظریے کا ابطال اور فساد بھی بخو بی روشن ہوجاتا ہے جمہ امت مسلمہ کے اجماعی عقیدے کے برعکس سیح بخاری کی اہانت اور آئے روز اس کی قدر و منزلت گرانے کی فکر میں کوشاں و بلکان رہتے ہیں۔

موجودہ دور میں، جبکہ منکرین قرآن و صدیث اور اہل ہوئی سیح بخاری کو اپنا اولین برف تنقید و تنقیص بنائے ہوئے ہیں، اس کی عظمت و رفعت اجاگر کرنے کی اشد ضرورت ہے، تا کہ دین اسلام کے اس چشمہ صافی کے متعلق شکوک و شہبات کا غبار دور کیا جا سکے، دشمنان سنت کے موجودہ لٹریچ کو دیکھا جائے تو ان کے ہر تازہ حملے کی تان سیح بخاری ہی پر آ کر ٹوئی ہے، محل بحث صدیث اگر چہ صدیث نبوی کے دیگر صحائف اور ذخائر میں بھی موجود کیوں نہ ہو، لیکن ہفت تنقید صرف سیح بخاری ہی ہو تی ہے، الیہ جہلاء کو ایک نہایت واضح اور عام حقیقت کا ادراک بڑا مشکل معلوم ہوتا ہے کہ ہر وہ صدیث جو سیح بخاری ہی ہوتی ہے، ایسے جہلاء کو ایک نہایت واضح اس مقیقت کا ادراک بڑا مشکل معلوم ہوتا ہے کہ ہر وہ صدیث جو سیح بخاری پر اعتراض کرتے وقت پیش کی جاتی ہے، سیح بخاری کی تصنیف سے قبل دیگر ائمہ صدیث کے صحائف اور مدونات میں بھی موجود تھی، ہر زبانے اور شہر کے محدثین اسے پڑھتے ، سناتے اور لکھتے رہے، اور بعد ازاں انھوں نے اپنے تصنیف کردہ موطاً ت، مسانید، جو امع اور اجزاء میں اسے درج کر دیا، تا کہ آنے والی نسلوں کے لیے ذخیرہ صدیث ہیں جمیشد کے لیے محفوظ ہوجائے۔ بعد ازیں انھی مدون صحائف اور اجزاء کو آنے والے محدثین پڑھتے اور انہی کی مدد ہی سے ہیں جمیشت کے لیے محفوظ ہوجائے۔ بعد ازیں انھی مدون صحائف اور اجزاء کو آنے والے محدثین پڑھتے اور انہی کی مدد ہی سے ہیں جمیشت کے اس محفوظ ہوجائے۔ بعد ازیں انھی مدون صحائف اور اجزاء کو آنے والے محدثین پڑھتے اور انہی کی مدد ہی سے

تفصیل کے لیے ویکھیں: نصرةالباری فی بیان صحة البخاری للعلامة عبدالرؤف رحمانی رحمه الله (ص: ۲۹) أحادیث الصحیحین
 بین الظن والیقین لفضیلة الشیخ حافظ ثناء الله الزاهدی حفظه الله(ص: ۱۹)

ا پی اپنی تصنیفات تیار کرتے، بنا بریں حفاظت سنت اور تدوین حدیث کے اس عمل کو ایک توانز اور توارث حاصل ہے۔ امام بخاری المطنئ نے بھی جب صحیح احادیث کا مجموعہ تیار کیا تو اس مجموعہ میں آٹھی احادیث کو داخل کیا، جن کی صحت کو ائمہ متقد مین نے جانچا، پر کھا اور تنقید و تحقیق کے ترازو میں تولئے کے بعد امت کے لیے قابل عمل اور صحیح قرار دیا، نہ کہ ازخود امام بخاری المطنئ نے احادیث کو بتایا اور اپنی صحیح میں درج کرلیا۔ (معاذ اللہ)

شيخ الاسلام امام ابن تيميه وشاشه فرمات بين:

"هؤلاء الحهال يظنون أن الأحاديث التي في البخاري ومسلم إنما أخذت عن البخاري ومسلم... وأن البخاري و مسلما كان الغلط يروج عليهما، أو كانا يتعمدان الكذب، ولا يعلمون أن قولنا: "رواه البخاري ومسلم" علامة لنا على ثبوت صحته، لا أنه كان صحيحا بمجرد رواية البخاري ومسلم، بل أحاديث البخاري ومسلم رواها غيرهما من العلماء والمحدثين من لا يحصي عدده إلا الله، ولم ينفرد واحد منهما بحديث، بل ما من حديث إلا وقد رواه قبل زمانه وفي زمانه يعد زمانه طوائف، ولو لم يخلق البخاري و مسلم لم ينقص من الدين شيء ... وكذلك التعليميع لم يقلد أئمة الحديث فيه البخاري و مسلما، بل جمهور ما صححاه كان قبلهما عند أثمة الحديث صحيحا متلقى بالقبول، وكذلك في عصرهما، وكذلك بعدهما قد نظر أئمة هذا الفن في كتابيهما، ووافقوهما على تصحيح ما صححاه إلا مواضع يسيرة... والمقصود أن أحاديثهما انتقدها الأئمة الجهابذة قبلهم وبعدهم، ورواها خلائق لا يحصي عددهم إلا الله، فلم ينفردا لا برواية ولا بتصحيح." (منهاج السنة النبوية: ٧/١٥٢)

یعنی کچھ جاہل لوگ سجھتے ہیں کھی بخاری و مسلم میں موجود احادیث صرف امام بخاری و مسلم ہی ہے لی گئی ہیں ( یعنی ان کا اور کوئی ماخذ و مصدر نہیں ) اور بخاری و مسلم پر غلطیوں کا غلبہ تھا یا وہ دونوں عمراً جھوٹی احادیث بناتے تھے، حالانکہ ان لوگوں کو علم نہیں کہ ہمارا ہی کہنا: "رواہ البخاری و مسلم" ہمارے لیے کسی حدیث کی صحت اور شوت کی علامت ہے، نہ کہ وہ حدیث صرف امام بخاری و مسلم کے روایت کرنے کی وجہ سے سیح ہوگئ ہے، بلکہ صحیح بخاری و مسلم کی احادیث کو ان دونوں کے سوا بے شار علاء و محد ثین نے روایت کیا ہے، جن کی حقیق تعداد اللہ تعالی کے سوا کوئی نہیں جان سکتا، اور ان دونوں ( بخاری و مسلم ) میں روایت کیا ہے، جن کی حقیق تعداد اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی نہیں جان سکتا، اور ان دونوں ( بخاری و مسلم ) میں ہے کوئی ایک بھی کسی حدیث کے ساتھ منفر دنہیں ہے، بلکہ ( بخاری و مسلم کی ) ہر ایک حدیث کو ان کے رائے نہ اور ان کے اپنے زمانے اور این کے اپنے دوایت کیا ہے، اور

www.muhammadilibrary.com منابع المنافعة التعقيد

بالفرض اگر امام بخاری و مسلم پیدا نہ ہوتے تو دین کے اندر کسی قتم کی کی رونما نہ ہوتی۔ اور ای طرح احادیث کی تھیج میں ائمہ حدیث نے بخاری و مسلم کی تقلید نہیں گی، بلکہ اکثر وہ احادیث جن کو ان دونوں نے سیح قرار دیا ہے، ان کے زمانے سے پیشتر محدثین کے نزدیک سیح اور مقبول تھیں، اور اس طرح ان کے زمانے میں (بھی محدثین کے نزدیک قبولیت اور صحت کا درجہ رکھتی تھیں) اور ایسے ہی ان دونوں کے زمانے کے بعد والے ائمہ حدیث نے بھی ان دونوں کتب کو جانچا اور بعض کے سوا اکثر احادیث کو سیح قرار دینے پر ان کی موافقت کی۔ حاصل ہے کہ بخاری و مسلم کی احادیث کو ائمہ متقدمین اور متاخرین میں سے ماہرین نے پر کھا ہے اور ان احادیث کو بے شار لوگوں نے روایت کیا ہے، لہذا نہ تو وہ دونوں کسی حدیث کو روایت کیا ہے، لہذا نہ تو وہ دونوں کسی حدیث کو روایت کیا ہے، لہذا نہ تو وہ دونوں کسی حدیث کو روایت کیا ہے، لہذا نہ تو وہ دونوں کسی حدیث کو روایت کیا ہے، لہذا نہ تو وہ دونوں کسی حدیث کو روایت کیا ہے، لہذا نہ تو وہ دونوں کسی حدیث کو روایت کیا ہے، لہذا نہ تو وہ دونوں کسی حدیث کو روایت کیا ہے، لہذا نہ تو وہ دونوں کسی حدیث کو روایت کیا ہے، لہذا نہ تو وہ دونوں کسی حدیث کو روایت کیا ہے، لہذا نہ تو وہ دونوں کسی حدیث کو روایت کیا ہے، لہذا نہ تو وہ دونوں کسی حدیث کو روایت کیا ہے، لہذا نہ تو وہ دونوں کسی حدیث کو روایت کیا ہے۔

بلكه شاه ولى الله محدث والوى الله فرمات بين:

"ولكن الشيخين لا يذكران إلا حديثا قد تناظرا فيه مشايخهما، وأجمعوا على القول به والتصحيح له." (حمة الله البالغة: ٢٨٢)

یعنی امام بخاری و مسلم ہر حدیث کو درج کرنے سے پہلے اپنے اسا تذہ سے بحث و مناقشہ کرتے اور صرف ای حدیث کو داخل کرتے جس کی صحت بران کے مشارک القاتی کرتے۔

ای طرح ، جیبا کہ گزر چکا ہے، امام بخاری اور امام سلم نے جب اپنی اپنی سیح کو تالیف کر لیا تو اسے ائمہ عصر کے سامنے پیش کیا جنوں نے ان مجموعات کو پر کھنے اور جاشینے کے بعدا پی موافقت کا اظہار کیا۔''

ندکورہ بالا تفصیلات سے میہ بات اظہر من اشتس ہے کہ سیحے بخاری و مسلم کی احادیث پیشتر اور بعد والے محدثین کے بزری بھی سیحے اور مقبولیت کا درجہ رکھتی ہیں، جس کی بنا پر ان کے اُسے الکتب بعد کتاب اللہ ہونے پر اجماع ہے، لہذا اگر صحح بخاری و مسلم کی کسی ایک حدیث کو بھی کل تنقید بنایا گیا تو وہ تقید اور اعتراض ان تمام ائمہ متقد میں اور متا خرین پر لازم آئے گا، جنوں نے ایس حدیث کو امام بخاری و مسلم سے قبل اور بعد میں اپنی اپنی تصانیف میں درج کیا اور سیح قرار دیا، بلکہ ایسے اعتراض کی زو میں ساری امت مسلمہ آئے گی، جس نے سیحیوین کی صحت، قطعیت اور تلقی بالقبول پر اجماع کیا بہا کہ ایس در حقیقت ائمہ حدیث، امام بخاری و مسلم اور امت مسلمہ کسی بھی صبح حدیث پر اعتراض کی زو میں نہیں آتی، بلکہ ایسا اعتراض کرنے والا بذات خود، خواہ کوئی فر د ہو یا گروہ، گمراتی کا شکار اور سبیل مؤمنین سے انحراف میں جبتال ہے۔

صیح بخاری ومسلم پر تنقید اور اس کی حقیقت:

صحح بخاری ومسلم پر کی جانے والی تنقید اسباب اور نتائج کے لحاظ سے دوحصوں میں تقتیم کی جاسکتی ہے:

ائد حدیث اور علائے امت کی جرح و تنقید اور مناقشات علیہ کا الگ تھم ہے، جس کی تنصیل آ گے آ رہی ہے۔

www.muhammadilibrary.com نام کی داد التحقیق ا

ا۔ ائمہ محدثین کی جرح وتقید۔ ۲۔ اہل ہوئی (مبتدعین) کی جرح وتقید۔

ائمه محدثین کی جرح کے اسباب اور نتائج مندرجہ ذیل ہیں:

ا ۔ اخلاص وللہیت \_

۲۔ کفاظت مدیث۔

٣- حديث نبوي سے ہرمشتبر چيز دوركر كامت مسلم كسامنے ايك واضح منهاج اور معيار العمل پيش كيا جاسكے۔

سم ۔ حدیث وسنت کے میچ ترین مجموع میں کوئی سقم باتی ندرہ اور برسیح ترین حدیث اس مجموع میں شامل ہوسکے۔

۵۔ نفسِ حدیث پر تقید کے بجائے شیخین کی ترتیب اور منج پر علمی و تحقیق نقد تاکه برقتم کے سقم سے ما وراضیح ترین احادیث کا مجموعہ تار ہو سکے۔

اس کے برنکس اہل بدعت اور منکرین قرآن و حدیث کی تنقید کے اسباب و نتائج مندرجہ ذیل ہیں:

ا۔ اطاعت رسول سے راہ فرار کے ۲۔ انکار مدیث۔

س۔ قرآن کریم کی معنوی حفاظت ہے الکار اور بعد ازاں این تاویل وتحریف کے ذریعے اسلامی تعلیمات کا حلیہ بگاڑنا۔

سم۔ وین اسلام کے اس اساسی مصدر کے خلاف کھیائی وشبہات کی آبیاری کرنا۔

۵۔ امت مسلمہ کا سلف امت براعتاد مجروح کرنا۔

مولانا محمد ابوالقاسم بناری وطن محمی بخاری ومسلم پر جارحین کی جن و تنقید کا جائزہ لیتے ہوئے فرماتے ہیں: "ان میں بعض نے تشدد، بعض نے تعصب، بعض نے حسد اور بعض نے نافہی سے اعتراض کیا ہے، لیکن ہے اصل و بے بنیاد ہے۔" (الکوٹر الحاري: ۳۸۷)

# صحیح بخاری ومسلم پرائمه محدثین کی تنقید کا جائزہ:

صیح بخاری و مسلم کے زمانۂ تصنیف اور بعد از ال مخلف ادوار میں ائمہ حدیث نے ان کے اسانید و متون کی خوب چھان پھٹک اور کمل تنقیع و تحقیق کرنے کے بعد انھیں احادیث کا صیح ترین مجموعہ قرار دیا اور ان میں مندرجہ احادیث کی تھیج میں شیخین کی تقدیق و تصویب کی، لیکن بعض متا خرمحد ثین نے صیح بخاری و مسلم کی بعض احادیث کو صحت کے بلند ترین معیار کے مطابق ورست قرار نہ دیا، جن میں امام ابوالحن وارقطنی ، حافظ ابومسعود و شقی اور حافظ ابو علی خسانی دیست کی وضاحت ابو علی غسانی دیست کی کا نام نمایاں ہے، ان ائمہ حدیث کی تقیدات کا تفصیلی جائزہ لینے سے قبل اس بات کی وضاحت ضروری معلوم ہے کہ کیا ان تفقیدات کا صیح بخاری و مسلم کی احادیث کی صحت و ثقابت پر بھی کوئی اثر پڑا؟ تو اس سوال کا جواب دیتے ہوئے حافظ ابن حجر رفائنے رقمطر از ہیں:

"ينبغى لكل منصف أن يعلم أن هذه الأحاديث، وإن كان أكثرها لا يقدح في أصل

www.muhammadilibrary.com ويقت المعالمة المعالمة

موضوع الکتاب، فإن جمیعها وارد من جهة أحریٰ." (هدی الساری: ۳۶٦) یعنی ہر انصاف پیند فخض کے لیے اس بات کا جان لینا مناسب ہے کہ بیر (تنقید شدہ) احادیث کتاب مرد میں مدر میں میں اس میں نہ سے ہیں۔

کے اصل موضوع کے لیے ضرر رسال نہیں ، کیونکہ بیتمام کی تمام دوسری اسانید سے مروی ہیں۔ (جو ان اعتراضات سے مبرا ہیں)

لہذا معلوم ہوا کہ ندکورہ تقیدات کا صحیحین کے متون واصول کی صحت پر کوئی اثر نہیں پڑتا، کیونکہ وہ ایک قتم کے فنی اعتراضات تھے، جن سےنفس حدیث پر کوئی زدنہیں پڑتی۔

امام ابواکس دار قطنی براش نے صحیحین کا جائزہ لینے کے بعد "الإلز امات" اور "التتبع" کے نام سے دو کتا ہیں تکھیں: اللہ سکتاب الإلز امات: اس کتاب میں انھوں نے ستر (۵۰) ایس احادیث ذکر کیں، جوشیخین کی شرائط صحت کے مطابق تھیں اور امام بخاری ومسلم کو (امام دار قطنی کے نزدیک) ان احادیث کو اپنے اپنے مجموعات میں لاز با درج کرنا چاہیے تھا۔ چنانچہ امام دار قطنی براشے فرماتے ہیں:

"ذكر ما حضرني ذكره مما أحرجه البخاري و مسلم أو أحدهما من حديث بعض التابعين، وتركا من حديثه شبيها به، ولم يحرجاه، أو من حديث نظير له من التابعين الثقات ما يلزم إخراجه على شرطهما ومذهبهما فيما للكره" (الإلزامات والتبع: ٦٤)

' ایتی بخاری و مسلم نے کسی تابعی کی حدیث کو ذکر کیا ہے اور کی کی دوسری حدیث کو ، جو ندکورہ حدیث کے مثابہ دیگر ثقتہ کے مثابہ دیگر ثقتہ تابعین سے کوئی حدیث مروی ہے، جسے بخاری و مسلم کو اپنی شرط اور ند جب کے مطابق ہونے کی بنا پر اپنی کتب میں درج کرنا لازم تھا، ہم اٹھی احادیث کو ذکر کریں گے۔''

ندکورہ بالا کلام سے معلوم ہوا کہ امام دار قطنی نے اپنی کتاب "الإلنز امات" میں دوقتم کی احادیث ذکر کی ہیں: ا۔ امام بخاری یا امام مسلم نے کسی ایک تابعی کی کوئی ایک حدیث اپنی کتاب میں درج کی اور اس کی دیگر احادیث بوجوہ اپنی اپنی کتب میں نہیں کھیں، تو اب امام دار قطنی کے نزدیک چونکہ شیخین نے اس کی ایک حدیث کو معتبر سمجھا اور اس کی نقابت پر اعتاد کیا ہے، لہذا انھیں اس تابعی کی دیگر احادیث کو بھی اپنی کتب میں ورج کرنا لازم تھا۔

۱۱ مام بخاری و مسلم نے کسی ثقد تابعی سے روایت لی، کیکن ثقابت و عدالت میں اس کے مساوی کسی دوسرے تابعی سے روایت نہ لی، تو امام دار تطنی کے نز دیک چونکہ وہ دوسرا تابعی بھی ثقد اور شیخین کی شرط کے مطابق ہے، لہٰذا اس کی حدیث بھی امام بخاری و مسلم کو اپنی اپنی صحیح میں ذکر کرنا لازم تھی۔

خلاصہ کلام بیہ کہ امام دارتطنی کے نز دیک امام بخاری اور امام مسلم کو اپنی شرائط کے مطابق ہر صحیح حدیث کو اپنے مجموعات میں لاز ما ذکر کرنا جاہیے تھا۔ www.muhammadilibrary.com

قيت المالية المالية

ندکورہ بالا کلام کا جواب ذکر کرنے سے پہلے اس بات کی وضاحت از بس ضروری ہے کہ امام وارقطنی کی کتاب "الإلز امات" کاصحیحین کی احادیث کی صحت و ثبوت سے کوئی تعلق ہے نداس کتاب میں صحیح بخاری و مسلم میں مندرجہ احادیث ہی محل بحث ہیں۔

امام دارقطنی کے مذکورہ بالاکلام کے جواب میں اتن وضاحت ہی کافی ہے کہ امام بخاری اور امام مسلم نے تمام سیح احدیث کو درج کرنے کا النزام نہیں کیا اور نہ ان کا گئی تھا کہ ہرضی حدیث اپنی کتب میں شامل کریں، جیسا کہ اصول حدیث کی بیشتر کتب میں شامل کریں، جیسا کہ اصول حدیث کی بیشتر کتب میں اس کی صراحت موجود ہے، بلکہ خود امام بخاری اور امام مسلم کے اقوال بالتصریح اس کی بابت موجود ہیں کہ ہم نے کئی شیح احادیث کو طوالت و تکرار کے خوف سے چھوڑ دیا ہے۔ اس کی عملی مثال دیکھنی ہوتو صحیفہ ہمام بن مدید میں مندرج احادیث کو طاحظہ کیا جا سکتا ہے، یہ صحیفہ شیخین کے سامنے موجود تھا، اس سے انھوں نے حسب ضرورت بعض روایات کی اور بعض نظر انداز کر دی، حالانکہ ساراصحیفہ ایک ہی سند کے ساتھ مروی تھا، جوشیخین کی شرط و فرم بہت کی مطابق تھا، تو امام بخاری و کلے کا بعض احادیث کو لینا اور بقیہ احادیث اپنی کتب میں نہ کہت میں نہ کہت میں نہ کہت میں موجود ہونا لازی تھے۔ إذ لیس فلیس!

۲۔ کتاب التعبع: اس کتاب میں امام دار قطنی وطائ و میں بخاری وسلم کی دوسو (۲۰۰) احادیث پر تقید کی ہے، جنانحد فرماتے میں:

"ذكر أحاديث معلولة، اشتمل عليها كتاب البخاري ومسلم، أو أحدهما، بينت عللها والصواب منها." (الإلزامات والتنبع: ١٢٠)

ینی بخاری وسلم کی ایس معلول احادیث کا ذکرجن کی علل اور درسی میں نے واضح کی ہے۔

اس کتاب میں امام دار تطنی برطش کے اکثر اعتراضات فی نقط نظر سے احادیث کی اسانید پر ہیں، اگر ندکورہ کتاب کی جائے پر تال کی جائے تو متون صحیحین پر اعتراضات کی تعداد دس سے بھی کم تعداد میں نظر آئے گی، ای لیے امام دار قطنی برطش بسا اوقات سند حدیث پر کلام کرنے کے بعد داشگاف الفاظ میں متن حدیث کی صحت کا اقرار و اعتراف کرتے ہیں۔ ● جو بلا شبران کے عدل وانصاف اور ورع پر دلالت کرتا ہے۔

حافظ ابن مجر راطف نے صبح بخاری پر امام دار قطنی راطف کے تمام اعتراضات کے اجمالی و تفصیلی جوابات تحریر کیے ہیں، جن سے فدکورہ اعتراضات کی کمزوری، صبحین کی عظمت اور شیخین کی فن حدیث میں امامت و سیادت نمایال طور پر سامنے آتی ہے، حافظ ابن حجر راطف احادیث بخاری پر تمام اعتراضات کا فردا فردا جواب تحریر کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

"فإذا تأمل المنصف ما حررته من ذلك عظم مقدار هذا المصنف في نفسه، وجل تصنيفه

في عينه، وعذر الأئمة من أهل العلم في تلقيه بالقبول والتسليم، وتقديمهم له على كل مصنف في الحديث والقديم." (هدي الساري: ٧٤٥)

لین جب انصاف پیند مختص میرے تحریر کردہ جوابات برتا مل کرے گا، تو امام بخاری اور محیح بخاری کی عظمت وجلالت اس کی نظر میں اور زیادہ بڑھ جائے گی، اور وہ صحیح بخاری کی بابت علمائے امت کا تلقی بالقول اوراسے تمام كتب برترجيح دينا درست طور برسمجھ لے گا۔

حافظ ابن حجر الطفية کے علاوہ امام نووی، قاضی عماض اور دیگر شارطین حدیث نے امام وارتطنی اطلفیہ کے اعتراضات کا کافی وشافی جواب لکھا ہے، امام دار قطنی کے شاگرد حافظ ابومسعود دمشقی نے بھی اینے استاد کے ردیس ایک رسالہ تحریر کیا، جس میں صحیح مسلم پر امام دارقطنی راطن کے اعتراضات کا جواب دیا۔ پچھ عرصہ پیشتر جب امام دارقطنی کی دونوں کتابیں "الإلز امات والتتبع" زیورطبع سے آ راستہ ہوئیں، تو محدث یمن علامقبل بن صادی وطشہ نے اس کے حواثی میں امام دار قطنی براللہ کے تمام اعتراضات کا جائزہ لیا۔ اس طرح امام دار قطنی براللہ کی ندکورہ کتاب بر محدث مند علامه شمس الحق عظيم آبادي بطش ني بهي تفصيلي حاشيه لكها، جس ميس مذكوره أعتر اضات كي حقيقت واضح كي \_ علاوہ ازیں امام دار قطنی رس اللہ کے سوا حافظ الدمسعود ومشقی ، امام ابوعلی جیانی اور ابوالفضل ابن عمار وغیرہ نے صحیمین پر جواعتراضات وارو کئے تھے، سب کا علمات میں بث نے تسلی بخش اور تشفی آمیز جواب لکھا ہے، چنانچہ حافظ این جروش نے بدی الساری اور فتح الباری میں تمام ایرادات اتفصیلی جائزہ لیا اور حافظ این الصلاح، رشید الدین ابن جررش نے بدی الساری اور س سباری ہوں ۔ ۔ ۔ ۔ المحصوب العطار اور حافظ عراقی وغیرہ نے محصوبین کے دفاع میں مستقل تالیفات کا حضوبہ ۔ المحصوبین کے دفاع میں مستقل تالیفات کا حضوبہ ۔ ۔ ۔ ۔ کا حائزہ:

صحیح بخاری ومسلم پراہل ہوی (مبتدعین) کی جرح کا جائزہ:

امت مسلمه میں صحیح بخاری ومسلم کی قدر ومنزلت، احادیث صحیحین کی صحت و قطعیت پر اجماع اور علائے امت کی طرف سے ان کے دفاع میں صرف کردہ جبود ومساعی معلوم ہوجانے کے بعد انصاف پیند طبائع کے لیے صحیح بخاری ومسلم کے متعلق کسی قتم کے شکوک وشبہات کی قطعاً کوئی گنجائش نہیں رہتی، کیونکدان دونوں کتابوں کو یہ مقام ومرتبہ آ نا فانا اور کسی حادثاتی نتیج کے طور پرمیسرنہیں آیا، بلکداس کے پیچیے است مسلمہ بالضوص علائے است کا ایک متوار اور متوارث عمل بحث وتحقیق کارگر ہے، انھوں نے صحیحین کی ایک ایک حدیث اور ہر ایک حدیث کی سند کی خوب چھان پھٹک کی، ماہرین نن حدیث نے خوب تحقیق و تدقیق سے کام لیا، جلیل القدر ائمہ معاصرین نے ان کی اسانید ومتون کو پرکھا، مختلف ادوار میں سینئروں محدثین کی نظریں ان پر مرتکز رہیں، انھوں نے ہرسند کے راویوں کی تحقیق و تفتیش کی، روایت کے متن اور ہر متن کے تمام الفاظ کی تنقیح تعیین ہوئی، پھر کہیں جا کرعلی وجہ البصیرت تھیج حدیث میں شیخین کی تائید وتصدیق کی گئے۔ 🁁 اب امت مسلمہ کے اس اجماعی عقیدے ونظریے کے برنکس جولوگ اپنی نفسانی خواہشات اور گروہی تعصب کے

رویزی نشکک کاعلمی محاسبه از محدث العصر مولانا ارشاد الحق اثری بلشه (ص:۱۱)

www.muhammadilibrary.com المجال المجالة المحالة المجالة المجا

جال میں پھنس کر صحیحین پر عمل جراحی کا شوق فرماتے ہیں، کیا احادیث صححہ پر ان کی جرح و تقید کے باطل ہونے میں کوئی شک و شبہہ باقی رہتا ہے؟ کیا اس گروہ کے پوری امت مسلمہ کے مخالف طرز عمل کے فاسد ہونے میں کوئی ایک وشید محسوس ہوتی ہے؟ بلکہ بقول شاہ ولی اللہ کیا اضیں اٹال سنت میں شار کیا جا سکتا ہے؟ حدیث نبوی کے استخفاف اور اجماع امت کی مخالفت کی بنا پر کیا ایسے لوگوں کے ارادوں اور نیتوں کے بارے میں حسن طن کا تصور بھی قائم کیا جا سکتا ہے؟ کیا ایسے لوگوں کو ایس میں ائمہ متقد میں دیا ہے؟ سکتا ہے؟ کیا ایسے لوگوں کو اپنی جرح و تنقید کی دلیل میں ائمہ متقد میں دیا ہے؟ کیا ایسے لوگوں کو اپنی جرح و تنقید کی دلیل میں ائمہ متقد میں دیا ہے تو اس میں عدادت سنت کی جھلک ضرر دکھائی دیتی ہے۔

## کیا امام بخاری بشاشین کی بشریت اور غیر معصومیت کی آ ٹر میں احادیث صححہ پر جرح کرنا درست ہے؟

عہد حاضر میں کچھ لوگ امام بخاری رائظ کی بشریت اور عدم معصومیت کی آڑ لے کر صحیحین پرنیش زنی کا شوق پورا کرتے ہیں، ایسے عجلت پنداور کو انظر حضرات کو ایک لمحے کے لیے ضرور سوچنا چاہیے کہ:

- ا۔ کیابشریت کا مطلب یہ ہے کہ انسان رکام میں ضرور فلطی کرتا ہے؟
  - ٢- كيا برانساني عمل ميس خلل اورنقص كا درآنا لان ي
- سا۔ ہم اپنے معاشرے میں بیسیوں الی ایجادات اور معاملات دیکھتے ہیں، جوانسانوں ہی کی زیر گرانی بحسن وخوبی یابید محیل کو پہنچتے ہیں، کیا ہمارے لیے اس میں عبرت اور نفیض موجود نہیں؟
- ۳۔ انسانی اعمال میں اگر غلطی کا احمال باتی رہتا ہے تو کیا اس میں درتی اور اصلاح کا روشن تصور موجود نہیں ہوتا؟ ۵۔ بالفرض اگر تشلیم کر لیا جائے کہ انسان ہر کام میں ضرور غلطی کرتا ہے اور ہر انسانی عمل میں خلل اور نقص کا درآنا
- لازمہ بشریت ہے، تو یہ امر ملحوظ خاطر رکھنا چاہیے کہ ہر غلطی کی بھی کی وجوہ اور مختلف صور تیں ہوتی ہیں، مثلاً اگر امام بخاری بڑائشد کو بشر اور غیر معصوم تسلیم کر تے ہوئے بیت لیم کر لیا جائے کہ ان سے صحیح بخاری میں غلطی کا وقوع اور خطا کا صدور ہوا ہے تو کیا بیضروری ہے کہ امام بخاری بڑائشہ سے احادیث کی تقیح و تنقیح اور تحقیق و تفتیش بی میں غلطی ہوئی ہو؟ غلطی کتاب کی ترتیب، طریقہ تصنیف اور اس کی تبویب و عناوین میں بھی ہو کتی ہے، جس سے احادیث کی صحت وجوت یرکوئی زنہیں آتی۔
- ۔ علمائے امت اور شارعین حدیث کے زدیک بقینا امام بخاری دیستی بشر اور غیر معصوم ہی تھے، اس لیے انھول نے جہاں سیح بخاری اور امام بخاری پر اعتراضات کا جواب لکھا اور ان کی تر دید کی ہے، بعض مواقع پر انھوں نے امام بخاری دیستی اور امام بخاری دیستی سے اختلاف کو بر قرار رکھا اور اس کے جواب کو تکلف و تعسف قرار دیا ہے، سیح بخاری کی خدمت اور دفاع میں حافظ ابن حجر دیستائل کی خدمات جمیلہ اور مسائل جلیلہ سے کون شخص ناواقف ہوسکتا ہے؟ لیکن انھوں نے خدمت حدیث اور دفاع میح بخاری کا بیڑا اٹھانے کے باوجود عدل و انصاف کا دامن ہاتھ

www.muhammadilibrary.com المحافظة التحقيق المحالة

ے جھوٹے نہیں دیا، انھوں نے صحیح بخاری پر کسی اعتراض میں اگر حقانیت اور صدافت محسوس کی تو صاف الفاظ میں اس کا اظہار کر دیا اور اس کے جواب کو تکلف قرار دیا، چنانچہ ایک مقام پر امام دار تطنی رشاشہ کا اعتراض ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

"قلت: هو كما قال، وعلته ظاهرة، والحواب عنه فيه تكلف وتعسف" (مدي الساري: ٤٣٧) اي طرح ايك اورمقام يرفرمات بن:

"هذا جواب إقناعي، وهذا عندي من المواضع العقيمة عن الحواب السديد، ولا بد للجواد من كبوة!" (هدي الساري: ٤٣٦)

لیکن جیسا کہ پہلے ذکر کیا جا چکا ہے ندکورہ بالا مناقشات اور مباحثات کا سیح بخاری کی احادیث کے ثبوت اور صحت پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔ علاوہ ازیں میدامر بھی محل نظر رہنا چاہیے کہ ہزاروں احادیث کی صحت تسلیم کرنے کے بعد چند احادیث پر بعض ائمہ کی تنقید کو (جس کے جوابات دیے جا بچکے ہیں) اپنی ہوں اور تعصب کی آڑاور دلیل بنانا مراس نا انصافی اور عدل وانصاف کا خون کرنے کے مترادف ہے۔ شیخ الاسلام امام ابن تیمید بڑلاشے، فرماتے ہیں:

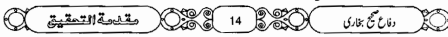
"وفيها مواضع لا انتقاد فيها في البخاري فإنه أبعد الكتابين عن الانتقاد، ولا يكاد يروي لفظاً فيه انتقاد إلا ويروي اللفظ الآخر الذي بين أنه منتقد، فما في كتابه لفظ منتقد إلا وفي كتابه ما يبين أنه منتقد، وفي الحملة من نقد حجة آلاف درهم، فلم يرج عليه فيها إلا دراهم يسيرة، ومع هذا فهي مغيرة ليست مغشوشة محضة، فهذا إمام في صنعته، والكتابان سبعة آلاف حديث وكسر." (منهاج السنة النبوية: ٧/ ١٥٤)

لیمن سیح بخاری پر کیے جانے والے اعتراضات میں بعض اعتراضات کی کوئی حقیقت نہیں، پس بے شک دونوں کابوں میں صحیح بخاری پر انتقادات سب ہے کم ہیں اور امام بخاری اگر کوئی محل نفذ لفظ ذکر کرتے ہیں تو بذات خود کوئی ایسا دوسرا لفظ بھی ذکر کر دیتے ہیں، جو پہلے لفظ میں اعتراض اور انتقاد کو بیان کر دیتا ہے، لہذا سیح بخاری میں اگر کوئی بھی محل نفذ لفظ موجود ہوگا، توضیح بخاری میں میں اس نفذ و اعتراض کا بیان اور جواب بھی موجود ہوگا، ہبر حال جس نے سات ہزار درہم کو پرکھا، ہوسکتا ہے کداس میں چند درہم غیر معیاری بھی آ جا کیں، حالا نکہ یہ غیر معیاری درہم بھی کارآ مد ہیں، کھوٹے اور بیکار نہیں، کیونکہ امام بخاری اسے فن کے امام ہیں اور دونوں کابوں میں سات ہزار سے زیادہ احاد یہ ہیں۔

كياضيح بخارى ومسلم يرجرح وتقيد مين ائمه محدثين كي تنقيد كودليل بنايا جاسكتا ہے؟

بسا اوقات صحح بخاری ومسلم پر تنقید اور اعتراض کرنے والے حضرات ائمہ محدثین کی مخلصانہ اورعلمی وتحقیق تنقید کو اپنی حاسدانہ اور متعصّبانہ تنقید کی دلیل بنا کر پیش کرتے ہیں، حالانکہ دونوں تنقیدات کے اغراض و اسباب اور نتائج و

### www.muhammadilibrary.com



ثمرات میں بعد المشر قین ہے،جس کی تفصیل گزر چکی ہے۔

- ایے حضرات کو عجلت میں کوئی قدم اٹھانے سے پہلے بیضرورسوچ لینا جا ہے کہ:
- ا۔ کیا وہ علم وفضل، وسعت ِمعلومات اورعلم حدیث میں مہارت کے اس درجہ تک پینچ چکے ہیں، جو انکہ متقدمین کا طر وُ امتیاز تھا؟
- ۲۔ کیا بیالوگ حدیث نبوی کی حفاظت کے پیش نظر، اور تشریعی حیثیت کو اٹھی ائمہ کی طرح تسلیم کرتے ہوئے نقد و جرح کرتے ہیں؟
- س۔ ائمہ متقد مین صحیح بخاری ومسلم پر تقید کرنے کے باوجود ان کی اصحیت کے قائل شیخین کی نضیلت وامامت کے مقر اور حدیث نبوی کی تو بین و انکار کرنے والے کی تکفیر وارتداد کے قائل تھے، کیا عہد حاضر کے ناقدین کی جرح و تنقید کا بھی بہی ثمرہ اور نتیجہ ہے؟
- ۴۔ ائمہ محدثین صحیحین کی بعض جوانب پرتنقید کے باوجود صحیحین کے متون کو واجب انسلیم اور معیار العمل مانتے تھے، کیا موجودہ جارمین کی تنقید کا بھی یہی ماہ کی ہے؟
- ۵۔ ائمہ صدیث کی تقید کے بعد اطاعت رسول، علی حدیث اور عمل بالحدیث کا جذبہ برقرار رہتا ہے، کیا موجودہ
   دانشور' حضرات کی'' فکر و دانش' بر بنی تقید کا بھی ہی تیجہ برآ مد ہوتا ہے؟
- ۲۔ ائمہء عظام نے چندا حادیث پر جرح کرنے کے بعد سیحین کی ہزاروں احادیث کی صحت و جیت کوشلیم کیا، کیا ائمہ
   متقد مین کی تقید کو دلیل بنانے والوں کے لیے دیگر ہزاروں غیر منتقد احادیث اور راویوں پر جرح کرنا کسی طرح زیا اور مناسب ہے؟
- ے۔ ایسے لوگوں کے لیے اگر ذکورہ ائمہ کی تقید دلیل بن سکتی ہے، تو ان حضرات کے لیے آخی ائمہ صدیث کا صحیحین کے متون واصول کی صحت پر اجماع مشعل راہ کیوں نہیں بن سکتا ؟
- ۸۔ ایسے لوگ جو امام دارقطنی وغیرہ کے علم حدیث میں مرتبہ و مقام تک نہ چنپنے کے باوجود ان کی تقید کو اپنے لیے دلیل بناتے ہیں، ان سے ایک سیدھا سا سوال ہے کہ کیا کمی فن سے نابلد اور جابل انسان کے لیے اس فن میں وظل اندازی کرنا مناسب ہے؟
- 9۔ اگرامراضِ قلب کا کوئی معروف اور تخصص ڈاکٹر دل کا کوئی ویجیدہ آپیش کرے، تو کیا طبابت سے نابلد کسی عام،
  انسان کو دل کے ایسے ہی کسی ویجیدہ آپیشن کی اجازت دی جاستی ہے؟ عام انسان تو کجا کیا کسی ماہر انجینیر کو
  ایسے آپیشن کی اجازت دی جاسکتی ہے؟ یا کیاعلم طب سے معمولی شد بدر کھنے والے مخص کو بھی ایسے آپیشن کی
  اجازت دینے کا خطرہ مول لیا جا سکتا ہے؟ بلکہ علم طب میں درک ومہارت رکھنے کے باوجود امراض قلب سے
  ناآشنا اور آپیشن کے امرار ورموز سے ناواقف ڈاکٹر کے لیے بھی ایسا آپریشن کرنا درست ہے؟ کیونکہ دل کے

ماہر فلاں ڈاکٹر نے ایبا ہی آپریشن کیا تھا؟ •

جس طرح برسليم الفطرت اور صائب العقل انسان مذكوره بالانتمام سوالات كا جواب نفي بي ميس وي كا، تو ادبا

عرض ہے کہ کسی بھی ایسے شخص کے لیے جو:

ا۔ اطاعت ِرسول کا اقرار کرتا ہے۔

۲۔ حدیث نبوی کی تشریعی حجیت واستقلال کونشلیم کرتا ہے۔

س۔ قرآن کریم کی معنوی حفاظت پرایمان رکھتا ہے۔

سلف امت صحابہ کرام، تابعین عظام اور ائمہ محدثین کو لائق اعتاد گردانتا ہے۔

۵۔ ائم متقدیین اور محدثین کرام کی قدر ومنزلت اور وسعت نظری کامعترف ہے۔

۲۔ اپنی حدودعلم سے آگاہ اور قابلیت سے آشا ہے۔

مغربیت کی بلغار سے مرعوب و افکر و دانش کے پھندے میں گرفتار نہیں۔

کسی بھی صورت میں حدیث نبوی پر حرف کیری اور صیحین پر نکتہ چینی کرنا روانہیں۔

# احادیث نبویہ سے روگردانی اور ان پر جرح کرنا اہل بدعت کا شیوہ ہے:

امام ابو بكر محدين اسحاق وطلف فرمات مين:

حضرت ابو بريره والنو كم معلق جارطرح ك لوك بدزباني اور هي كرت مين:

ا۔ جممی: جو اللہ تعالیٰ کی صفات کا منکر ہے، جب اپنے کفریہ مذہب کے خلاف حضرت ابو ہریرہ وہائٹو کی مرویات سنتا ہے تو عامة الناس اور کم عقل لوگوں کو دھوکہ دینے کے لیے حضرت ابو ہریرہ وہائٹو پر سب وشتم اور بہتان طرازی کرنے لگتا ہے، یہ باور کرانے کے لیے کہ ان کی احادیث قابل اعتاد نہیں۔

۲ خارجی: جو کسی امام اور خلیفه کی اطاعت کرنا درست نہیں سمجھتا اور امت مسلمہ میں جنگ وجدل بیا کرنے کی فکر میں رہتا ہے، ایساشخص جب اپنے گمراہ ندہب کے خلاف حصرت ابو ہریرہ ڈٹاٹٹو کی بیان کردہ احادیث نبو بیسنتا ہے، تو اس کے پاس بمبی حیلہ باتی رہتا ہے کہ حصرت ابو ہریرہ ڈٹاٹٹو پرطعن وتشنیع کی جائے۔

۔ قدری: جواسلام اورمسلمانوں سے جدا ہوجاتا ہے اورمسلمان جوقضا وقدر پر ایمان رکھتے ہیں، ان کو کافر قرار و یتا ہے، ایسا شخص جب اثبات فدر کے متعلق حضرت ابو ہریرہ ڈٹائٹا کی روایت کردہ احادیث نبویہ سنتا ہے، تو اپنے کفریہ اورشرکیہ نظریے کی تائید ونفرت کے لیے اسے یہی دلیل نظر آتی ہے کہ حضرت ابو ہریرہ ڈٹائٹا کی بیان کردہ احادیث کے ساتھ دلیل پکڑنا حائز اور درست نہیں۔

سم \_ حامل فقیهه: جب این بغیر ولیل و بر بان اختیار کرده تقلیدی ندبب اور امام کے خلاف حضرت ابو بربره کی ذکر کرده

1 اس بحث کے لیے کتاب "الجواب عن طعون فی صحیح البخاری" للد کتور الشریف حاتم بن عارف العونی سے استفاده کیا عمیا ہے۔

## www.muhammadilibrary

راع کی باری (۱۵ کی مقامت التحقیق (۱۵ کی الاقرار)

احادیث سنتا ہے، تو ان میں طعن کرتا ہے اور اپنے فد ہب کے مخالف ان کی بیان کردہ احادیث کو رد کر دیتا ہے حالانکہ ان کی اس طرح مخالفت کرنے کے باوجود اپنے فد ہب کی تائید میں ان کی احادیث کو دلیل بنا لیتا ہے!!
(المستدرك: ٣- ٥٠ ٥)

ندکورہ بالا اثر میں اگر آج حضرت ابو ہریرہ رہ اللہ کی جگہ برصیح بخاری اور امام بخاری رائے اللہ کورکھ کر دیکھا جائے تو ان پر جرح کرنے میں بھی ندکورہ عناصر اربعہ اور ان کے ذبول وضائم ہی متحرک نظر آتے ہیں، اگر چہ ندکورہ بالا عناصر اربعہ میں بعض کا نام ونشان بحیثیت جماعت ختم ہوچکا ہے، لیکن صیح بخاری اور امام بخاری رائے لئے پر جرح وتنقید کرنے والے افراد و احزاب پرنظر دوڑائی جائے تو ہمیں انہی عناصر اور ان کے افکار ونظریات سے متاثر حضرات ہی کا ہاتھ جلوہ گرنظر آتا ہے۔

مندرجہ ذیل سطور میں ہمیں مجھ بخاری اور امام بخاری کے خلاف آخر الذکر گروہ کی چیرہ دستیوں اور دست دراز بوں کا جائزہ لینا ہے۔

# صحیح بخاری اور امام بخاری کے خلاف مقلدین کی بورش:

ائمہ محدثین نے قدوین صدیث اور اپنی تصافیہ و مجامع میں کسی طرح کی گروہی یا مسلکی اغراض کو مدنظر رکھے بغیر خدمتِ دین اور حفاظت صدیث کے مخلصا نہ جذبے سے فیٹر نظر احادیث تکھیں اور انھیں تر تیب دیا، ان کا مطمع نظر کسی متبوعہ ندہب یا امام مطاع کی مخالفت یا موافقت نہ تھا، کیونکہ وہ بذات خود کی گروہی تعصب یا تقلیدی جمود کا شکار نہ تھے، (اگر چہ بعد میں مقلدین نے ظلماً وزوراً انھیں اپنے اپنے نہب کی طرف منسوب کرلیا) لہذا ان کی جمع کردہ احادیث کا کسی ایک مسلک کے موافق اور کسی دوسرے ندہب یا امام کے مخالف ہونا لازی امر تھا، اگر چہ بیہ موافقت یا مخالفت من حیث الکل نہ تھی، لیکن ارباب تقلید و جمود اور اصحاب ندا ہب کو اپنے امام کی کوئی جزوی مخالفت بھی گوارا نہیں ہوتی، کیونکہ جب سے تقلید کی بیغار نے امت مسلمہ کے بعض فرق کے حواس خسمہ پر قبضہ جمایا ہے، آھیں سوچنے نہیں ہوتی، کیونکہ جب سے تقلید کی بیغار نے امت مسلمہ کے بعض فرق کے حواس خسمہ پر قبضہ جمایا ہے، آھیں سوچنے اور غور وفکر کی صلاحیتوں سے معطل کر دیا ہے، تقلید کی آبیاری چونکہ تعصب اور غباوت و حماقت کی بنیاد پر ہوتی ہے۔ (جیسا کہ امام طحاوی پر لائٹ نے تقریح کی ہے) اس لیے تقلید سے انسانی قوت کارکا معطل ہونا ایک بدیمی امر ہوئے تو ایسے اپنے فقہی نہ ہب کے دفاع اور مخالفانہ دلاک کی تروید میں اختراع کردہ مقلدین کے اصول و قواعد کا جائزہ لیا جائے تو ایسے اپنے وضیعۃ الادب!! مثلاً:

ا۔ ہروہ حدیث جو ہمارے مذہب کے ظاف ہوگی، اس کی تاویل کی جائے گی، یا اسے منسوخ سمجھا جائے گا!!

٢- اگر مرحديث برعمل كيا جائے تو رائے وقياس كا دروازه بند مونے كا خطره ب: ا

حضرت ابو ہریرہ اور حضرت انس ڈاٹھئ غیر فقیہہ ہیں، للبغدا قیاس کے خالف ان کی احادیث برعمل نہیں کیا جائے گا!!

www.muhammadilibrary.com

- ہ۔ خبر واحد قیاس اور اصول و تواعد کے خلاف ہونے کی بنا پر منسوخ متصور ہوگی!!
  - ۵۔ خبر واحد میں موجود قرآن مجید نے زائد تھم کا انکار!!
  - ۲۔ عموم قرآن میں خرواحد کے ذریع تخصیص سے انکار!!

بیتو مقلدین کےخودساختہ چنداصول وقواعد کا ذکرتھا، جن کی بنا پر نہ جانے کس قدرنصوص شرعیہ سیجے کو تقلیدی غلو اور مسلکی تعصب کی جھینٹ چڑھا دیا گیا، اگر فقہی فروعات و تخریجات کا جائزہ لیا جائے تو ان لوگوں کے ہاں حدیث نبوی بازیچہ اطفال نظر آتی ہے، جس سے ممکن ہے'' فقاہت و درایت'' میں تو مہارت حاصل ہوجائے، لیکن دل و دماغ میں حدیث نبوی کی وہ عظمت قائم نہیں رہتی، جوالک مسلمان کے لیے نوید حیات اور نعت غیر مترقبہ ہوتی ہے۔

اس بنیاد پر مقلدین نے میچ بخاری میں موجود احادیث کو جب اپنے افکار ونظریات کے مخالف پایا تو اس کی اہانت اور امام بخاری وشاشند پر بہتان طرازی کو اپنا شعار بنالیا۔

اگرچہ عبد قدیم اور دور حاضر بی متعدد علائے احناف سیح بخاری اور امام بخاری کی عظمت و رفعت کے مقر اور ان کی مدح میں رطب اللمان نظر آتے ہیں۔ تا ہم سیح بخاری میں اپنے مسلک کے مخالف احادیث دیکھنے اور امت مسلمہ میں سیح بخاری کی مقبولیت کی بنا پر ان کی تحریرات و تصنیفات میں سیح بخاری اور امام بخاری کے خلاف غم و غصے کا اظہار بہت نمایاں نظر آتا ہے، خصوصاً امام بخاری درائے اللہ کے دورہ کی صدانے تو اور بھی جلتی پرتیل کا کام کیا، جس سے اچھی خاصی سلجی طبائع بھی متاثر ہوئے بغیر ندرہ کیں۔

صیح بخاری اور امام بخاری وطن کے خلاف مخالفاندروش اور تقلیدی بورش کا آغاز ای زماند بیس ہوگیا تھا، جب امام وطن کی جیک کی جن کی جن کی میں ہوگیا تھا، جب امام وطن کی جیک کی جن کی میں کی میں کہ تعلق کی میں اس مخالفت اور عداوت کے متعدد مظاہر دیکھنے کو ملتے ہیں:

- ا۔ امام بخاری اطلفہ کا بخارا سے اخراج، جس کے پس بروہ تقلیدی ذہن ہی کار فرما تھا۔
- ۲۔ امام بخاری برطشنہ کے بخارا سے نکالے جانے کے اصل سبب کی پردہ بوشی اور ایک من گھڑت فتوی کی امام بخاری برطشنہ کی طرف نسبت اور اس کی تشہیر۔
- س۔ متاخرین احناف نے اپنے غم و غصے کے اظہار کے لیے اس من گھڑت فتوی کو آٹر بنایا اور اپنی کتب کے ذریعہ اس کی خوب تروی و اشاعت کی، تا کہ امام بخاری راش کی مسلمہ فقابت کو داغدار کیا جا سکے اور ائمہ محد ثین کے تابر تو تو ملول سے جان بلب اپنی مجروح ''فقابت'' کی نمائش کی جا سکے، حالا تکہ یہ معیان درایت روایتی اعتبار سے نہیں بلکہ صرف درایت لحاظ ہی سے اس واقعہ یا فتو کی کا جائزہ لے لیتے تو آھیں اس سازش کے پس پردہ کردار معلوم کرنے میں ذرا دفت پیش نہ آتی۔

تفصیل کے لیے دیکھیں: اہام بخاری اورضیح بخاری احناف کی نظر میں، از مولا نامحمد اور لیس ظفر صاحب ۔

www.muhammadilibrary.com المنافعة التحقيق المال المال

۳۔ صحیح بخاری کی مقبولیت اور شہرت کی بنا پر شروح وحواثی کی آثر میں امام بخاری کے علم وفضل، فقاہت و درایت اور امامت و سیادت کی آبیاری اور اپنے فقہی ندہب کی حمایت و تائید جو کتب حدیث برشروح وحواثی کلصنے کا اصل مقصود ہے۔

## مخالفانه طرزعمل کے چند خمونے:

صیح بخاری اور امام بخاری کے خلاف بطور نموند مقلدین کے چند اقوال ذیل میں درج کیے جاتے ہیں:

ا - يوسف بن موى الملطى الحلبي المعنفي الفقيه (التوفي ١٠٠٥) اكثر كها كرتا تها:

"من نظر في كتاب البخارى تزندق" يعنى جس في محج بخارى من ويكما وه زنديق (بوين) موكيا-(إنباء الغمر: ٤/ ٣٤٨، الضوء اللامع: ١/ ٣٣٥، شذرات الذهب: ٧/ ٤٠)

علامه جمال الدين زيلعي حنفي لكصته بين:

"فالبخاري رحمه الله مع لتدة تعصبه و فرط تحامله على مذهب أبي حنيفة... والبخاري

كثير التتبع لما يرد على أبي حنيد بن السنة. " (نصب الرابة: ١/ ٣٥٠، ٣٥١)

لینی بخاری دشاننے مذہب حنفی کے معاملہ میں شہر رتعصب اور سخت زیادتی کا شکار ہیں اور جب وہ ابو صنیفہ پررد کرتے ہیں تو حدیث کی تلاش وجتجو میں بڑی میں کرتے ہیں۔

الساب علامه بدرالدین عینی حنی ایک مقام پرامام بخاری وطف کا تو ی در کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

"إنما أراد به التشنيع على الحنفية، وليس هذا من دأب المشايخ." (عمدة القاري: ٢٤/ ١١٥) لين الصينان خالف كامقص صدر احزاز كي بالى كرنا من بالانكر مشايخ كاشيد نهم

یعن امام بخاری وطف کا مقصد صرف احناف کی برائی کرنا ہے، حالانکہ بیر شایخ کا شیوہ نہیں۔ نیز لکھتے ہیں:

"و هذا البخاري مع شدة تعصبه و فرط تحمله على مذهب أبي حنيفة. " (عمدة القاري: ٥/ ٢٩٠)

لینی بخاری حنفی مذہب کے متعلق شدید تعصب اور سخت زیادتی کا شکار ہیں۔ سرچھ

"ای واسطے باقتضاء تعصب مذہبی امام بخاری کو ہر گاہ کہ اس فقرہ میں گنجائشِ طعن نہ ملی۔"

(تالیفات رشیدیه: ۲۲٦)

۵۔ حسین احد مدنی ٹاعثروی دیو بندی کہتے ہیں:

"اگر چەفن حدیث میں امام بخاری کا بلند مقام ہے، مگر تعصب کی بنا پر جب بیامام ابوطنیفه کا مقابله کرتے میں تو ان پر بھی تنقید کی جاتی ہے۔ " (تقریر ترمذی: ۳۹۱)

مزید فرماتے ہیں:

www.muhammadilibrary.com المحافظة التحقيق

''امام بخاری نے بھی اس بارے میں ایک رسالہ لکھا، گراپی عادت کے مطابق روایات صححر نہیں لائے، رطب و یابس سب جمع کردیے جیں۔'' (تفریر نرمذی: ٤٠١)

۲۔ احمد رضا شاہ بجنوری اینے سُسر اور استاد انور شاہ کشمیری دیو بندی کے متعلق لکھتے ہیں:

''شاہ صاحب نے اپی عمر کے آخری سالوں میں امام بخاری کی زیاد تیوں پر تقید فرمائی اور فرمایا کہ اب ضعف کا وقت ہے، صبر کم ہوگیا اور ادب کا دامن چھوٹ گیا، مجھے کہنا پڑا کہ امام بخاری نے اکابر حنفیہ کے ساتھ انصاف نہیں کیا اور ان کی جرح غیر معتبر ہے، یہ بھی فرمایا کہ امام بخاری کو فہ ہب حنفی کی پوری واقفیت نہیں تھی، جس کی وجہ سے باب الحیل وغیرہ میں ائمہ حنفیہ کی طرف مسائل کا انتساب غلط کیا۔'' دانوار الباری: ١/ ١١)

مزید گوہرافشانی کرتے ہیں:

''ایک روز درس میں شاہ صاحب فی فرمایا کہ حافظ ابن تجرکی زیاد تیوں پر مجھے ہمیشہ کلام کرنے کی عادت رہی، لیکن امام بخاری کا ادب مانع رہا، اس لیے ہم نے اسنے دن تک حنفیہ کی نمک حرامی کی، اب چونکہ اخیر وقت ہے، اس لیے پچھ کہد دیتا ہوں اور اب میں وضیط یوں بھی ضعف پیری کے باعث کمزور ہوگیا۔'' (انوار البادی: ۲/۳)

- ۔ حافظ احمالی بٹالوی حنفی نے "نصر المقلدین" کے نام سے آپ کتاب کھی، جس میں صیح بخاری کے ایک سو تراسی (۱۸۳) راویوں پر جرح وتنقید کی گئی۔ (طل مشکلات بخاری:۱۲۸)
- ے۔ ایڈیٹرائل فقد امر تسرنے "حداثق السحنفیه" کے نام سے ایک کتاب تکھی، کی میں صحیح بخاری کے تراجم ابواب ریر لا یعنی اعتراضات کیے گئے۔ (صل مشکلات بخاری: ۳۹۰)
- ۸۔ احمد رضا شاہ بجنوری دیوبندی نے صحیح بخاری کی شرح کے نام پرایک کتاب "انوار الباری" کھی جس میں اپنے جلے دل کی بھڑاس نکالتے ہوئے امام بخاری اور صحیح بخاری کو طنز و تشنیج اور سب وشتم کا دل کھول کر نشانہ بنایا، چنا نچہ ایک مقام پر امام ابوصنیفہ کے خلاف رافضیوں کی طرح جھوٹا پروپیگنڈا کرنے والوں میں امام بخاری کو بھی شار کرتے ہوئے احمد رضا بجنوری کلھتا ہے:

'' کچھٹھکانہ ہے اس مجھوٹ کا اور اس کے پرلگانے والے امام بخاری ہیں۔' (انوار الباری: ١/ ٦١) نیز لکھتا ہے:''امام بخاری نے امام اعظم کے خلاف نہایت غلط روش اختیار کی۔' (انوار الباری: ١/ ٣١) مزید لکھتا ہے:

"ایے بی لوگوں (لعنی امام بخاری جیے) نے امام ابوطیفہ کی طرف ان کو بدنام کرنے کے لیے بہت ی

www.muhammadilibrary.com المعتبية التحقيق المعتبية المعتبية على المعتبة المعتبية ال

حجوثی با تیں منسوب کیں ... کچھ حد ہے اس عداوت وحسد کی؟ امام بخاری نے ایک دوسری حجوثی روایت المام صاحب كى تنقيص مين نقل كى ہے۔ " (أنوار البارى: ١/ ٣١)

ان تمام مفوات اور افتراءات كا آبريش علامه محدركيس ندوى راطف نه اني بنظير كماب "اللمحات إلى ما

أنوار الباري من الظلمات" بن بكمال وتمام كرويا بــ جزاه الله عن الحديث وأهله خير الجزاء

مندرجه بالا اقتباسات کے سوابھی رہنمایانِ قوم (حنفیت و دیوبندیت) کی تحریرات میں صحیح بخاری اور امام بخاری کے خلاف غم وغصه کا اظہار جابجا موجود ہے، لیکن ''مشتے نمونه از خروارے' کے مصداق حقیقت ہے آگا ہی اور درون خانداحساسات کا اندازہ لگانے کے لیے ای قدر اشارات کافی ہیں۔

مزید برآ ں مقلدین اورمنکرین قرآن وحدیث کی طرف سے صححین کا مقام ومرتبہ نیجا دکھانے کے لیے طعن وتشنیع ير منى مستقل كتب و رسائل كليه على جن مين بطور مثال ندين داستانين، بدايي علماء كي عدالت مين، مطالعه سيح بخارى، اسلام کے مجرم، مقدس قرآن اور محدث بخالی، شادی کی پہلی دس راتیں وغیرہ قابل ذکر ہیں، ان میں نہ کورہ ہفوات و

اعتراضات كا جعاً اوراستقلالاً علمائ الل حديث ( يجر الله سعيهم ) قديماً وحديثاً جواب دے يكم بين -

صیح بخاری اور امام بخاری کے بارے میں مذکورہ کا حضرات کی تنقیص و تنقید دیکھیے اور اس کے برعکس ان کی ا ہانت وانتخفاف کرنے والے کے بارے میں علائے امت کے آوالی ملاحظہ فرمایے!

لینی آپ سے صرف کوئی حسد رکھنے والا ہی بغض رکھ سکتا ہے، اور میں گواہ موں کہ بوری دنیا میں آپ کی کوئی مثال نہیں۔

#### ٢\_ امام ابوعمر وخفاف المنطشة فرمات بين:

"لم أر مثل محمد بن إسماعيل ... ومن قال فيه شيئا فعليه مني ألف لعنة." (هدي الساري: ٦٧٨) میں نے محمد بن اساعیل (بخاری) جیسا کوئی نہیں دیکھا، جس نے ان کے بارے میں کوئی (بری) بات کہی اس پرمیری طرف سے ہزارلعنت ہے!!

#### س\_ علامة قسطلا في رقمطراز بن:

"أما تأليفه فإنها سارت مسير الشمس، ودارت في الدنيا، فما جحد فضلها إلا الذي يتخبطه الشيطان من المس." (إرشاد الساري: ١/ ٣٦) لین صحیح بخاری بوری دنیا میں مشہور و مروج ہے، انبی کسی کتاب کی عظمت وفضیلت سے وہی مخبوط الحواس www.muhammadilibrary.com معاملات المعاملات ال

ا نگار کرسکتا ہے، جس کو شیطان نے خبطی بنا دیا ہو۔

سم ۔ شاہ ولی الله محدث دہلوی اطلقی فرماتے ہیں:

"كل من يهون أمرهما فهو مبتدع متبع غير سبيل المؤمنين." (حجة الله البالغة: ١ ١٣٤) يعنى جو خص صحيح بخارى ومسلم كى تومين كرك كا، وه بدعتى مسلمانول كي طريقه سے خارج ہے۔ نيز فخ علائے احناف رشيد احمر صاحب كنگوہى لكھتے ہن:

'' کتب صحاح میں احادیث رسول الله تُنَافِظُ میں اور ان کے جمع کرنے والے صحابہ کرام اور بعد کو علائے مقبولین و محدثین رہے میں اور باتفاق جمیع اہل اسلام مقبول الله کے میں، جو شخص ان کتابوں کو برا کہتا ہے اور تو بین کرتا ہے، گویا وہ رسول الله مَنْفِظُ کوگالیاں دیتا ہے، وہ شخص فاسق مرتد بلکہ کا فر اور ملعون حق تعالیٰ کا ہے۔' دفتادی رشیدید: ۲۸ ۱۲)

اور باجماع امت '' کتب صحاح صحیح بخاری پہلے نمبر پر ہے، بلکه شاہ ولی الله محدث دہلوی فرماتے ہیں:

"ولعمري أنه نال من الشهرة والقبولي درجة لا يرام فوقها." (حجة الله البالغة: ٣١٨)

یعنی میں حلفا کہتا ہوں کہ صحیح بخاری شہرت و آبو است کے ایسے بلند درجے پر فائز ہے، جس سے اوپر بڑھنے کا سوچا بھی نہیں جا سکتا۔

# ڈاکٹر عمر کریم سالاری پیٹوی حنفی:

خطہ برصغیر میں عمل بالحدیث اور تقلید کے تصادم کا مرحلہ وار تاریخی جا کر فضیلۃ الثینے محمہ عزیز عمس وظی اپنے بیش قبت علمی و تحقیقی مقدے میں لے چکے ہیں، جس کے اعادے کی یہاں ضرورت نہیں، اسی دور سے تعلق رکھنے والی ایک' ذات عجیب' ڈاکٹر عمر کریم حنی کی ہے، جن کے افکار ونظریات اور ہتھکنڈوں کا جائزہ ہمیں مندرجہ ذیل سطور میں لینا ہے۔

موصوف عظیم آباد پینه کے رہنے والے تھے، جوہفت روزہ ''اہل فقہ'' امر تسر کے ذریعے محدثین کرام اور کتب سنن وصحاح کے متعلق ایپ ''افکار عالیہ'' کا جائزہ لینے سنن وصحاح کے متعلق ایپ ''افکار عالیہ'' کا جائزہ لینے سے قبل ان کے عقائد ونظریات کی جھلک دیکھنی نہایت مفید رہے گی:

- ا صفات باري تعالى كا انكار (العرجون القديم: ٨٤٠)
- ۲۔ '' قبررسول اللہ اور دیگر بزرگانِ دین کی جوشل صفا ومروہ اور حجر اسود کے من شعائر اللہ یعنی اللہ کی بعض نشانیوں سے ہی اور جس کی زیارت ذریعہ نجات کا ہرمسلمان کے ہے۔'' (السر جون القدیم: ۸۰۷)
- س۔ '' بزرگانِ دین کی قبر پر واسطے حصول حاجات کے جانا جو ایک سنت اور حدیثوں اور بزرگانِ دین کے قول وفعل

www.muhammadilibrary.com عَيْثَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى ا

سے ثابت ہے۔ ' (العرجون القديم: ٨٦٢)

سر شیخ سدو کا بکرا اور میال جلال کا مرغ جو الله کا نام لے کر ذیج کیا جاتا ہے اور موافق اس آیت کریمہ کے فیکلوا مما ذکر اسم الله علیه ﴾ (العرجون القدیم: ٨٦٤)

۵۔ ''رسول الله مُنافِیْلُ اور دیگر بزرگان دین کی قبرشریف بر حاجات برآنے کے واسطے جانا سنت ہے۔

(العرجون القديم: ٧٧٩)

امت مسلمہ کے اجماعی فیصلے کے برعکس سیح بخاری اور امام بخاری کی تو بین وعداوت اس پرمتنزاد جس کی اجمالی فہرست ذیل میں ملاحظہ کریں:

ا۔ ''ان میں اتنا تفقہ بھی نہ تھا کہ جو ایک معمول درجہ کے طالب علم میں ہوتا ہے ... پکے متعصب ... ان میں اجتہاد کی قوت مطلق نہتھی ... ان میں مادہ اجتہاد کا نہ تھا ... ان سب خطابات (اہل الرائے مخالف رسول مُنَاقِعُمُ) کے مستحق ہیں ... حافظہ تو کی نہ تھا ۔ اپنے کو جھوٹ موٹ محدث بنایا ... امام بخاری رافضی ... امام بخاری بدعتی ... مقلد منتخل الحدیث جس کو نہ حدیث دانی ہے کوئی واسطہ نہ فقاہت سے پچھ سروکار'' (حل مشکلات بخاری: ۳۲۸)

۲۔ "ہم بخاری کے اصح الکتب کے عقیدہ کو بدھی اور صلالت کہیں گے۔" (عل مشکلات بخاری:۱۹۳)

سا۔ امت کے برعکس مجھ بخاری کی کئی احادیث کوموضوں کہنا۔

۳۔ صحیح بخاری کی احادیث کو قرآن مجید کے مخالف قرار دینا

بقیدا تہا مات اور افتر اءات کی تفصیل کتاب کی فہرست پر سرسری نظر ڈالنے سے ہا سانی معلوم کی جاسکتی ہے۔

# صیح بخاری اور امام بخاری کے خلاف "دخفی رافضی" کھ جوڑ:

یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا ڈاکٹر عمر کریم میں اتنی قابلیت اور لیافت موجود تھی کہ وہ تیجے بخاری اور امام بخاری پر اعتراضات تیار کر سکے؟ تو اس کا نہایت آسان اور سیدھا جواب یہ ہے کہ صحیح بخاری اور امام بخاری کے خلاف ان سب اقتراء ات اور تلبیسات کی بارش ''حنفی رافضی'' گھے جوڑکا نتیجہ ہے، جس کی تفصیل بیان کرتے ہوئے مولانا محد ابوالقاسم بناری وطفے فرماتے ہیں:

" یہاں آپ نے تمام حفیوں کو دھوکہ دیا ہے، کیا آپ حفی ہیں؟ نہیں نہیں! ارے بھائی کیوں؟ اس وجہ سے کہ کسی حفی محقق نے بخاری کے اصح الکتب ہونے پر احتراض نہیں کیا، آخر ہیں کیا؟ شیعد! کس وجہ سے؟ بابوحس علی خان صاحب شیعہ کے نگوٹیا یار ہونے کی وجہ سے! آ خرمضمون کس کی ہو سے تیار ہوتا ہے؟ اضی خان صاحب کی وجہ سے، جو کسی زمانہ میں زمیندار اور محلّہ سلطان گنج کے رئیس شار کئے جاتے سے، اب زبانہ کی گردش سے فضول خرجی میں مفلوک الحال ہوکر بزرگانِ دین اور ان کی کتابوں پرطعن و تھنچ کرنے کا شیوہ اختیار کیا ہے، ارے مولوی عمر کریم کیونکر کھنے؟ بجولے جاتے تھے، اس نے اپنے

www.muhammadilibrary.com-

دام میں لاکران کوآٹر میں کھڑا کر کے بے شغلی کا شغل نکالا ہے، اوہو! ٹھیک ہے: جے خ کو کب وہ سلیقہ ہے ستمگاری میں کوئی محبوب ہے اس بردہ زنگاری میں''

(الريح العقيم: ٧٨٧)

علاوہ ازیں کتاب میں جابجا عربی عبارات کے تراجم میں غلطیاں، راویانِ حدیث کے نام لکھنے میں غلطیاں اور ائمہ دین اور شارعین حدیث کے کلام سجھنے میں ٹھوکریں مولوی عمر کریم کی'' قابلیت'' کا منہ بولتا ثبوت ہیں۔

مزید برآ نقل عبارات میں خیانت وتحریف کی بنا پر موصوف کی ثقابت و عدالت اور امانت و دیانت ہی مشکوک اور ساقط ہے، جس کا جبوت کتاب میں جابجا دیکھنے کو ملتا ہے، سرسری جائزہ لینے کے لیے کتاب کی فہرست پر نظر ڈالنا ہی کانی ہے، موصوف کی تحریر کردہ کتب کے مشمولات و مندر جات کا تفصیلی جائزہ آئے آرہا ہے۔

## شيخ الاسلام مولانا محمد ابوالقاسم سيف بنارسي وطلشه:

برصغیر میں جن علاء نے خدمتِ وی اور حفاظت حدیث کے خمن میں نمایاں خدمات سرانجام دیں، ایسے سرکردہ اور نامور علاء ومحدثین میں شخ الاسلام مولانا تھی اوالقاسم سیف بناری رطشہ کا نام نای اور اسم گرامی نمایال حیثیت کا حال ہے، مولانا بناری مرحوم نے خدمتِ حدیث کا بالسم اور دفاع صحح بخاری کا بالخصوص پیڑا اٹھایا ہوا تھا، چنانچہ جب بھی کسی طرف سے حدیث نوی اور صحح بخاری پر کوئی اعتراض اور تقید ہوتی، موصوف اس کا جواب دینے کے لیے بے تاب ہوجاتے اور خداواوعلم وفضل کی روثنی میں بیش کردہ اعتراضات کی خوب نئے کئی اور نقاب کشائی فرماتے، چنانچہ ڈاکٹر عمر کریم حنفی نے جب صحح بخاری اور امام بخاری کو اپنے سب وشتم اور ہفوات و تقیدات کا نشانہ بنایا تو مولانا بناری مرحوم نے نبایت قلیل مدت میں تمام اعتراضات کا تسلی بخش اور شفی آ میز جواب لکھ کرمعترض کے ہرتم کے بادی مرحوم نے نبایت قلیل مدت میں تمام اعتراضات کا تسلی بخش اور شفی آ میز جواب لکھ کرمعترض کے ہرتم کے اعتراضات کو جہاء منثورا کر دیا۔ جزاہ الله عن الاسلام و اُھله خیر الحزاء.

مولانا بناری مرحوم کا شار ہندوستان کے اکابر علاء اور اعاظم رجال میں ہوتا تھا، موصوف نے مسلک المحدیث کی ترویج واشاعت کے لیے تحریری اور تقریری طور پر نمایاں خدمات سر انجام دی ہیں، اہل حدیث کے ہر قابل ذکر جلیے میں آپ کی شمولیت فرض کفالیہ بھی جاتی تھی، مسلک اہل حدیث کے نظیمی و جماعتی معاملات میں آپ سب سے پیش بوتے، کسی طرف سے مسلک المحدیث کے خلاف کوئی رسالہ یا کتاب سامنے آتی تو فورا اس کا جواب لکھنے میں گئن ہوجاتے اور اگر کسی جگہ بحث و مناظرہ کی ضرورت پڑتی تو بے درینج فریتی مخالف سے مناظرہ کرنے کے لیے پہنچ جگ جاتے، غرضیکہ مسلک المحدیث کی ترویج و اشاعت، نفرت و حمایت، مخالفانہ تحریرات اور شکوک وشبہات کی بیخ کنی ہی جاتے، غرضیکہ مسلک المحدیث کی ترویج و اشاعت، نفرت و حمایت، مخالفانہ تحریرات اور شکوک وشبہات کی بیخ کنی ہی آپ کا اور هنا بچھونا اور مشغلہ حیات تھا، آپ نے ساٹھ سے زیادہ تالیفات نذرقلم کی ہیں، جن میں سے بیشتر کتب آپ کا اور هنا بچھونا اور مشغلہ حیات تھا، آپ نے ساٹھ سے زیادہ تالیفات نذرقلم کی ہیں، جن میں سے بیشتر کتب آخی موضوعات و عناوین کا اصافہ کیے ہوئے ہیں۔

مولانا بناری مرحوم کوضیح بخاری اور امام بخاری سے والہاند شغف اور خصوصی لگاؤ تھا، آپ نے چالیس بار سیح بخاری کو از اول تا آخر پڑھایا، جس سے ایک طرف اگر صحیح بخاری کے اسرار و رموز سے آپ کو واقفیت اور مہارت حاصل ہوئی، امام بخاری کی بے نظیر فقاہت و اجتہاد سے صحیح تعارف حاصل ہوا، تو دوسری طرف صحیح بخاری اور امام بخاری پر ہر لا ایعنی اعتراض اور تقید کا کما حقہ جواب دینے کی کمل استعداد اور بہترین صلاحیت بھی پیدا ہوئی، جس کا خرائد کی تعارف کا مطالعہ کرنے کے بعد قار کین کرام بخولی اندازہ لگالیں گے۔

ڈاکٹر عمر کریم حفی جیسے منہ بھٹ اور بدلیاظ معرض کی زہر آلود تقید کا جس صبر وحمل ، سجیدگی ، متانت و وقار اور محققانہ اسلوب سے آپ نے جواب لکھا ہے، حقیقت ہیہ ہے کہ وہ آپ ہی کا خاصہ تھا، ایک مقام پر مولانا مرحوم لکھتے ہیں:

'' یہ بھی یا در ہے کہ با سانی ممکن تھا کہ میر اقلم بھی بخی اور تیزگا می سے دشوار گزار منزل طے کر کے نیم ستوں کو صدائے ہوشیار باش کی تھی ۔ لگا تا، لیکن ان ناگوار چوٹوں کا خراش دل کے ناسور ہوجانے کے ماسوا کیا متبدی جس کے لیے خود کو مقلدین کا جم قدم و ہم آ ہنگ بناؤں! خدا کا شکر ہے کہ تہذیب وصلاحیت ہم جماعت اہل حدیث کی فطرت کا مابیاناز ہے دی ابازی وحیلہ گری سے مصفا ومبرا ہے۔' دالامر السیری: ۲۰۱۲)

## مولانا بناری ڈٹلٹھ کے طرز تحریر کی اہم خصوصیات

مولانا بناری مرحوم کے طرز تحریر میں ہمیں مندرجہ ذیل صفاف وخصوصیات نمایال طور پرنظر آتی ہیں:

ا۔ تفییر قرآن اور علوم قرآن میں اتفان ورسوخ۔

۲\_ حدیث نبوی اورعلوم حدیث میں مہارت تامہ۔

س\_ کتب نقداور اصول نقه سے استفادہ اور محققانہ و ناقد انہ نظر۔

۳- مختلف علوم وفنون (علوم آليه وعقليه) پر گهري نظر-

۵۔ عربی لغت وادب اور قواعد بر کامل عبور۔

۲\_ اردوادب وانشاء میں ژرف نگاہی۔

ے۔ دقت نظر ، وسعیت معلومات اور قدیم و جدید مآخذ سے استفادہ۔

۸۔ محققانه طرز تحریراور مجتمدانه نقته و تبصره۔

9۔ متانت و وقار، صبر وتحل ، سب وشتم سے اجتناب اور فریق مخالف کے مقام و مرتبہ کا لحاظ۔

• ا۔ قرآن وحدیث اور ائمہ سلف کے کلام سے استدلال کے ساتھ ساتھ فریق مخالف کی کتب معتبرہ سے استشہاد۔ مولانا بناری مرحوم کا اسلوب تحریر اس کے علاوہ بھی کئی مزایا وخصوصیات کا حاصل ہے، جس کا درست اندازہ

اسے پڑھنے کے بعد ہی لگایا جاسکتا ہے۔

www.muhammadilibrary.com کی اللہ کا کی کی کی اللہ تھیے ہے۔ التحقیق

صیح بخاری کے دفاع میں مولانا بناری مرحوم کی خدمات جلیلہ اور مساعی جمیلہ:

جب سیح بخاری اور امام بخاری کے خلاف مقلدین احتاف اور منکرین قرآن و حدیث نے تعصب وعناد کی بنا پر طوفان برتمیزی بپا کیا اور اسے اپنے ناروا اور مفتحکہ خیز اعتراضات کا نشانہ بنایا تو مولا نا بناری مرحوم نے مختلف رسائل و جرا کد اور مؤلفات کے ذریعے ان کا بحر پور تعاقب کیا اور اس فتنہ کاعلمی و تحقیق انداز میں خوب سد باب کیا، ابتداء میں صحح بخاری کے دفاع میں مولا نا بناری مرحوم کی تحریرات ہفت روزہ المحدیث امر تسر وغیرہ میں شائع ہوئیں، جیسے ہی فریق مخالف کی طرف سے صحح بخاری یا امام بخاری پرکوئی اعتراض وارد ہوتا، مولا نا بناری وطائد؛ اس کا جواب لکھ کرمسلکی فریق مخالف کی طرف سے صحح بخاری یا امام بخاری پرکوئی اعتراض وارد ہوتا، مولا نا بناری وطائد؛ اس کا جواب لکھ کرمسلکی جرائد میں شائع کروا دیتے، لیکن جب سے فتنہ زیادہ ہی بڑھ گیا تو مولا نا مرحوم نے اس کے جواب میں مستقل تالیفات سے بچایا جا سکے، مولا نا بناری مرحوم کے سیر وقام کی جو ریات قبولیت عامہ حاصل کر چکی تھیں، جس کا اندازہ ہم عصر اکا بر علماء کی تقریفات اور مولا نا مرحوم کو پورے ملک کے جو ایست عامہ حاصل کر چکی تھیں، جس کا اندازہ ہم عصر اکا بر علماء کی تقریفات اور مولا نا مرحوم کو پورے ملک کے مختلف اطراف و ہوں جس سے ملنے والے خطوط سے لگایا جا سکتا ہے۔ جن میں سے پچھ خطوط مول کو پورے ملک کے مختلف اطراف و ہوں جس سے ملنے والے خطوط سے لگایا جا سکتا ہے۔ جن میں سے پچھ خطوط مول کو لور نے ملک کے مختلف اطراف و ہوں جس سے ملنے والے خطوط سے لگایا جا سکتا ہے۔ جن میں سے پکھ خطوط

زیر نظر مجموعه میں میچ بخاری کے دفاع سے متعلقہ مولائل جوم کی مندرجہ ذیل سات کتب ورسائل شامل ہیں:

#### اليحل مشكلات بخارى:

ڈاکٹر عمر کریم اوراس کے اعوان وانصار نے جب''اہل فقہ'' امر تسر میں شائع شدہ اپنے مضامین کو یکجا کتابی صورت میں ''الجرح علی البخاری'' کے نام سے شائع کیا تو مولانا بناری مرحوم نے اس کا جواب ''حل مشکلات بخاری مسی بہ: الکوٹر البجاری فی جواب البجرح علی البخاری" کے نام سے لکھا، یہ جواب مندرجہ ذیل تین حصوں پر مشتل ہے: الکوٹر البجاری فی جواب البجرح علی البخاری " دصہ اول ) کے صفح نمبر (۱۲) البحرح علی البخاری " (حصہ اول ) کے صفح نمبر (۱۲) تک مندرج صرف ڈاکٹر عمر کریم حنفی کے سالہا سال کی محنت و مشقت تک مندرج صرف ڈاکٹر عمر کریم حنفی کے مضامین کا جواب ہے، ڈاکٹر عمر کریم حنفی کے سالہا سال کی محنت و مشقت اور تندی سے تیار کردہ اعتر اضات کا ذکورہ جواب مولانا بناری مرحوم نے صرف ایک ماہ کی قلیل مدت میں لکھ ڈالا۔ اور تندی سے تیار کردہ اعتر اضات کا ذکورہ جواب مولانا بناری مرحوم نے صرف ایک ماہ کی قلیل مدت میں لکھ ڈالا۔ (طل مشکلات بخاری: ۲۳۲۲)

۲۔ حل مشکلات بخاری (حصد دوم: ۱۳۳۲ه): کتاب کا پیحصد دواقسام پرمشتل ہے:

(i)۔ اس میں رسالہ'' الجرح علی البخاری'' (حصہ اول) کے صنحہ نمبر (۲۲) سے آگے دیگر معترضین سید محمد غوث حنی، عبداللہ طالب العلم بہاری اور ایڈ یٹر'' اہل فقہ'' امر تسر کے مندرجہ مضامین کا جواب دیا گیا ہے، جس کے ساتھ ہی رسالہ '' البحرح علی البخاری'' حصہ اول کا جواب کھمل ہوجاتا ہے۔ رسالہ ''البحرح علی البخاری'' حصہ اول ہفت روزہ'' اہل فقہ'' امر تسر میں ۲۰۹۱ء تا ۱۹۰۹ء شائع کردہ مضامین کا مجموعہ ہے، جو ۱۹۱۲ء میں کتابی شکل میں

www.muhammadilibrary.com

المال الم

شائع ہوا،معترضین کے تین سال کی محنت و تندہی سے تیار کردہ مضامین کا جواب لکھنے میں مولانا بناری مرحوم کو مجموعی طور پر یانچ ہفتوں کا عرصد لگا۔

(ii)۔ اس قتم میں ہفت روزہ ''اہل نقن' امر تسریں سیح بخاری اور امام بخاری کی تنقیص و تردید میں شائع شدہ ان مضامین کا جواب دیا گیا ہے، جو رسالہ ''الجرح علی ابغاری'' (حصہ اول) میں شامل نہیں کیے گئے تھے، مولانا بناری مرحوم ان مضامین کا جواب لکھنے سے پیشتر فرماتے ہیں:

''اب ابل فقد کے ان متفرق اور ضروری اعتراضات کے جواب کی طرف عنان قلم کو پھیرتا ہوں، جو نہ رسالہ الجرح میں درج کیے مسئے اور نہ کسی نے ان کے جواب کی طرف توجہ ہی کی، تا کہ مخالفین کا کوئی اعتراض باقی نہ رہ جائے، واللہ الموفق'' (حل شکلات بناری: ۲۸۸)

٣- حل مشکلات بخاري (حصه سوم: ١٣٣٢ه): اخبار 'الل فقه' امرتسر ١٩٠٩ء سے ١٩١١ء تک تعمل کا شکار رہا، ليكن جب مخالفین کی تک و دو کھے دوبارہ اس کی اشاعت عمل میں آئی تو حسب دستور اس میں صحیح بخاری اور امام بخاری کے خلاف زہر آلود تحریرات شائع ہونے لگیں، جو بعد ازاں''الجرح علی ابخاری'' حصہ دوم کے نام سے سيجا كتا بي شكل مين شائع كي تكيّن، بير جمه مفت روزه ' الل فقه' امرتسر مين اگست ١٩١١ء تا فروري ١٩١٣ء شائع کردہ مضامین پر مشتل ہے، جو ۱۹۱۴ء میں کمانی مورت میں شائع ہوا، اس حصے میں زیادہ تر ڈاکٹر عمر کریم کے مضامین ہیں، بعض مضامین مولوی غلام مصطفی امر کی کے بھی تحریر کردہ ہیں۔ مولانا بناری مرحوم نے " حل مشکلات بخاری" کے حصہ سوم میں رسالہ "الجرع علی البخاری" (حصہ دوم) میں مندرجہ مضامین کا جواب دیا ہے، بعد ازیں اخبار'' اہل فقہ'' امر تسر شاہاء میں جب ہمیشہ ہمیشہ کے لیے بند ہوگیا، تو معاندین کے ایک دوسرے اخبار "سراج الاخبار" جہلم نے اس نیج برصیح بخاری اور امام بخاری کے خلاف علم عداوت بلند كيا اورمخالفانه مضامين كي اشاعت شروع كردي، چنانچيه مولانا بناري مرحوم فرماتے بين: "مضامين مندرجه بالا ك بعد" ابل فقه" كا يرجه بند بوكيا تو" سراج الاخبار" جبلم في اس كى قائم مقامى ک، چنانچے اخبار فدکور میں وقع فو قع امام بخاری کے خلاف مضامین نکلتے رہے ہیں، افسوس کہ جمیں اخبار فرکور د کیھنے کو بھی نہیں مل سکا، قیمتاً طلب کرنے پر بھی میسرنہیں آتا، اس لیے اس کا جواب باتر تیب ہم ابھی نہیں وے سکتے، اخبار فرکور کا ایک پرچہ (۲ اگست ۱۹۱۳ء) البتہ ہاتھ لگ گیا تھا، اس کا جواب ہم ذیل میں نمبر (۱۸) کی سرخی سے درج کر دیتے ہیں، بقیہ مضامین سراج الاخبار کا جواب اس کے پرچوں کے ملنے برہم اس کتاب کے الکلے اور حصول میں دیں گے۔" (حل مشکلات بخاری: ۲۸۹) اس کے بعد مولانا مرحوم نے "سراج الاخبار" جہلم کے ایک مضمون کا جواب لکھا ہے، جس کے ساتھ بی حل

مشکلات بخاری کا حصه سوم واخیر اختتام پذیر ہوجاتا ہے۔

حل مشکلات بخاری حصدسوم میں ''الجرح علی ابخاری'' حصدووم کے تمام مضامین کا جواب کمل نہیں ہوا تھا، اس لیے مولانا بناری مرحوم کا ارادہ تھا کہ بقیہ مضامین کے جواب میں حل مشکلات بخاری کا حصہ چہارم لکھا جائے گا، چنانچہ ایک مقام پر فرماتے ہیں:

"الجرح حصد دوم کے بقیدمضامین کا جواب حل مشکلات حصد چہارم میں دیا جائے گا، ان شاء الله، فانتظروا!"
(حل مشکلات بخاری: ۳۸۹)

اب کیا مولانا بناری مرحوم نے حل مشکلات بخاری کا حصد چہارم تالیف کیا تھا یا نہیں؟ اسسلسلے میں دومتضاد آرا یائی جاتی جیں:

۔ مولانا بناری مرحوم نے حصہ چہارم تالیف تو ضرور کیا تھا، کیکن حصہ ثالث کی اشاعت کے بعد مولوی عمر کریم وفات پاگیا جس پرمصنف علام نے چوتھا حصہ چھپوانے کی ضرورت نہ بھی، چنانچہ مولانا امام خال نوشپروی لکھتے ہیں: ''حالائکہ یہ جواب کچھاص معترض کے لیے نہ تھا، بلکہ تمام اہلِ علم کے لیے مفید تھا، اس لیے ہمیں تعجب ہے کہ صاحب ترجمہ (مولانا بناری) نے یہ التواکیوں فرمایا؟!'' (تراجم علائے حدیث: السلام

اب اگر مولا نا مرحوم نے حل مشکلات کا پڑی جمہ تحریر کیا تھا تو وہ کہاں ہے؟ تو بعض حضرات کی تصریح کے مطابق حل مشکلات کا حصہ چہارم مکتبہ راشد بیسندھ میں موجود ہے۔ ( ماہنامہ محدث لا ہور اگست ستبر۲۰۰۲ء، ص: ۲۴۱)

لیکن جب اس سلسلہ میں ہم نے مکتبدراشد یہ کے اصحاب انتظام سے رابطہ کیا اور بندہ بھیج کر پیتہ کروایا تو اس حصہ کا کوئی سراغ نیل سکا۔ واللہ أعلم

۲۔ دوسری رائے یہ ہے کہ مولانا بناری مرحوم حصہ چہارم تحریر نہ کر سکے سے بیک مکل ما مرحوم کی وفات کے بعدان کا سارا کتب خانہ بحفاظت جامعہ سلفیہ بنارس میں شفل کر دیا گیا تھا، جس میں اس مسودے یا کتاب کا کوئی اٹا بید نہیں ملا۔

مزید برآں مولانا مرحوم کی وفات کے بعد جب ان کے شاگردمولانا مختار احمد ندوی نے حل مشکلات بخاری کو شائع کیا تو بیاشاعت تین حصوں ہی پرمشمل تھی، لہذا قرین قیاس یہی معلوم ہوتا ہے کدمولانا بناری مرحوم خواہش کے باوجود حل مشکلات بخاری کا حصد چہارم تالیف نہیں کر سکے تھے۔ والله أعلم

حل مشکلات بخاری کی پہلی اشاعت تو مؤلف وطلف کی زندگی ہی میں عمل میں آ چکی تھی، جس کی تفصیل گزر چکی ہے، دوسری بار اس کماب کو مولانا بناری مرحوم کے شاگرد مولانا مختار احمد ندوی وطلف نے اپنے مکتبے ''الدارالسّلفیہ'' مؤمن بورہ جمبئی کی طرف سے شائع کیا تھا، لیکن افسوس کے اس ایڈیشن پرسن اشاعت درج نہیں کیا گیا، جس سے دونوں اشاعتوں کے مابین عرصے کی تحدید اور ثانی الذکر اشاعت کی تعیین کی جا سکے۔ <u>www.muhammadilibrary.com</u> مَّنِيعَمِّةُ التَّمَعِيةِ التَّمِيّةِ الْمِيْمِيّةِ التَّمِيّةِ التَّمِيّةِ التَّمِيّةِ التَّمِيّةِ التَّمِيّةِ التَّمِيّةِ التَّمِيّةِ التَّمِيّةِ التَّمِيّةِ التَّمِيْمِيّةِ التَّمِيّةِ الْمَالِيّةِ الْمَالِي الْمَالِيّةِ الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِيّةِ الْمَالِيّةِ الْمَالِيّةِ الْمَالِي الْمَالِيّةِ الْمَالِيّةِ الْمَالِي مِلْمَالِيّةِ الْ

ناسپاسی ہوگی اگر دوسری اشاعت کے سلسلے میں حافظ تحی محد مرحوم کے تعاون اور مسائی کونظر انداز کر دیا جائے، مرحوم میں اشاعتِ حدیث اور مخالفین کے جواب میں علمائے اہل حدیث سے کتابیں لکھوانے اور بعد ازاں ان کی مفت اشاعت وتقسیم کا بے پناہ جذبہ تھا، انھوں ہی نے مولانا مختار احمد ندوی داللہ سے اس کتاب کا دوسرا ایڈیشن چھپوا کر برصغیر پاک و ہند کے مکتبات اور اہل علم میں تقسیم کروایا۔ جزاہ اللہ عن الحدیث و أهله خیر الدجزاء.

## ٢- الأمر المبرم لإبطال الكلام المحكم (١٣٢٩ه):

اس کتاب میں بقول مصنف رائشہ ''مولوی عمر کریم حنفی پاٹوی کے ان اختر اعات کا جواب دیا گیا ہے، جو انھوں نے صبح بخاری شریف کے ۵ کا رواۃ بر کیا تھا۔''

ڈاکٹر عمر کریم حفی نے "الکلام المحکم" کے نام سے ایک رسالہ لکھا جس میں صحیح بخاری کے ایک سو پھتر رواۃ کو بجروح ثابت کرنے کی کوشش کی گئی، علاوہ ازیں کتاب کے آغاز میں اس نے صحیح بخاری، امام بخاری، محدثین کرام اور جماعت الل حدیث پر بے ہودہ اعتراضات اور ناروا حملے کیے، جن کے ندکورہ بالا کتاب کے شروع میں مولانا بناری مرحوم نے دندان شکن مسکت جوابات دیتے ہیں۔

کتاب مردود میں رواق صحح بخاری پر تقید کرنے میں ڈاکٹر عمر کریم حفی کے طریقہ کار میں خیانت وتحریف کا ارتکاب اور افراط و تفریط کا عضر نمایاں طور پر نظر آتا ہے، جس کی تفکیل کچھ یوں ہے:

۔ ڈاکٹر عمر کریم کے معتد علیہ مصدر ،ی میں جرح کے بعد اس کا جواب اور تر دید واضح طور پر موجود ہوتی ہے، کیکن مولوی عمر کریم اپنی غرض کے مطابق جرح نقل کر لیتا ہے اور اس کے آگے ہی منقولہ جرح کے جواب سے چثم بوشی کر جاتا ہے۔

یوشی کر جاتا ہے۔

۲۔ ائمہ محدثین کی عبارات میں قطع و برید۔

س۔ جرح نقل کرنے میں حافظ ذہبی بطائفہ کی کتاب میزان الاعتدال مولوی عمر کریم کا سب سے بڑا ماخذ اور اہم مرجح ہے، لیکن موصوف رواۃ حدیث کے دفاع میں حافظ ذہبی بطائنہ کے کلام بی کو لائق اعتناء اور قابل اعتاد نہیں سمجھتا۔

۱۰ حافظ ذہبی بطائنہ عموماً ثقتہ وصدوق راوی کا ترجمہ اور اس پر جرح نقل کرنے سے پہلے کلمہ ''صح'' لکھ دیتے ہیں،

جس کا مطلب ہے ہے کہ اگر چہ نہ کورہ راوی پر بعض ائمہ نے جرح کی ہے، لیکن بوجوہ وہ جرح مقبول نہیں اور راخ قول میں نہ کورہ راوی قابل احتجاج ہے، مولوی عمر کریم اس اصطلاح کو نا واقفیت یا خیانت کی بنا پر نظر انداز کرتے ہوئے نہ کورہ راوی پر میزان الاعتدال بی سے جرح نقل کردیتا ہے۔

کرتے ہوئے نہ کورہ راوی پر میزان الاعتدال بی سے جرح نقل کردیتا ہے۔

۔ مولوی عمر کریم کسی رادی پر جرح میں بعض ائمہ متشددین کے کلام کو نقل کر دیتا ہے، حالانکہ ائمہ معتدلین کی توثیق کے مقابلہ میں ندکورہ جرح مرجوح ہوتی ہے۔

# www.muhammadilibrary.com على المنافقة المنافقة

۲۔ جرح و تعدیل میں ائمہ محدثین کی اصطلاحات سے ناواقفیت اور کلمات جرح و تعدیل کے اطلاقات سے جہالت
کی بنا پرمولوی عمر کریم ثقة وصدوق راوی کوضعیف اور متروک بنا دیتا ہے۔

ے۔ مولوی عمر کریم رواۃ حدیث کا نام لکھنے اور عربی عبارات کا ترجمہ کرنے میں شدید کھو کریں کھا تا ہے۔

۱ ایسے راویوں کو مسجح بخاری کا راوی سمجھ کر جرح شروع کر دیتا ہے، جن کی سرے سے مسجح بخاری میں ایک بھی روایت نہیں ہوتی، بلکہ اس راوی کا مسجح بخاری میں نام تک ندکورنہیں ہوتا۔

البذا ندکوره بالا''صفات'' کی بنا پر کیا جرح و تنقید اور نقل میں مولوی کریم قابل اعتبار اور لائق اعتاد گروانا جا سکتا ہے؟ حاشا و کلا!!

ندکورہ بالا ہفوات اور تلبیسات کے جواب میں مولانا بناری مرحوم کا اسلوب تحریر مندرجہ ذیل صفات اور خصوصات کا حال ہے:

ا۔ سب سے پہلے مولوی عمر کریم کی گرراوی کے نام، عربی عبارت کے ترجے، راوی کی تعیین، عربی عبارت کے ضبط اور نقل جرح میں کوئی غلطی یا قطع و عربید اور خیانت کا ارتکاب موجود ہوتو اس کی اصلاح اور گرفت کی جاتی

-4

۲۔ ائمہ محدثین کے کلام کی روشی میں نقل کردہ جرح کے مرجم جونے کے دلائل ذکر کیے جاتے ہیں۔

س۔ الفاظ جرح کی توضیح اور ان کا ورست معنی اور سیح مفہوم بیان کیا ہاتا ہے۔

۳۔ سیح بخاری میں اس راوی کی مرویات کا جائزہ اور اصل صورت حال واضح کی جاتی ہے، مثلاً کیا ندکورہ راوی کی روایت امام بخاری وطنی نے اصول میں بیان کی ہے یا متابعات و شواہد میں کہنا بریں جرح کے مؤثر یا غیر مؤثر ہوئے ہوئے کا جائزہ لیا جاتا ہے۔

۵۔ نقل کردہ جرح کی عدم ترجیح اور غیر مقبولیت کے اسباب و وجو ہات ذکر کی جاتی ہیں،مثلاً جرح کا غیر مفسر اور مبہم ہونا وغیرہ۔

۲۔ جرح کرنے والے کے درجہ کا تعین کیا جاتا ہے کہ کیا اس مختص کی کسی راوی پر جرح مقبول ہو یکتی ہے؟ مثلاً ابو الفتح از دی ادر ابن خراش وغیرہ جو بذات خود متکلم فیہ ہیں۔

ے۔ آخر میں ندکورہ راوی کی ائمہ محدثین کے کلام کی روشنی میں معتمد اور قابلِ وثوق مصادر کے ذریعے ثقابت و صدافت ٹابت کی جاتی ہےاورائمہ صدیث کے اقوال بالنفصیل نقل کیے جاتے ہیں۔

۸۔ مؤلف ڈٹلٹنے نے رواقِ حدیث کے نام حروف حجی کی ترتیب سے ذکر کیے ہیں، بعض مقامات پر معمولی تقذیم و تاخیر بھی موجود ہے، جوغالبًا مولوی عمر کریم کی ترتیب کی اتباع میں ہے۔

یداوراس کے علاوہ کماب میں علم حدیث اور جرح وتعدیل کے متعلقہ ان گنت فوائد اور نہایت میمتی نکات شامل

www.muhammadilibrary.com

المنافع الم

ہیں، جومصنف الطلق، کی علم حدیث میں مہارت اور لیافت کا مند بواتا جوت ہیں۔

اس كتاب كى طباعت كے حوالے سے مندرجہ ذيل امور قابل ذكر ہيں:

- ا۔ ہیکتاب سب سے کہلی بار مؤلف راش کی زیر محرانی ان کے ذاتی مطبع سے ۱۳۲۹ھ میں دوسو بیس (۲۲۰) صفحات برشائع ہوئی۔
- ۲۔ بعد ازاں اس کتاب کی دوسری طباعت شیخ الحدیث مولانا محدعبدہ الفلاح دطشہ کی زیر مگرانی اہل حدیث اکادی، کشمیری بازار لا بور کی طرف ہے عل میں آئی، کتاب پرسن طباعت درج نہیں، البنة مولانا عبدہ مرحوم کی تقدیم کے بعد "۲۵-۸-۲" کی تاریخ درج ہے۔
- س۔ ٹانی الذکر ایڈیٹن میں کتاب میں ندکورہ کیر تعداد میں مصادر اور مآخذ کے حوالہ جات اور بعض مقابات پر حواثی مولانا ارشاد الحق اثری بلاتا نے کھیے تھے، جو ہوا یا عمراً مولانا عبدہ الفلاح ولائے: کی طرف منسوب کر دیتے گئے، البذا اس فلطی کا از الدکرتے ہوئے موجودہ ایڈیٹن میں ایسے تمام حواثی کے بعد ''مولانا ارشاد الحق اثری بلاتا نے نام کی صراحت کر دی گئی ہے، حوالانا اثری بلاتا نے اصل حواثی عربی میں لکھے تھے، لیکن موجودہ طباعت میں ان کا ترجمہ کر دیا مجابات
- س۔ اس کتاب کے اولین ایڈیشن میں کتاب کے آخری اغلاط نامدلگایا گیا تھا، جے دوسری طباعت میں کتاب کے اندر اصلاح کر کے ختم کر دیا ممیا ہے۔
- ۵۔ دوسرے ایڈیٹن میں کتاب کے آخری دوسفات حذف کر دیا م کے تھے، ہم نے پہلے ایڈیٹن کی مدد سے ان صفحات کو بعینہ کتاب کے آخر میں دوبارہ درج کر دیا ہے۔

#### س-ماء حميم للمولوى عمركريم:

مولوی عمر کریم حنی نے ۱۳۲۲ھ/۱۳۷۰ھ میں سیح بخاری کی بابت اشتہار نمبر (۱) شائع کیا، جس میں سیح بخاری اور امام بخاری پر سوال نما بارہ اعتراضات کیے، چنانچہ اس کے جواب میں مولانا بناری مرحوم نے چند گھنٹوں میں نہ کورہ رسالہ''ماء حیم'' تالیف کیا، جو ۱۳۲۹ھ/ ۱۹۱۱ء میں شائع ہوا، جواب لکھنے اور اس کی اشاعت میں اتنا لمبا عرصہ کیوں گزرا؟ اس سوال کا جواب دیتے ہوئے مولانا بناری المناشة فرماتے ہیں:

''مولوی عمر کریم کا جب اشتہار نمبر (۱) شائع ہوا، عاجز کا وہ بچپن کا زمانہ اور بخصیل علم کا وقت تھا، اس لیے خاکسار کی طرف سے اس کا جواب نہیں ہوا، کو ہمارے دوست مولوی رفعت اللہ خال نے شاہ جہال پور سے بہتے ہوئے سیلا ب کورو کئے کے لیے ایک اشتہار اس کے جواب میں، جس میں ان کے سوالوں کو الث کر امام ابو حذیفہ رشائد پر کیا تھا، شائع کیا، جس سے بوا فائدہ ہوا کہ تھم کو تاب جواب نہیں ہوئی، لیکن امام بخاری پر سے اصل دھہد دور نہیں ہوا، اس لیے خاکسار کا بعد فراغت از تحصیل علوم خیال ہوا کہ اس کا

www.muhammadilibrary.com نابد و عالی الله و الله و

بھی تحقیق جواب ضرور ہونا چاہیے، جیسا کہ الزامی ہوگیا، لیکن اس خیال ہے رک گیا کہ اس کوشائع ہوئے مدت دراز ہوگئی، یہاں تک کہ احباب مخلصین کا سخت تقاضا ہوا کہ جس طرح اُن کے اشتہار نمبر (۲) کے بین جواب (ایک بذریعہ اشتہار، دوسرا صراط متنقیم، تیسرا الرح العقیم) اور نمبر (۳) کا جواب (العرجون القدیم) اور نمبر (۳) کا جواب (الخزی العظیم) خاکسار کی طرف سے شائع ہوئے، جومقبول ومفید خلائق ہوئے، نمبر (۱) کا بھی ضرور جواب ہونا چاہیے، پھر کئی احباب نے اس کی تائید کی جس سے مجبور ہوکر اس کے جواب میں یہ رسالہ 'ا احجیم'' تجویز ہوا۔''

معترض کے بارہ سوالات جہالت کا عجیب وغریب کرشمہ ہے، جس مخص کوعلم حدیث کے ساتھ معمولی ساتعلق بھی ہو وہ ایسے سوالات اور اعتراضات کرنے کا سوچ بھی نہیں سکتا، ندکورہ سوالات کے جواب میں صرف صحیح حدیث کی شرائط اور حدود وقیود سے واقفیت ہی کافی ہے، جس سے مولوی عمر کریم صاحب ناواقف یا متجال معلوم ہوتے ہیں۔

مولانا بناری مرحوم نے ان سوالا کی جواب دینے کے ساتھ ساتھ اس کتاب میں بیش قیت محقیق مباحث اور علمی فوائد ذکر کیے ہیں، جو کوزے میں دریا بندائی نے کے مترادف ہے، جس کا صحح اندازہ کتاب کا مطالعہ کرنے کے بعد بی لگایا جا سکتا ہے، یہ کتاب صرف ایک بارمولانا مرح کی زندگی ہی میں شائع ہو کی۔

#### ٣-صراط مستقيم لهداية عمركريم:

مولوی عمر کریم حنق پٹوی نے پندرہ ذوالحجہ ۱۳۲۲ ہے میں اشتہار نبر کی شائع کیا، جس میں صحیح بخاری کی اصحیت اور احادیث کی قطعیت کا انکار، احادیث بخاری پر شذوذ و تعارض کا الزام اور سی خاری کی احادیث کا قرآن مجید کے مخالف ہونے کا اتہام جیسے اعتراضات مشتہر کیے گئے، علاوہ ازیں بعض خرافی عقائد و کی بات کی بھی تشہیر کی گئی، جن کے جواب میں مولانا بناری مرحوم نے ندکورہ رسالہ ''صراط متنتم'' تحریر کیا، یہ رسالہ قلیل الحجم ہونے کے باوجود بیش قیمت علی و تحقیقی فوائد برمشمل ہے، جومولانا مرحوم کی تمام تحریرات کا خاصہ ہے۔

مولانا بناری مرحوم نے مولوی عمر کریم کے اشتہار نمبر (۲) کے تین جواب لکھے تھے:

ا۔ سب سے پہلا جواب بصورت اشتہار شائع کیا گیا۔

۲۔ دوسرا جواب مصروفیت کی بنا پر اختصار کو محوظ رکھتے ہوئے ''صراط منتقیم'' کے نام سے دیا، جو آٹھ صفحات میں شارکع ہوا۔

یدرسالہ مولانا مرحوم کی زندگی ہی میں دو بار۱۳۲۳ھ اور ۱۳۲۹ھ میں ان کے ذاتی مطبع سے اشاعت پذیر ہوا۔ ۳۔ الربح العقیم: اس میں مولانا بناری مرحوم نے مولوی عمر کریم کے اشتہار نمبر (۲) میں نذکورہ اعتراضات کا تفصیل جواب لکھا، جس کی تفصیل مندرجہ ذمیل ہے۔

## www.muhammadilibrary.com



#### ٥- الريح العقيم لحسم بناء عمر كريم:

اس رساله كى بابت مولانا مرحوم لكصة بين:

''اس رسالہ بدایت کا مقالہ میں بفرمائش احباب مولوی عمر کریم حنی پٹوی کے اشتہار نمبر (۲) کا بقیہ جواب مفصل طور پر دیا گیا ہے، جوحقیقت میں دوسرا حصہ ہے صراط متنقیم کا، نیز ان کے اعتراضات واہیہ کا خوب قلع قمع کیا گیا ہے، جس کا لطف بغیر دیکھے نہیں خوب قلع قمع کیا گیا ہے، جس کا لطف بغیر دیکھے نہیں ہوسکتا۔'' (الربع العقیم: ۷۵۱)

#### مزيد فرماتے ہيں:

" الوگوں کا بی بھی تقاضا ہوا کہ جس تفصیل ہے اشتہار نمبر (۳) کا جواب دیا گیا ہے، ای تفصیل ہے اشتہار نمبر (۲) کا بھی جواب ہوتا جا ہے اور بے شک بیٹھیک ہے کہ اشتہار نمبر (۲) کا مفصل و کمل جواب کی خیر نہر لکھا، اگر چہ خاکسار ہے "صراط مستقیم لھدایة عمر کریم" اس کے جواب بیں کبھی، لیکن درحقیقت وہ بہت ہی مخصر کمھی گئی اور اس بیل بہت ہے ضروری اور قابل جواب امور کا جواب نہیں دیا گیا، اس لیے عاجز کا مصم اراوہ ہوا کہ ایک اور اس من بہت ہے ضروری اور قابل جواب امور کا جواب نہیں دیا گیا، اس لیے عاجز کا مصم اراوہ ہوا کہ ایک اور سال مفصل اس اشتہار نمبر (۲) کے جواب بیں کھا جائے، چنا نی وہ رسالہ ہے جو چز تحریر میں لا کر جدید ناظرین کیا جاتا ہے، اس میں ان امور کے جواب نہیں دیے گئی جن کو 'صراط متنقیم'' میں دیا گیا ہے، لی ناظرین رسالہ میں ان امور کے جواب نہیں دیا گیا ہے، لی ناظرین رسالہ میں ان امور کے جواب نہیں دیا گیا ہے، لی ناظرین رسالہ میں ان امور کے جواب نہیں دیا گیا ہے، لی ناظرین رسالہ میں ان امور کے جواب نہیں دیا گیا ہے، اس میں اور بلا ضرورت طوالت ہے شکی معذور سجھیں'' (الربح العقیم: ۲۰۷۷) کا نمل جواب تصور فرما کی وی میں ایک بار ۱۳۲۸ھ میں اؤسٹی (۱۸۸) صفحات پر مشتمل ان کے ذاتی مطبع سے رسالہ مولانا مرحوم کی زعر گی ہی میں ایک بار ۱۳۲۸ھ میں اؤسٹی (۱۸۸) صفحات پر مشتمل ان کے ذاتی مطبع میں ان المولانا عرحوم کی زعر گی ہی میں ایک بار ۱۳۲۸ھ میں اؤسٹی (۱۸۸) صفحات پر مشتمل ان کے ذاتی مطبع ''سعید المطابع'' بنارس ہے شاکع ہوا۔

#### ٢- العرجون القديم في إفشاء هفوات عمر كريم:

مولوی عمر کریم پلوی حنی نے جمادی الأخری است الله میں حسب عادت صحیح بخاری اور امام بخاری کے خلاف اشتہار فہر (۳) شائع کیا، جس کے جواب میں مولانا بناری مرحوم نے ندکورہ رسالہ ''العرجون القدیم'' تصنیف کیا، بدرسالہ اپنے گونا گوں فوائد اور متنوع مباحث کی بنا پر انتہائی اہمیت کا حامل ہے، اس میں عقیدہ توحید، رسالت، حدیث، اصول حدیث، فقہ، اصول فقہ، جسے موضوعات پر نہایت فیتی معلومات و کھنے کو لمتی ہیں، خصوصاً شرک اور تقلید کی تروید میں ایسے مباحث پڑھنے کو ملتے ہیں، جو شاید ہی کی دوسری جگہ زیر بحث لائے گئے ہوں، نیز مولانا مرحوم نے امام بخاری کا تفقہ و اجتباد ایسے انداز سے ثابت کیا ہے اور مخالفانہ پر و پیگنڈا کی اسے بہترین اسلوب سے تردید کی ہے کہ اس کی نظیر نہیں ملتی، ان تحقیقات اور فوائد کو د کھنے کے بعد ہردل مولانا بناری مرحوم کی تحقیق و اجتباد میں مہارت کی ضرور گواہی دے گا۔

www.muhammadilibrary.com عنان المستحددة عنان التحقيق التحقيق التحقيق

یہ رسالہ استی صفحات پر مشتل مولانا مرحوم کی زندگی ہی میں ایک باران کے ذاتی پرلیں''سعید المطالع'' بنارس سے ۱۳۲۷ھ کو اشاعت پذیر ہوا۔ تمام اعتراضات کا جواب دینے کے بعد کتاب کے آخر میں مولانا مرحوم نے امام بخاری وشاش کے حالات زندگی بھی درج کئے ہیں۔

یہ جواب مولانا مرحوم نے ایک مہینہ کی تلیل مدت ہی میں لکھ دیا تھا، لیکن اس کی اشاعت مولوی عمر کریم کے اشتہار

نبر (٣) کی اشاعت کے دو سال بعد کیوں عمل میں آئی؟ اس کا جواب دیتے مولانا مرحوم دیباچہ میں فرماتے ہیں:

''ناظرین جیران ہونے کہ مولوی عمر کریم نے اپنا اشتہار نبر (٣) ۱۳۲۳ میں شائع کیا تھا، اس کا جواب

آج ۲ ۲ ۱۳ ایج میں کیوں لگلا ہے؟ کیا مجیب اسے دنوں تک جواب ہی میں فلطان تھا؟ نہیں بلکہ اصل واقعہ

الیوں ہے کہ میرے پاس بماہ شعبان ۱۳۳ می کو اشتہار نبر (٣) بیجی چکا تھا، جس کا جواب میں نے بعونہ

وصونہ ۱۳ ہے ماہ رمضان تی میں کامل ایک ماہ میں لکھ دیا تھا، لیکن ان دنوں بوجہ سرمایہ مبیا نہ ہونے پرلیس

میں طبع کرانے سے معذون کو اور دومرے پرلی میں بہ خیال صرف کیڑر کے نہ چچوا سکا، چنا نچہ اس دوطرفہ

خیال میں دومرا رمضان ۲۳۵ ھے آگی تھا اور دومریان میں بوجہ شخل کا موں کے اس کی طرف خیال بھی نہ گیا،

خیال میں دومرا رمضان ۲۳۵ ھے آگی تھا اور درمیان میں بوجہ شخل کا موں کے اس کی طرف خیال بھی نہ گیا،

ادادہ کرلیا، چنا نچہ اس سال اپنے اشتہار میں بھی ہی کو بہ لفظ ''زیر طبع '' شائع کیا، لیکن قریب نصف کے طبع

مزید حرج ہوا، لیکن ساتھ تی اس کے بیہ خیال ہوا کہ زیادہ دیر کرنا باعث بیانا ہوگیا، جس کی وجہ سے

مزید حرج ہوا، لیکن ساتھ تی اس کے بیہ خیال ہوا کہ زیادہ دیر کرنا باعث بینائی ہے، اس لئے کئی نہ کی طور

مریت ہوا، لیکن ساتھ تی اس کے بیہ خیال ہوا کہ زیادہ دیر کرنا باعث بینائی ہے، اس لئے کئی نہ کی طور

دیں گے، والعذر عند کرام الناس مقبول ا" (العر جون القدیم: ۲۷٪)

#### ٤- الخزى العظيم للمولوى عمر كريم:

مولوی عمر کریم حنفی نے ۲۲ رجب ۱۳۲۸ ہو کو اشتہار نمبر (۲) شائع کیا، جس میں صحیح بخاری کی دی احادیث کا ان کے تراجم ابواب سے عدم مطابقت کا اعتراض کیا، اس اشتہار کا پس منظر بیان کرتے ہوئے مولا تا بناری مرحوم رقمطراز ہیں:

''میں نے خود العرجون القدیم کے صفحہ نمبر (۲۲) پر اُن کونوٹس دیا تھا کہ'' آپ کو صحیح بخاری کے جن بابول میں ان کے ذیل کی حدیثوں سے مطابقت معلوم نہ ہو بذر بعد اشتہار کے پیش کریں، میں اسے کھول کر بتا دوں گا، بشرطیکہ حق استاد یہ استاد مان لیا، میرے کھنے کے مطابق دوں گا، بشرطیکہ حق استاد یہ بالفعل دی حدیثیں بیش کی ہیں۔'' (المحزی العظیم: ۹۶۸)

استبار نمبر (۲) میں بالفعل دی حدیثیں بیش کی ہیں۔'' (المحزی العظیم: ۹۶۸)

اس رسالہ میں مولا نا بناری مرحوم نے صحیح بخاری کے سالہا سال کے درس و تذریس اور اس کے ساتھ ایتی خصوصی

ممارست اور مزاولت کی بنا پر انتہائی قیمتی جواہر پارے بھیرے ہیں اور معترض کے سوالات کا مسکت اور دندان شکن جواب دیا ہے۔

بررسالہ مولانا بناری مرحوم کی زندگی ہی میں ایک بار ۱۳۲۹ھ کوشائع ہوا، مولانا مرحوم رسالہ کے اختتام پر لکھتے ہیں:
'' للد الحمد کہ ایک روز کی محنت میں آپ کے اشتہار کا جواب بغیر کسی تم کی مشقت کے آنا فانا تیار ہوگیا اور
آپ نے جس کو عقدہ لا نیخل تصور فر مایا تھا، بات کی بات میں حل ہوگیا، اب آپ اپنے بیس رو پیدانعام کو
بجائے مجیب کو دینے کے اپنے دماغ کے علاج میں صرف کر کے اپنے کو تندرست بنا کیں، ورنہ عداوت کا
گفن اندر ہی اندر آپ کا کام تمام کر دے گا اور آپ کو خبر بھی نہ ہوگی۔'' (الحزی العظیم: ۹۶۲)

یوں مولانا بناری مرحوم کی صرف می مح بغاری اور امام بخاری کے دفاع میں کھی ہوئی سات کتب ورسائل کا تذکرہ متام ہوا۔ اللہ تعالیٰ مولانا مرحوم کی صرف میں خدمت دین اور دفاع حدیث کے اس عمل کو بلندی درجات کا سبب بنائے اور جمیں بھی خدمت وین اور تحفظ سنت میں ایسے مواقع عطا فرمائے، جو ہماری اخروی نجات اور مغفرت کا سبب بن سبب بن سبب بن سبب بن یا رب العالمین

# محدث مندعلامه مم الحق عظيم آباوي واللك:

ناسپای ہوگی اگر دفاع حدیث اور تحفظ سنت کی ندکورہ بالا کو وہ مسائی میں محدث جمیر علامہ عظیم آبادی ولائے خدمات جلیلہ کا تذکرہ ندکیا جائے، مولانا بناری مرحم کو مولانا عظیم آبادی ولائے سے شرف تلمذ اور خصوصی تعلق حاصل تھا، چنانچہ مولانا عظیم آبادی ولائے ہی نے مولانا بناری مرحم کو صحیح بغاری کے دفاج اور مولوی عمر کریم کے ہفوات کا جواب لکھنے کی طرف توجہ دلائی تھی، جس کے لیے مولانا عظیم آبادی ولائے نے ہرقتم کے مادی و معنوی تعاون کا یقین دولا یا اور بعد ازاں مولانا بناری ولائے کو فراہم بھی کیا۔ خطر برصغیر میں اشاعت حدیث اور دفاع سنت کے سلسلہ میں نواب صدیق حسن خان مرحوم اور میاں نذریحسین محدث دالوی والٹ کے بعد شاید ہی کوئی فرد مولانا عظیم آبادی ولائے کی خدمات جلیلہ کا مقابلہ کر سکے، مولانا عظیم آبادی مرحوم میں اشاعت حدیث کا جذبہ کوٹ کوٹ کر بحرا ہوا تھا، چنانچہ اس خمن میں انصوں نے سلف امت کے نیج پر حدیث نبوی کی شرح وحواثی کا کام سر انجام دیا، متون حدیث کی شرح وحواثی کا کام سر انجام دیا، متون حدیث کی شرح وحواثی کا کام سر انجام دیا، متون حدیث کی متعلقین کوبھی اس خمن میں کئی مؤلفات کھیں اور اپنے تلافہ و متعلقین کوبھی اس طرح توجہ دلائی۔

مولا ناعظیم آبادی مرحوم علم وفضل میں درجہ امامت اور اجتباد پر فائز سے اور مالی اعتبار سے بھی نہایت متحکم حیثیت کے مالک سے، چنانچہ مولا نا بناری مرحوم نے جب مولوی عمر کریم کے اعتراضات کا جواب لکھنے کی طرف عنانِ قلم کا رخ موڑا تو مولا ناعظیم آبادی ولائن ہی کا تعاون سب سے زیادہ شاملِ حال رہا، مولا ناعظیم آبادی ولائن نے اس

سلسله میں ضروری مصادر و مراجع فراہم کیے، اشاعت کتب کے لیے مالی تعاون کیا، بعض کتب پر نہایت قیمی اور حوصلہ افزا تقریظات لکھ کر مولانا بناری مرحوم کی ہمت بڑھائی، حتی کہ بسا اوقات جواب مکمل کرنے پر مولانا بناری مرحوم کو بطور ترغیب انعام دینے کا وعدہ کیا، مولانا بناری مرحوم نے اپنی کتاب ''الا مرالمبرم'' بھی مولانا عظیم آبادی رششہ کے ایماء پر کھنی شروع کی تھی، جس کی شخیل پر مولانا محظیم آبادی رششہ نے انہیں دو کتا میں بطور انعام دینے کا وعدہ کیا تھا، لیکن کتاب کی اشاعت سے پیشتر ہی مولانا مرحوم انقال کر گئے، چنانچہ مولانا بناری مرحوم اس سلسلے میں اپنے استاد مکرم کی خدمات اور ان کی وفات پر گہرے رہے وغم کا اظہار کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

'افسوس! آ عندلیب مل کے کریں آہ و زاریاں تو ہائے گل پکار میں چلاؤں ہائے ول

مولانا ابو الطیب مولوی شمر الحق صاحب عظیم آبادی سے کون واقف نہیں؟ آپ خاکسار کے شیوخ حدیث سے تھے اور عاجز پر بہت مہریان رہتے ، خصوصاً فدوی کے رسائل سے بے انتہا خوش ہوتے اور ان کو بالالتزام من اولدالی آخرہ ملاحظہ فرما کر تقریطاً لکھ دیتے اور اس کے لیے ہر شم کی اعانت فرماتے ، ہیرکتاب "الاموالمبرم" بھی فقیر نے آپ ہی کے ایماء سے لکھنی شروع کی، آپ نے فرمایا تھا کہ "المکلام المحدی کا جواب کھو، میں تم کو دوعمدہ کتابیں بطور انعام کے دول گا:

ا۔ ایک نہاہیا ہن اثیر، کامل ہر چہار جلد

٢- دوسرى تهذيب التهذيب كامل باره جلدير

چنانچدنهایی آپ نے پہلے ہی مرحت فرمائی اور تھذیب التھذیب کے لیے اتمام کتاب بندا کے بعد وعدہ تھا، صرف کھنے کے لیے انتمام کتاب بندا کے بعد وعدہ تھا، صرف کھنے کے لیے اپنا نسخہ مرحت بھی فرمایا تھا، افسوں کہ قبل اشاعت کتاب بندا آپ بتاریخ ۱۹ رکتے الاول ۱۳۲۹ھ یوم سے شنبہ مطابق ۱۲ مارچ ۱۹۱۱ء بوقت ۲ بج صبح بعارضہ طاعون انتقال فرما گئے اور جس وقت کہ دنیا کا آفآب طلوع ہوا تھا، ای وقت دین کا آفتاب (مشس حق لیمن حق کا آفتاب) غروب ہوا۔ إنا لله وإنا إليه راجعون، اللهم اغفرله وارحمه !" (الأمر المبرم: ۲۰۷)

## اسلوب شخقيق:

ا۔ آیات کی ترقیم: مؤلف رائن نے اکثر مقامات پر قرآنی آیات کوسورت اور آیت نمبر کی تحدید کے بغیر ہی ذکر کیا تھا، چند مقامات پر سورت کا نام یا پارہ و رکوع نمبر لکھا تھا، ہم نے موجودہ ایڈیٹن میں کتاب کے اندر ہی آیات کے بعد سورت کا نام اور آیت نمبر بریکٹ میں درج کر دیا ہے۔

احادیث کی تحقیق و تخ بے: مؤلف را اللہ نے جہال کہیں حدیث نبوی معرض استدلال میں پیش کی تھی، حواثی میں
 استب احادیث ہے اس کی تخ بے و تحقیق کی گئی ہے، اگر کسی حدیث میں کوئی ضعف اور علت موجود تھی، تو ائمہ

محدثین کے اقوال اور کتب رجال کی روشی میں اس کے اسباب وعلل پر بحث کی گئی ہے۔

۳- آ ٹاری محقیق وتخ تنج: کتاب میں موجودہ آ ٹار صحابہ و تا بعین وغیر ہم کی حتی الوسع محقیق وتخ تنج کی مگئ ہے۔

س\_ تعلیقات وحواشی کا اضاً فه <sub>س</sub>

۵۔ کتاب میں مذکورہ عربی، اردواور فارس عبارات کاحتی الامکان اصل مصادر کے ساتھ تقابل۔

۲۔ اس مجموعے میں شامل چھ کتب کی اُن کی اولین طبعات مدنظر رکھتے ہوئے تھی (ہمیں حل مشکلات بخاری کا اولین ایڈیشن دستیاب نہیں ہوسکا)

2\_ عبارات کے تقابل میں اگر کوئی تقیف اور غلطی سائے آئی تو اس کی اصلاح کردی گئی ہے۔

۸۔ کتاب کے مباحث اور مطالب میں کسی قتم کے تغیر اور تبدیلی کے بغیر قدیم اسلوب کتابت کی اصلاح کی گئی ہے، مثلاً ''اون'' کو''ان'' 'اوس'' کو''اس'' اور''مین'' کو' میں' وغیرہ۔

9۔ بعض مقامات پر اردوعبارات کی تسہیل کی گئی ہے، لیکن اسلوب تحریر اور مفاہیم ومعانی میں ہرفتم کے تغیر سے کمل گریز کیا گیا ہے۔

۱۰ کتاب کے اندرکسی عبارت کے اندران اللہ اور ہرقتم کی مداخلت سے اجتناب کیا گیا ہے، اگر کسی قتم کا اضافہ کیا گیا ہے، اگر کسی قتم کا اضافہ کیا ہے، مثلاً سورت کا نام اور آیت نمبر بریکٹ کے درمیان لکھا گیا ہے، مثلاً سورت کا نام اور آیت نمبر بریکٹ کے درمیان لکھا گیا ہے، جیسے [البقرة: ۹۳]

اا۔ حتی الامکان ان کتب کومؤلف والله کے اسلوب اور منشا کے مطابق طبع کرنے کی کوشش کی مگی ہے۔

۱۲۔ کتاب میں نہ کورا کثر عربی اور فارس عبارات واشعار کا حواش میں ترجی ویا گیا ہے۔

۱۳۔ فدکورہ کتب کے بعض مباحث میں تکرار محسوس ہوتا ہے، لیکن ہم نے کسی هم کے حذف و اختصار کے بغیر ان مباحث کو جون کا توں رہنے دیا ہے، کیونکہ ہرمقام پر مختلف فوائد، نتائج اور استدلالات کا اضافہ ہوتا ہے۔

۱۱۔ مؤلف الطف تکرار اور طوالت سے بچتے ہوئے ساتوں کتب کا ایک دوسرے کی طرف احالہ کرتے ہیں، چونکہ احالہ جات اولین طبعات کے مطابق تھے، اس لیے ہم نے مداخلت سے اجتناب کرتے ہوئے صفحات کی بائیں جانب اولین طبعات کے صفحات نمبر بھی درج کر دیئے ہیں، چونکہ ہمیں حل مشکلات بغاری کا پہلا ایڈیشن مستیاب نہیں ہوسکا تھا، اس لیے جہاں کہی اس کی طرف احالہ کیا گیا ہے (جو بہت کم ہے) ہم نے موجودہ ایڈیشن کے مطابق ہی کتاب کے اندر بریکٹ آ ] میں صفحہ نمبر کا اندراج کر دیا ہے۔

10\_ علامات ترقیم اور قواعد املاء کی رعایت کی منی ہے۔

۱۶۔ کتاب سے بہتر اور بآسانی استفادہ کرنے کی خاطر آخر میں آیات، احادیث، رواۃ اور موضوعات کی تفصیل فہرست شامل کی گئی ہے۔

۱۷۔ موضوعات کی تفصیلی فہرست ہی میں بریکٹ ( ) کے اندر اہم حواثی کی فہرست بھی بنا دی گئی ہے۔

www.muhammadilibrary.com عند القام المناسخة ال

۱۸۔ چند مقامات پر مؤلف اولی نے بھی مختصر حواثی کلھے تھے، انہیں یوں ہی برقرار رکھ کر آخر میں لفظ (مؤلف) کی تصرح کر دی گئی ہے۔

### اظهارتشكر:

میں سب سے پہلے اللہ رب العزت کا شکر گزار ہوں کہ اس ذات بابر کات نے ہمیں ایک صدی پرانے اس دیننے اور خزینے کی خدمت اور از سرنو اشاعت کی توفیق عطا فرمائی۔

بعد ازیں اس کتاب کی پنجیل و اشاعت میں جن احباب و اخوان نے ہمارے ساتھ کسی طرح کا تعاون کیا یا رہنمائی فرمائی، ہم ان تمام حضرات کے بھی ممنون ہیں،خصوصاً:

- ا۔ فضیلة الشیخ مولانا ارشاد الحق الری طِنْقَا: جنھوں نے ناسازی طبع کے باوجود اس کتاب پر بہترین مقدمہ لکھا اور مفید آراء و تجاویز سے ہماری رہنمائی فرمائی۔
- ۲۔ فضیلۃ الشخ مولانا محمہ عزیر شکی فلطہ: جنھوں نے ہماری خواہش پر اپنے علمی و تحقیقی مشاغل سے فرصت نکال کر اس کتاب پر پُر از معلومات طویل مقدمہ تکھا، جس سے ایک طرف برصغیر میں عمل بالحدیث اور تقلید کے تصادم کی تاریخ سامنے آگئی ہے، تو دوسری اس جری کی اہمیت بھی دو چند ہوگئی ہے۔
- ۔ محترم جناب ضیاء اللہ کھو کھر صاحب: جنھوں نے اپنی لائبریری سے استفادہ کرنے کی اجازت دی اور بعض رسائل کی نقول فراہم کیں۔
  - ٣- محترم جناب محمد تنزيل الصديقي: جنهول في جمارى خوابش بدولانا بنارى مضمون كيسواخ زندگي رقم كيه
- ۵۔ برادرم علی حسن خان، بھائی محمد حسن، ذوالفقار ابراہیم اثری، جن کی مشاورت اور تعاون کتاب کی تنجیل واشاعت میں شامل حال رہا۔

علاوہ ازیں ہم ان تمام حضرات کے شکر گزار ہیں ، جنھوں نے اس مجموعہ کی پھیل و اشاعت میں کسی موقع پر ہمارے ساتھ تعاون کیا اور ہماری حوصلہ افزائی فرمائی۔

آخريس الله رب العزت كے معنور التجاہے كه جهارى اس حقيرى خدمت كوقبول ومنظور فرمائ، جهارے قول وعمل ميں اخلاص پيدا كرے اور جميں خدمت وين كے مزيد مواقع عطا فرمائ، جو جهارى مغفرت اور اخروى نجات كاسب بن كيس وصلى الله على خير خلقه محمد وسلم وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. وأخيراً رحم الله امرء اأسدى إلى عيوبى فإن الرحوع إلى الحق خير من التمادي في الباطل!

شأهل محبود

۲۷ شعبان ۱۲۳۰ه بمطابق ۱۹ اگست ۲۰۰۹ء

#### --محدث کبیرعلّا مه محمد ابو القاسم سیف بنارس رُمُاللهٔ،

۱۲۵۲ اھ/۱۸۵۸ء کو جمرات ( بنجاب ) کے اطراف میں واقع ایک قصبہ کنجاہ میں راجوت چھتری گھرانے کے سردار کھڑک سنگھ کے گھر میں ایک لڑکا '' مول سنگھ'' پیدا ہوا۔ جس کی تقدیر میں رب تعالی نے ظلمت و تیرگی سے نور و ہدات کا سفر لکھ دیا تھا اور جس کی روح کو ﴿ یُخْدِ جُھُمْ مِنَ الظّلُمْتِ اِلَی النَّوْدِ ﴾ کی نوید جانفزا سادی تھی۔ سردار کھڑک سنگھ اور ان کے خاندان کا شار اپ وور کے صاحب ثروت اور انتہائی معزز ہندو گھرانوں میں ہوتا تھا اور اس کے افرادِ خاندان کا شار اپ ووتار کی نگاہ سے دیکھے جاتے تھے ۔ ۱۲۵۲ھ / ۱۸۵۸ء میں پیدا ہونے والے اس لڑکے نے خاندان کی تاریخ بدل کررکھ دی اور ایک نئی شاخت و خانواو نے کی بنیاد ڈالی ۔ یہ قصہ ہموانا نا محمد بناری رحمۃ الله علیہ کا ، جو دلج ب اور تاثر آئیز بھی۔'' گاہے گاہے بازخواں ایں قصہ پاریندرا'' کے بیش نظر مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اپنے قار کین کومولا کا مجرسعید کے طالت زندگی سے آگاہ کریں۔

#### مولانا محرسعید محدث بناری:

مولانا محرسعید نے اپی مخضر خودنوشت اپنے ماہنامہ جریدے "فسرة النه" ( بنارس ) میں شافع کی تھی ۔ جو بعد ازاں ہفت روزہ" اہلِ حدیث" امرتسر ک ۲۲ نومبر ۱۹۱۸ء کی اشاعت میں طباعت پذیر ہوئی۔ اس کی تاریخی وعلمی انہیت کے پیشِ نظراسے یہاں مِن وَعَن لقل کررہا ہوں:

" بھرہ تعالی میرے والد اب تک ورجہ سب انسکٹری پر متعین ہیں۔ قوم میں سابق کی شریف ( راجپوت جستری ) ، میرے والد کے مکانات ، دوکا نیں ، اراضی بہت ہی معاشی ملکیت ہے۔ چند مکان اور دوکان میرے ہی نام سے خرید کی ہوئی ہیں۔ جب میں علم فاری ، ریاضی و امتحان ٹمل سے فارغ ہوا تو مجھ کو مناظرہ نم نہی کا شوق ہوا۔ بعد د کیمنے کتب مناظرہ کے توحید پر عقیدہ خوب جما مگر رسالت پر پھے اوہام باتی مناظرہ نم آبی انوالہ کے ڈاکنانہ میں توکر ہوا تو مجھ کو ایک دفعہ لا ہور آنے کا اتفاق ہوا۔ وہاں جناب موانا عبید اللہ صاحب ( مصنف تحفۃ البند ) سے بوساطت جناب منٹی محمد اسحاق صاحب کے ، جو میرے محن قدیم سے ، ملاقات ہوئی۔ میں نے اوہام کو جناب مخدومنا کے سامنے پیش کیا۔ آپ نے جواب شافی سے میری تسکین فرمائی ۔ اب بیصلاح ہوئی کہ فوکری ترک کرکے اسلام لانا چاہے۔ چنانچہ میں نے

#### www.muhammadilibrary.com

معجرانوالہ جاکر استعفا داخل کیا اور لاہور میں آکر بتاریخ ۲۷ ماہ اپریل ۱۸۷۴ء مطابق ۱۳ رمضان السارک ۱۹۱۱ھ ہجری کو اسلام قبول کیا اور میرا نام محمد سعیدر کھا گیا۔ جناب مولانا عبید الله صاحب نے مجھ کو مالیر کو ٹلہ شخ عبد الرحیم مرحوم کے یہاں بھیج دیا۔ میرے والدمیرے اسلام لانے کی خبر سن کرمیری تلاش میں نکلے۔ پتہ لگا کر مالیر کو ٹلہ پہو نچے ۔ حیلہ حوالہ سے مجھ کو بھسلا کر مکان لے گئے اور نہایت اصرار کیا کہ تو ہندو ہوجا۔ پند توں کو روبید دیا اور مجھ کو گئا کے اشنان کے لیے ہمراہی چند اقرباء کے روانہ کیا۔ والد کو رخصت نہ ملی ۔ پھر اللہ تعالی نے مجھ کو تو فیق رفیق دی ۔ بھاگ کر لاہور آیا اور ۲۹ جولائی ۱۸۷۴ء کو پھر نے سرے میں اسلام لایا جیسا کہ مولانا عبید اللہ صاحب تھنۃ الہند ص ۱۹۹ میں تحریر فرماتے ہیں:

''محمد سعید نوجوان رشید لا بور میں اظہار اسلام اور مالیر کو ثلہ میں قیام کیا۔ ان کا باپ پہونچا اور غلبہ کرکے ان کو گنگا کے گیا۔ بوقتِ والیسی ظالموں کے ہاتھ سے بھاگ کرنگل آئے۔ اب تحصیل علوم کرتے ہیں۔' چنانچہ میں حب شورال دوستان وہاں بغرض تحصیل علوم دین ۳ مارچ ۱۸۵۵ء مطابق ماہ صفر ۱۲۹۲ بجری پوم چار شنبہ کو دیو بند پہنچا اور تحصیل علم میں معروف ہوا۔ صرف ونحو و اصول فقہ و معقول ملاحسن تک، ریاضی میں تصریح شرح بخمینی بحث توس شار در اقلیدس و خلاصة الحساب و مقامات حریری و دیوان ماسہ و سراجیہ یہ کتب محنت سے پڑھیں۔ قد وری کی وشرح وقایہ وغیرہ کو میں نے دیو بند میں پڑھا یا۔ دیو بند میں موجود ہیں ، ومولوی موس وغیرہ کو شرح کا دو نوبند میں موجود ہیں ، ومولوی موس وغیرہ کو شرح کا دو نوبند میں موجود ہیں ، ومولوی موس وغیرہ کو شرح کا دونز وغیرہ کو خیرہ کو طاب کے دو بند میں دونوں کی کھر کے دیو بند میں موجود ہیں ، ومولوی موس وغیرہ کو شرح کا دونز وغیرہ کو طاب کو کنز وغیرہ کو طاب کے دیو بند میں موجود ہیں ، ومولوی موس وغیرہ کو میں دونوں دونیرہ کو میں دونوں دونوں کو میں دونوں دونوں کو میں دونوں دونوں کو میں دونوں دونوں کی کو کھر کی کھر کے دیو بند میں دونوں دونوں دونوں دونوں دونوں کو کھر کا دونوں دونوں دونوں دونوں دونوں دونوں کو کھر کی کھر کی دونوں دونوں

جب میں نے دیوبند میں علم حدیث کی کت کو پڑھنا شروع کیا تو میراعظیدہ حفیت سے پھر گیا۔ میں نے عمل بالسنہ وہیں شروع کردیا۔ یہی وجہ ہوئی کہ دیوبند والوں نے جھے کو جواب دے دیا۔ چونکہ میں نے والدین ، مال و دولت ، زوجہ کو خالفتا اللہ کے لیے ترک کیا تھا، اللہ تعالیٰ ہمیشہ میری مدد کرتا رہا۔ مہتم مدرسہ دیوبند و مدرسین مجھ پر ایسے مہربان سے کہ ہمیشہ مجھ کوعمہ ہی گڑا ملتا رہا۔ ضروری حاجات میری نگلتی رہیں۔ اس کے بعد سے وہ ہمیشہ مجھ کوصرفہ روانہ کرتے رہے۔ جب میں نے دیوبند چھوڑا تو دبلی آیا۔ جناب میاں صاحب ( مولانا و شیخنا سیدمجھ نذیر حسین صاحب مرحوم ) نے مثل فرزندوں کے جھے کو رکھا۔ میرے والد نے جناب میاں صاحب کو خط لکھا کہ میں نے اپ لڑکے کو ناز و نعمت سے پالا ہے۔ اب میرے والد نے جناب میاں صاحب خط پڑھ کر آبدیدہ ہوگئے۔ میں نے جناب میاں صاحب سے کتب احادیث و تفاسیر پڑھ کرسند حاصل کی ۔ اس کے بعد میں ۲۲ صفر میں نے جناب میاں صاحب سے کتب احادیث و تفاسیر پڑھ کرسند حاصل کی ۔ اس کے بعد میں ۲۲ صفر میں ایک بعد حسب اصرار جناب مولانا حافظ عبد اللہ صاحب غاز یوری سے بقیہ کتب منطق وغیرہ کو تمام کیا۔ اسکے بعد حسب اصرار جناب مولانا حافظ عبد اللہ صاحب اعرار جناب مولانا حافظ عبد اللہ صاحب خاز یوری سے بقیہ کتب منطق وغیرہ کو تمام کیا۔ اسکے بعد حسب اصرار جناب مولانا حافظ عبد اللہ صاحب خاز یوری سے بقیہ کتب منطق وغیرہ کو تمام کیا۔ اسکے بعد حسب اصرار جناب مولانا حافظ عبد اللہ صاحب خاز یوری سے بقیہ کتب منطق وغیرہ کو تمام کیا۔ اسکے بعد حسب اصرار جناب

www.muhammadilibrary.com کا کا کا بخاری الان کا بخاری کاری کا بخاری کا بخاری کا بخاری کا بخاری کا بخاری کا بخاری کا بخاری

مولوی محمد ابراہیم صاحب کے ایک سال مدرسہ احمد بید میں مدرس رہا ۔ بعدہ بمعیت جناب مولانا حافظ عبد الشخصاحب ممدوح حربین شریفین کی زیارت سے مشرف ہوا۔ مکہ معظمہ میں شخ عباس بن عبد الرحمان یمنی تلمیذ قاضی شوکانی سے سند حدیث کی لی ۔ وہاں سے واپس آکر ۱۰ جمادی الآخرہ ۱۲۹۹ھ یوم شنبہ کو بنارس پہونچا اور اپنا مدرسہ اسلامیہ جاری کیا۔ ای زمانہ میں حنفیوں کی طرف سے رسالہ ''کشف الحجاب'' جاری تھا۔ میں نے اس کا جواب' ہوایہ المرتاب' کھا۔ جس کونواب صدیق حسن صاحب والی ریاست بھوپال نے بہت پند کیا اور براہ قدر دانی مبلغ پچاس رو پیہ ماہوار مشاہرہ مقرر کردیا۔ چونکہ میں نے اللہ کے لیے اپناعیش و آرام ترک کیا تھا، اللہ نے اسلام میں ایبا ہی مجھے بڑھایا۔ اپنے بندوں سے ایک خاص مقبول بندے کو میرے حال پر مہربان کردیا، جس کے باعث مجھے کو کائل غنا ہوئی۔ مکان بھی ان کی اعانت سے بندے کو میرے حال پر مہربان کردیا، جس کے باعث مجھ کو کائل غنا ہوئی۔ مکان بھی ان کی اعانت سے بنوایا، مطبع بھی قائم کرلیااور ۲۷ صفر ۱۳۰۱ھ یوم سے شنبہ کو عقد گائی بھی ہوگیا۔ یہ سب فضل اللی ہے۔''

مولانا سعید نے بنارس میں مستقل سونے افتیاری ۔ یہاں ایک مدر ہے کی بنیادر کھی اور تعلیم و قدریس کا آغاز کیا۔ مدر ہے کا نام آپ نے '' مدر سہ اسلامیہ'' رکھا جو مولانا کی وفات کے بعد بانی مدر سہ کے نام ہے موسوم ہوکر ''مدر سسعید بیہ'' ہوگیا۔ دینی کتب کی نشر و اشاعت کی شرفتی ہے ایک مطبع بنام ''مطبع صدیق '' قائم کیا، جے مولانا کی وفات کے بعد'' سعید المطابع '' کے نام ہے موسوم کیا گیا آلیے اغراض و مقاصد کے لیے ایک ماہانہ جرید ہے ''نفر قالت نئی بعد'' سعید المطابع '' کے نام ہے موسوم کیا گیا آلی اخراض و مقاصد کے لیے ایک ماہانہ جرید ہے ''نفر قالت نئی اخراض و مقاصد کے ایک کا میاب مناظر کی دیشیت ہے انہیں شہرت و متبولیت می ۔ انہوں نے متعدد کتابیں تالیف فرما نمیں جن کی تعداد ۲۵ تک پینچی ہے۔

فتاوى سعيديه (٢ جلد)، هداية المرتاب في الرد على كشف الحجاب، دفع البهتان العظيم عن حديث الرسول الكريم، كسر العرى بإقامة الجمعة في القرى، السكين لقطع حبل المتين وغير بإ مولانا كى مشهورتصانيف بين \_

مولانا محد سعید نے ۱۸ رمضان السبارک ۱۳۲۲ھ بروز جعرات بعد نماز فجر وظائف اور تلاوت قرآن مجید سے قارغ ہوکر اچا تک ۸ بیج صبح کو بعارضہ سکتہ عالم جاودانی کی راہ لی رحمه الله رحمته الواسعة

الله تعالیٰ نے مولانا موصوف کو۱۲ اولاد عطا کیں، ۲ لڑکے اور ۲ لڑکیاں۔ جن میں سے ۴ لڑکیوں نے کم سی ہی میں وفات یائی ۔ صاحبز ادول کے اسائے گرای حسب ذیل ہیں:

مولانا محد ابوالقاسم سیف، مولانا عبد الرحمان ، مولانا ابومسعود محمود قمر ، قاری احمد سعید ، مولانا عبد الآخر -یهال مولانا محرسعید کے فرزند کبیر و عالم شهیرعلا مدابوالقاسم سیف بناری کے حالات قدر سے تفصیل سے رقم کرنا مقصود ہیں ۔ www.muhammadilibrary.com وفاع سيف بنارى ولي المسابع القاسم سيف المرادي والمسابع القاسم سيف المرادي والمسابع المسابع ال

# علامه محمد ابوالقاسم سيف بنارسي

#### ولأدت:

مولانا بناری کا مولد و منشا بنارس ( اُتر پرویش ، بھارت ) تھا۔ بیبیں مولانا کی ولادت با سعادت کیم شوال علام کارس کی مشارک کے استار کی میں ہوئی ۔

### نام وكنيت:

مولانا ہناری کی کنیت ''ابوالقاسم''، نام'' محمہ'' اور تاریخی نام'' محمد فضل قادر' تھا۔ اپ پورے زبانہ طالب علمی میں '' محمہ'' کے نام سے بی یکارے جاتے رہے ۔ لیکن حضرت شخ الکل میاں صاحب نے اجازہ حدیث مرحت فرماتے وقت'' محمہ'' نام کے ساتھ'' ابوالقاسم کنیت تجویز فربائی ۔ چنانچے علا مہسیف بناری اس پر افتخارا ککھتے ہیں : '' میری کنیت تو خود جناب میاں صاحب نے آناب کی تھی ۔ مجھے تو اس وقت صرف محمہ کے ساتھ پکارا جاتا تھا ۔ جب سند میں میرانام خالی محمد ککھا گیا تو میاں صاحب نے ارشاد فربایا: ادے بیخالی محمد کیا ہے؟ جاتا تھا ۔ جب سند میں میرانام خالی محمد کھا گیا تو میاں صاحب نے ارشاد فربایا: ادے بیخالی محمد کیا ہے؟ کنیت ابوالقاسم بردھالے ۔'' [الز ہرالباسم: ۱۲]

## تعلیم وتربیت:

علامسیف بناری کی تعلیم کا آغاز حضرت سیدمیال نذیر حسین محدث دہلوی سے ہوا، انہوں نے ہی تبرکا آپ کی تعلیم کا انہوں نے ہی تبرکا آپ کی تعلیم کی ابتدا کروائی اور حسین ہی کی خدمت میں انجام پایا۔ چنانچہ مولانا بناری لکھتے ہیں:

"میری تعلیم کی ابتدا اور انتها دونوں آپ ہی ہے ہوئی ہیں ۔آپ نے چے مہینہ پیشتر ذی المجبہ ۱۳۱۱ھ میں مجھے سندِ حدیث مرحت فرمائی تھی ۔ رحمہ اللہ رحمۃ واسعۃ ۔'[مسلک اہلِ حدیث پرایک نظر:۱۳]

ہا قاعدہ تعلیم کی ابتدا اپنے والد کے قائم کردہ "مدرسہ اسلامیہ" دارانگر بناری میں ہوئی۔ سات بری کی عمر میں ناظرہ قرآن مجید ختم کرنے کے بعد التزام حفظ کیا ۔ ای سال قاضی شخ محمد مجھلی شہری ہے سند "مسلسل بلاً ولیہ" عاصل ہوئی ۔ مولانا سیدعبد الکبیر بہاری (م ۱۳۵۱ھ) سے فاری اور صرف ونحو پڑھی ۔مولانا سیدعبد الکبیر بہاری (م ۱۳۵۱ھ) سے فاری اور صرف و نحو پڑھی ۔مولانا سید عند زیر الدین جعفری بناری (م ۱۳۵۱ھ) سے ادب ومعانی کی خصیل کی ۔مولانا کیم عبد المجید بناری (م ۱۳۵۱ھ) سے فقہ، اصول فقہ، منطق وفلسفہ وغیرہ پڑھیں۔ سے ادب ومعانی کی خصیل اپنے والدگرامی سے کی ۔تقریباً ۱۲ بری کی عمر میں علوم رسمیہ سے فارغ انتحصیل ہوئے۔

www.muhammadilibrary com وفاع منح بغارى المنطقة المعلق المعلقة المعلق

## ميال صاحب رطالف كي خدمت مين:

ا پنے والد کے قائم کردہ'' مدرسہ اسلامیہ' سے کسب علم کے بعد ۱۳۱۹ھ میں دہلی تشریف لے گئے، جہاں مند الوقت شخ الکل سیدمیاں نذر حسین محدث وہلوی اللہ سے علم حدیث کی اعلیٰ تعلیم حاصل کی ۔ بید حضرت میاں صاحب کا آخری دور تھا۔ مولانا سیف بناری کا شارمیاں صاحب کے انتہائی کم عمرشاگردوں میں ہوتا ہے۔

## محدث ويانوي وطلت كي خدمت مين:

مولانا بناری نے جن علاء ذی اکرام کی خدمت میں حدیث کی اعلی تعلیم حاصل کی ان میں محدث شہیر علا مہش الحق و یانوی عظیم آبادی رائے ہی شامل ہے۔ والی میں میاں صاحب سے سند حدیث حاصل کرنے کے بعد مولانا بناری نے ویانواں (عظیم آباد) حضرت محدث و یانوی کی خدمت میں شد رحال کیا، گو اغلب بہی ہے کہ اس سولانا بناری نے ویانواں (عظیم آبادی سے اخذِ علم کی پچھ منزلیس طے کرلی تھیں۔ علامہ سیف بناری کا شار علامہ عظیم آبادی نے علامہ عظیم آبادی سے اخذِ علم کی پچھ منزلیس طے کرلی تھیں۔ علامہ سیف بناری کا شار علامہ عظیم آبادی کے تلا ندہ خاص میں ہوتا ہے۔ اپ والدگرای کے بعد سب سے زیادہ اخذ وکسب علم کا موقع بھی محدث و یانوی بی سے ملا۔ اپ استاد گرای کے بہت چہیتے اور شریا نبردار بھی تھے۔ جب عظیم آباد پیننہ کے ایک عالی حنی و یانوی مرکزیم نے امام المحد ثین محمد بین اساعیل بخاری والی پر زبان طعن دراز کیا تو محدث و یانوی و اللہ کے ایماء پر مولوی عمر کریم نے تو محسن شہود کیا مراس تعنی من کریے مصد شہود پر بناری اس کی تروید میں کر مربحہ ہوئے۔ مولوی عمر کریم نے تو محسن شہود پر بناری اس کی تروید میں کریے مصد شہود پر بناری اس کی تروید میں کریے مصد شہود پر بناری کی کیا میں میں میں میں محمد شہود پر الامر المبرم'' وغیر ہا چینے گرانفقر علمی خزیئے مصد شہود پر بناری کے تلم میں میں من کریے مصد شہود پر الامر المبرم'' وغیر ہا چینے گرانفقر علمی خزیئے مصد شہود پر الامر المبرم'' وغیر ہا جیسے گرانفقر علمی خزیئے مصد شہود پر الامر المبرم'' وغیر ہا جیسے گرانفقر علمی خزیئے مصد شہود پر اللامر المبرم'' وغیر ہا جیسے گرانفقر علمی خزیئے مصد شہود پر الامر المبرم'' وغیر ہا جیسے گرانفقر علمی خزیئے مصد شہود پر الامر المبرم'' وغیر ہا جیسے گرانفقر علمی خزیئے مصد شہود پر الامر المبرم'' وغیر ہا جیسے گرانفقر علمی خزیئے مصد شہود پر الامر المبرم'' وغیر ہا جیسے گرانفقر علمی خزیئے مصد شہود کیا ہے۔

191ء کے ہفت روزہ ''الی حدیث' امرتسر کے کسی شارے میں محدث ڈیانوی کا بیفتوی شائع ہوا تھا کہ '' وحید چونکہ اسائے باری تعالیٰ سے نہیں ہے البذا عبد الوحید نام رکھنا جائز نہیں ہاں محمد وحید نام زیادہ مناسب حال ہے۔''

اس پر حیدرآباد دکن سے تعلق رکھنے والے ایک اہلِ حدیث عالم مولانا ابولایم عبد العظیم حیدرآبادی نے ۲۲ اگست ۱۹۱ء کے شارے میں ایک تقیدی مضمون بعنوان' وحید اور واحد'' تحریر کیا۔ اس موقع پر چونکہ علامہ بناری اپنے استادِ گرامی کے مؤقف کو بنی کر صحت قرار ویتے تھے اس لیے ان کی تائید اور مولانا حیدر آبادی کی تروید میں ایک مضمون ''لفظ وحید کی شخصین'' قلمبند فرمایا جو ۲۳ متمبر ۱۹۱۰ء کی اشاعت میں شائع موا۔

محدث ڈیانوی نے 19 رہیج الاول ١٣٢٩ هے كو وفات يائى بقول مولانا سيف بنارى:

وفاع سي بناري والله العالم سيف بناري والله العالم سيف بناري والله

" جس وقت كه ونيا كا آ فآب طلوع موا قها اى وقت وين كا آ فآب ( عش حق يعني حق كا آ فآب ) .

غروب ہوا۔''

ديگراسا ت<u>ذ ؤعكم:</u>

ان علائے ذی اکرام کے علاوہ مولانا سیف بناری کو محدث یمن شیخ حسین بن محن انصاری (م ۱۳۲۷ھ) اور مولانا حافظ عبد المنان محدث وزیر آبادی (م ۱۳۳۷ھ) سے بھی اجازۂ حدیث حاصل ہے ۔ شیخ محمد عزیر بھس نے "حیاۃ المحدث شمس الحق و أعمالة " (ص: ۲۷۰) میں علامہ سیف بناری کے اساتذہ حدیث میں شیخ عبد اللطیف نجدی آل الشیخ کا اسم گرامی بھی لکھا ہے ۔ جبکہ مولانا محمد سنقیم سلنی نے شیخ عبد اللطیف کو مولانا بناری کا شاگرد قرار دیا ہے ۔ راقم کے قلم سے اس کی مکمل تحقیق سفر جج کے واقعات میں آئے گی ۔

تکمیل علم کے بعد:

جیمیل علم کے بعد بنارس میں اپنے والد کے قائم کردہ مدرسے میں سلسلہ تدریس کا آغا زکیا۔ ۱۳۳۱ھ میں شخ الحدیث کے منصب پر فائز ہوئے اور وفات تک اس فریضے کی ادائیگی کی۔ ۳۹ مرتبہ طلاب حدیث کوضیح بخاری وضیح مسلم کا درس دیا۔ چالیسویں درس حدیث کا آغاز ہوگیا تھا جرافسوس کداس کی بحیل ندکر سکے ۔ تا آئکہ بیاخادم حدیث خالق حقیق سے جا ملا۔ مولا نامحم مستقیم سلفی رقسطراز ہیں:

"آپ کا وجود اور درب حدیث امت کے لیے ایک تعمیب خداوندی تھا۔ آپ نے ان جلیل القدرشیونِ حدیث کی یاد تازہ کردی تھی، جو اپنے خداداد حافظہ اور کتب حدیث و رجال پرعبور کامل کی بنا پر ایک زندہ کتب خانہ کی حیثیت رکھتے تھے۔ آپ کے درب حدیث میں اطراف و جوانب کے علاوہ دور دراز سے آکر کافی تعداد میں طلبہ شریک ہوتے تھے۔ آپ ممل چالیس سال تک مسلسل صحیح بخاری ومسلم کا درس دیتے رہے ۔ "واہانا مد" محدث "بنارس متبر ۱۹۸۵ء]

#### وسعت علم:

علامہ سیف بناری مختلف علوم وفنون پر کیسال نظر رکھتے تھے۔ ان کے علم میں کیرائی فکر بھی تھی اور لطافت نظر بھی۔ چونکہ بلند پاپیہ مناظر بھی تھے اس لیے تفصیل و اطناب کی بجائے انتصارو جامعیت کے ساتھ اظہار مدعا کیا کرتے تھے۔ مختلف علوم پر ان کی تصانیف ان کے وسعت علم وفکر پر شاہد ہیں۔ شعر وادب سے بھی دلچپی تھی، عربی، فاری اور اردو تینوں زبانوں میں فکر تخن فرماتے تھے، سیف تلص تھا۔ سنکرت اور اگریزی سے بھی واقعیت تھی۔ وہ ایک بلند پاپیہ خطیب اور جرأت مندصحافی تھے۔

آپ کے اساتذ و گرامی آپ کے علم وفضل کے معترف تھے، معاصر قمیضِ علم کے خوشہ چیں اور تلاند و نسبت تلمذ پر مفتر ۔ مولوی عمر کریم نے جب امام بخاری اور شخ بخاری پر ناروا اعتراضات کیے تو اپنے استادِ گرامی علاّ مدشس الحق محدث عظیم آبادی کے ایماء پرعلا مدسیف بناری نے مولوی عمر کریم کے خرافات کا علمی جائزہ لیا۔ اس ضمن میں کھی گئی علامہ سیف بناری کی کتب سے ان کی وسعیت علمی کا اندازہ ہوتا ہے۔ مولانا محمد عزیر شمس نے ان کا تعارف کراتے ہوئے لکھا ہے :

" هو المحدث الكبير العلامة الشيخ محمّد أبو القاسم سيفّ بن الشيخ محمّد سعيد البنارسي، من العلماء المحققين المتأخرين في الهند." (حياة المحدث شمس الحق و إعمالهُ: ٢٦٩)

#### سفر حج:

علامہ سیف بناری نے دو مرتبہ فریضہ کج کی اوا کیگی کی سعادت حاصل کی، کہلی مرتبہ ۱۳۳۴ھ میں اور دوسری مرتبہ ۱۳۲۷ھ میں ۔ اپنے کہلے سفر مجازے موقع پر آپ بعض مجبور ہوں کی بناء پر مدینہ منورہ کی زیارت سے محروم رہے۔ جس کا آپ کو بے حدقلق ہوا۔ تا آ نکہ اللہ رہ العزت نے دوسری مرتبہ ۱۳۲۲ھ کوسوئے حرم کی راہ دکھائی ۔ مولا تا کی زندگی کا ید دوسرا سفر جاز ان کی زندگی کا یادگار ترین معرفی ہوا۔ علاّ مہ ثناء اللہ امرتسری اور مولا نا محمہ جو نا گڑھی جیسے اصحاب علم وفضل کی رفاقت میسر آئی ۔ علمائے جاز نے آپ کے دروس و بحوث میں حصہ لیا، آپ کے علم وفضل کا اعتراف کیا گیا ۔ شخ عبد اللہ بن باہید قاضی کہ مرمہ، شخ اہراہیم آل جیان حاکم مدینہ منورہ ، شخ محمہ بن علی تری ، قاضی میٹے محمود علی معری وغیرہم سے مختلف امور پر تبادلہ افکار و خیالات ہوا۔ شخ ابراہیم حاکم مدینہ منورہ آپ کے وسعت علم و فضل سے اس قدر متاثر ہوئے کہ باصرار جمعۃ المبارک کا خطبہ معجد نبوی کا الحقیا ہیں سے دلوایا۔ اس سفر حج میں فضل سے اس قدر متاثر ہوئے کہ باصرار جمعۃ المبارک کا خطبہ معجد نبوی کا الحقیا ہیں سے دلوایا۔ اس سفر حج میں مختلف علماء و مشائخ سے آپ مستنفید ہوئے اور متعدد طلاب علم نے آپ سے استفادہ کیا۔

مولا نامحم متنقيم سلفي لكھتے ہيں:

"اس عبد کے علامہ نجد شخ محمد بن عبد الطیف بن عبد الرحمان بن حسن بن شخ محمد بن عبد الوہاب نجدی رحمۃ الله علیہ نے علامہ نجد شخ محمد بن عبد العربی رحمۃ الله علیہ کے تعلم سے اہلی حرم کی تعلیم کے لیے جاز تشریف لائے شے ) مولانا سے سند حدیث لی ۔ چنا نچہ مولانا سیف بناری نے " تاریخ نجد" (مولانا اسلم جراجپوری ) کے ص ۲۲ کے حاشیہ پر اپنے قلم سے بہتحریک ہے کہ" انھیں شخ عبد اللطیف نے ۱۳۸۳ ہے معظم میں مجھ سے سند حدیث لی ۔" [ماہنامہ" محدث بناری ستبر ۱۹۸۵ء]

وفاع صحيح بخاري والشياري والشياري والمناسم سيف بناري والشياري والشياري والمشاسم سيف بناري والشياري

" سافر للحج مرتين: سنة ١٣٣٠ه و ١٣٤٤ه، و أسند الحديث عن الشيخ عبد اللطيف آل الشيخ، و كانت له لقاء ات و مذاكرات مع بعض علماء الحجاز."

(حياة المحدث شمس الحق و أعماله : ٢٧٠)

یہ شخ عبد اللطیف ندکور کے صاحبزادہ گرامی آبریم کے بیٹے تھے۔ ۱۳۱۵ھ میں پیدا ہوئے اور ۱۳۸۷ھ میں وفات پائی • بیار وفات پائی • بیاط عرمولانا سیف بناری سے تقریباً ۸ بر چھوٹے تھے۔ یہی وہ شخ عبد اللطیف ہیں جن کا ذکر مولانا سیف بناری نے اپنی تحریر میں کیا ہے۔

جبکہ مولانا عزیر شمس کا بیلکھنا کہ شخ عبد اللطیف نے مولانا سیف بنات کو سند حدیث مرحت فرمائی ، درست نہیں، غالبًا سیقتِ قلم کے باعث وہ حقیقت کے برعکس لکھ گئے ۔ اہلِ علم سے اس قشم کے ذہول ونسیان کا ظہور ہوجانا کوئی اجتنبے کی بات نہیں ۔

#### دینی حمیت:

علامہ سیف بناری دینی اعتبار سے بہت غیور طبع سے ۔ چونکہ آپ کا وطن ہندوستان تھا، جہاں مختلف نداہب سے تعلق رکھنے والے افراد کثیر تعداد میں آباد سے، یہی وجہ تھی کہ علامہ بناری کو مختلف نداہب کے تاریخ وعقا کد سے بخو بی واقفیت تھی ۔ جب بھی بھی کسی نے اسلام اور تھے اسلامی منج کے خلاف زبانِ طعن دراز کیا علامہ سیف بناری کی غیور طبع فوراً اس کے جواب میں مستعد ہوگئی ۔

علامه موصوف نے اپنے عہد کی بھر پورعلمی و مناظراتی زندگی میں آربیهاج ،عیسائیت ، قادیانیت ،شیعیت ، اہلِ

علاء و افاضل آل الشيخ كي سنين ولادت و وفات كے ليے راقم نے استاد خير الدين الزركلي كن" الاعلام" براعتاد كيا ہے ۔

www.muhammadilibrary.com دفاع نج بخاری (طلق می مادی الاطلام علی میادی الاطلام کا میادی الاطلام کا میادی الاطلام کا میادی الاطلام کا می

بدعت اورمئرین حدیث کا رد کیا۔ان سے مناظرے کیے اور اور ان کے گمراہ کن افکار وعقا کد کی تر دید میں گراں قدر تحریری سرماییر قم فرمایا۔

قادیانیت کے رد میں رد مرزائیت ، غلام احمد قادیانی کے بعض جوابات پر ایک نظر، قضاء رہانی بر دعا قادیانی اور اظہار حقیقت کھی ۔

اللي برعت كى ترديد مين شرى باز پرى درفتوئى جواز عرى، الصول الشديد على مصنف القول السديد، التبديد لما في التهديد، تحفة الصبور على منحة الغفور، إيضاح المنهج لمؤلف إقامة الحجج اور ضحور المنجنيق تاليف كين \_

مسلكِ سلف محدثين كے دفاع بين حل مشكلات بخارى ، الأمر البرم ، ماء حيم ، الر ت العقيم ، العرجون القديم وغير با جيسى بلند پايد كتب تصنيف كيس فاص مكرين جميت حديث كى ترويد بين قضية الدحيث في حجية الحديث اور جمع القرآن و الأحاديث كمي \_

آریساجیوں سے پٹن، بہارشریف اور الد آباد میں علامہ سیف بناری کے یادگار مناظرے ہوئے جس میں آرید ساجیوں کو تکست فاش ہوئی۔ احناف اور شیعوں سے کی مناظرے کیے اور الحمد للدمسلکِ حقہ کے لیے باعث عزت

ٹابت ہوئے۔

# سیاسی وتحریکی خدمات:

علامہ سیف بناری علمی ، فکری ، وہنی اور نظریاتی اعتبار سے از اوّل تا آخر الفقیدہ سے ۔ تحریکی اعتبار ہے آپ
کا دائرہ حرکت وعمل بھی تحریکِ اہلی حدیث کی ترقی و کامرانی کے لیے وقف رہا۔ تاہم وقت کی سیاسی صورتحال سے نہ
آپ بے خبر رہے اور نہ ہی لاتعلق ۔ سیاسی اعتبار سے علا مہ سیف بناری کانگریس کے حامی سے لیکن کانگریس کی کوئی
نمایاں یا قابلی ذکر خدمت انجام نہیں دی ۔ انگریزی حکومت کے سخت مخالف سے ۔ آپ کی مخالفانہ تقریر و تحریر سے حکام
ب خبر نہیں سے ، یہی وجہ تھی کہ چندایک بار قیدِ فرنگ سے بھی باریاب ہوئے تحریک خلافت میں بھی حصہ لیا۔

## آل انڈیا اہل حدیث کانفرنس:

آل انڈیا اہلِ حدیث کانفرنس کے تو آپ بہت بوے خادم تھے۔ اپنی پوری زندگی اس کی کامیابی کے لیے کوشال رہے۔ مولانا ابو کی امام خان نوشہروی لکھتے ہیں:

"صوبہ یو بی بلکہ ملک کے تمام حصص میں اہلِ حدیث کے جلسوں میں آپ کی شرکت گویا فرضِ کفایہ کی صورت اختیار کرچکی ہے ۔ کانفرنس اہلِ حدیث کے آپ پہلے باتنخواہ سفیر وواعظ ہیں ، اور ابھی تک اس

علامه ابوالقاسم سيف بنارى والشي كالمنافي المارى والشي

کے جلسوں کی روح رواں ، جماعت کوآپ کی ذات اورآپ کے علم سے اس قتم کا فائدہ پنجا، جس قتم کا فائدہ پنجا، جس قتم کا فع آپ کے والد مرحوم کے علم وتشخص (سنے )اور آپ کے خاندان کی وجہ سے بنارس جماعت اہل صدیث کا بجائے خود ایک مرکز ہے اور اس ( مرکز ) کی وجہ سے احباب یو پی ، اودھ ، بہار اور بنگال کو ایک گونہ تقویت حاصل ہے۔''[7اجم علائے حدیث ہند: / ۲۵۷]

علامه سیف بناری " آل انڈیا اہل صدیث کانفرنس" شعبہ تصنیف و تالیف ونشر و اشاعت کے مدیر بھی رہے۔

#### اہلِ حدیث لیگ:

علامہ سیف بناری نے ۱۹۳۲ء میں'' اہلِ حدیث لیگ'' کی بنیاد رکھی اور اس کے امیر جماعت مقرر ہوئے۔اس کا مقصد تبلیغ ونشر واشاعت دین تھا۔افسوس کہ اس کی تفصیلات ہے آگاہی نہیں ہوئی۔

## حزب المؤتمر الوطني (بنارس)؟

دفاع شيح بخاري

سی علاقائی سطح کی شنظیم تھی۔ غالبًا اس کا مشہر فلاحی و رفائی تھا۔ علامہ بناری ۱۹۳۷ء سے لے کر ۱۹۴۰ء تک اس کے نائب صدر رہے۔

#### جمعیت علمائے ہند:

مولانا بناری جمعیت علائے ہند کے کبار مویدین میں سے تھے۔ ایم اس افسوسناک امر کا اظہار ضروری ہے کہ جمعیت کے تمام مؤرخین حنی مسلک سے تعلق رکھتے تھے، یہی وجہ ہے کہ اہلِ حدیث علاء وافراد کی خدمات کو جمعیت کا تاریخ میں قصداً نظر انداز کیا جاتا رہا ہے۔ جبکہ اہلِ حدیث علاء کی ایک بڑی تعداد جمعیت علائے ہند کے اولین اجلاس میں شریک تھی۔ جمعیت کے لیے مولانا ابوالوفا ثناء اللہ امرتسری کی خدمات نا قابلِ فراموش ہیں مگر کسی دیوبندی مؤرخ کے قلم نے مولانا امرتسری کی خدمات نا قابلِ فراموش ہیں مگر کسی دیوبندی مؤرخ کے قلم نے مولانا امرتسری کی خدمات کے اعتراف کا کماھئ ذکر نہیں کیا۔ نومبر ۱۹۱۹ء کی آخری تاریخوں میں دبلی میں خلافت کا نفرنس کے اختراف کے ابحد علائے کرام کے ایک مخصوص اجلاس میں جمعیت علائے ہند کے قیام کی تجویز پیش کی جس میں مولانا ثناء اللہ پیش پیش تھے۔ مولانا ثناء اللہ اور مولانا سید داود غرنوی نے حضرات علاء کو امرتسر تشریف لانے کی دعوت دی۔ جمع جمعیت علائے ہند کا پہلا جلسہ قرار دیا جاتا ہے۔ چنا نچہ ڈاکٹر ابوسلمان شاہجہاں بوری تکھتے ہیں:

" ٢٨ وتمبر ١٩١٩ء كو بعد نماز عصر امرتسر مين اسلاميد بائى اسكول كوسيع كرون مين جعيت علائ بندكا يبلا جلسه منعقد موار" وعلاء حق ع عابداندكارناس : ٢٢٩] www.muhammadilibrary.com کاری جاری طالع کا بخاری بطن کا بادی بطن کا بادی بطن کا بادی بطن کاری بطن کاری بازی بطن کاری بازی برطن کار

اس کے بعد ڈاکٹر صاحب نے اسائے حاضرین کی فہرست دی ہے جس میں مولانا ابوالقاسم سیف بناری کا اسم گرای بھی شامل ہے ۔ گویا مولانا بناری کا جمعیت علاء کے ساتھ انسلاک زمانہ تاسیس ہی سے تھا۔

#### تلامده:

مولانا کا درس حدیث طلاب علم کے لیے بری کشش رکھتا تھا۔ تشکگانِ علم کی ایک بوی تعداد علا مدسیف بناری کے فیضِ علم سے مستفید ہوئی۔ جن میں برادرانِ حقیقی مولانا عبد الرحان ، مولانا ابوسعود محمود تقر ، قاری احمد سعید اور مولانا عبد الآخر کے علاوہ شخ عبد اللطیف بن ابراہیم بن عبد اللطیف نجدی آل انشخ (م ۱۳۸۷ھ)، مولانا محمد بشیر الاطفی (م ۲۰۰۴ء)، مولانا محمد بشیر الاطفی (م ۲۰۰۴ء)، مولانا محمد بشیر التفظی (م ۲۰۰۴ء)، مولانا خیر العالم بن مولانا محبد الحکیم رحمانی ، مولانا عبد المهین منظر (م ۱۹۸۹ء)، مولانا عبد المهین منظر (م ۱۹۸۹ء)، مولانا محمد العلم ، مولانا محمد الحکیم ، مولانا عبد الحکیم ، مولانا محمد الرحم وغیر بهم شامل بیں۔

#### تصانیف:

علامدابوالقاسم صاحبِ تصامیبِ کثیرہ تھے، ان کی تفکیفات ان کے علم وفضل پر شاہد ہیں ۔اس گراں قدر علمی خزینے کامخضر تعارف حب ذیل ہے:

#### ا حل مشكلات بخارى:

گزشته سطور میں بتایا جاچکا ہے کہ پٹنہ کے ایک عالی حنفی مولوی عمر کریم حجب امیرالموشین فی الحدیث سیدنا محمد بن اساعیل بخاری در الشاہ اور ان کی " الجامع الصحیح " پر تاروا اعتراضات کیے تو مولا نا بناری نے اپنے استاد گرای علامت الحق عظیم آبادی کے ایماء پر اس کے جوابات دیے۔ یہ اس سلمہ کی سب سے شاہ کار کتاب ہے۔ اس کا اصل نام "الکوٹر الحاری فی حواب الحرح علی البخاری " ہے ۔ یہ کتاب چار جلدوں پر محیط تھی تاہم تین حصص ہی منظر شہود پر آئے کہ مولوی عمر کریم نے واعی اجل کو لبیک کہا، جس پر مصنف علام نے چوتھی جلد کے چھوانے کی ضرورت نہ مجھی۔ مولانا امام خال نوشیر وی لکھتے ہیں:

''حل مشکلات بخاری'' کہلی مرتبہ ۱۳۳۰ھ میں مطبع سعید المطالع بنارس سے شائع ہوئی ۔ دوسری مرتبہ مولانا مخار

احمد ندوی کے اہتمام ہے "الدارالسلفیه" بمبئی سے شائع ہوئی، صفحات کی مجموعی تعداد • • سوتھی ۔

#### ٢ ـ الأمر المبرم لإبطال الكلام المحكم:

مولوی عمر کریم نے اپنی کتاب'' الکلام انحکم '' میں صحیح بخاری کے ۱۷۵ رواۃ حدیث پر تنقید کی تھی، یدای کے جواب میں ہے۔ پہلی مرتبہ شخ محمد اشرف نے جواب میں ہے۔ پہلی مرتبہ شخ محمد اشرف نے ''اہلی حدیث اکادی'' لا مورسے شائع کیا۔ صفات کی مجموعی تعداد ۲۲۵ ہے۔

#### ۳ ماء حميم للمولوى عمر كريم:

اس میں مولوی عمر کریم کے ان ۱۲ سوالات کے جوابات دیے گئے ہیں جو انہوں نے صحیح بخاری پر کیے تھے۔ ۱۳۳۳ھ میں مطبع سعید المطابع بناریں سے شائع ہوئی تعداد صفحات ۱۲۔

#### ١٠- صر اطِ مستقيم لهداية عمر كريم:

بسلسلة مفوات مولوي عمر كريم -

#### ٥-الرّيح العقيم لحسم بناء عمر كريم:

يه صراط متقيم كا دوسرا حصه ب علام مش الحق عظيم آبادي في كتاب سمتعلق لكصة بين:

'' منکرینِ سدتِ نبویداور عدة محمد رسول الله مُلافِئِم خیر البرید کے کیے بہتازیانہ ہے اور حاسد علیٰ صحیح البخاری

ك ليے يه كماب سوط الله الحجار على متن الملحدين الأشرار ب - " [الرّبع العلمي: ٦٨]

مطبع سعید المطابع بنارس سے ۱۳۲۸ در میل طبع موار تعداد صفحات ۲۹

#### ٧- العرجون القديم في إفشاء هفوات عمر كريم:

مولوی عمر کریم نے صبح بخاری پر اعتراض کرتے ہوئے چند اشتہارات شائع کیے تھے، یہ انہیں اشتہارات کے جواب پرمشتمل ہے۔ نیز اس میں امام بخاری کے حالات بھی رقم کردیے ہیں ۔مطبع سعید المطابع بنارس سے ۱۳۲۹ھ میں طبع ہوئی ۔ تعداد صفحات ۸۰۔

#### كـ قضية الدحيث في حجية الحديث:

ید منکرین حدیث کی تر دید میں ہے اور اس میں ثابت کیا گیا ہے کہ زبانِ رسالتِ مآب عَلَیْمَا ہے نکلنے والے الفاظ ہر مسلمان کے لیے واجب العمل اور آئینِ زندگی کی حیثیت رکھتے ہیں ۔مطبع انتظامی کانپور سے طبع ہوئی ۔تعداد صفحات ۳۲۔

www.muhammadilibrary.com کا کئی بخاری کا کھی کا داری کا میانی واقعالی کھیں۔ کا کا کئی بخاری واقعالی کھیں۔

#### ٨ ـ جمع القرآن والأحاديث:

اس کتاب میں اس خیال عام کی تردید کی گئی ہے کہ قرآن و حدیث کی ترتیب بعد میں ہوئی اور بید کہ اس کی ترتیب بعد میں ہوئی اور بید کہ اس کی ترتیب سے ترتیب میں انسانی خطا ونسیان کا اختال ہے۔ چنانچہ مصنف علام نے ثابت کیا کہ قرآن مجید آج جس ترتیب سے موجود ہے عبد نبوی میں اس ترتیب کے ساتھ جمع کیا جاچکا تھا۔ اس طرح احادیث نبویہ بھی آخری زمانہ رسالت میں کتابی شکل میں جمع کی جاچکی تھیں ۔ ماہنامہ '' معارف'' اعظم گڑھ کے فاضل تجرہ نگار مولانا شاہ معین الدین ندوی اس کتاب ہے متعلق لکھتے ہیں :

'' جہاں تک قرآن کی تدوین کی تاریخ کا تعلق ہے مولانا ابوالقاسم صاحب کارسالدسب سے زیادہ جامع اور مدلل ہے ۔ اس میں احادیث اور آ ٹارِ صحابہ کی تا قابلِ تر دید شہادتوں سے دکھایا گیا ہے کہ قرآن مجید عبد رسالت میں پورا مرتب ہو چکا تھا اور موجودہ قرآن اس عبد کا مرتب شدہ ہے ۔'' [جولائی ۱۹۳۷ء] ثنائی برتی پرلیں امرتسر سے پہلی مرتب ۱۳۲۳ھ میں طبع ہوا ۔ تعداد صفحات ۲۳ ۔ اس کی ایک اہم طباعت و اکثر عبد انکو نظر اور محتر مد گلبت ہاشی کی تخریج سے ۱۹۳۷ء میں بہاول پور سے منظر شہود پر آئی ہے ۔ تحقیق و تخریج کے بعداس کی استنادی حیثیت مزید بڑھ گئی ہے ۔

#### ٩- اجتلاب المنفعة لمن يطالع أحوال الأئمة الأربعة :

اس مختصر كتا بيج مين ائمه اربعه كے حالات درج كيے ميں اور آن كے منبج فكركى وضاحت كى بے مطبع آزاد بريس دريا تينج دبل سے طبع ہوا۔ تعداد صفحات ٢٢۔

#### ٠١- ترجمه كتاب الردّ علىٰ أبي حنيفة:

امام ابو برعبد الله بن محمد بن ابی شیبه (م ٣٢٥ ) کن المصنف" كا شار حدیث كی اہم كتابول ميں ہوتا ہے۔ اس كا ایک اہم حصه "كتاب الروعلی ابی حدیثة" ہے جس میں امام ابن ابی شیبہ نے ١٢٥ الي مرفوع احادیث پیش كی بین جو امام ابو حنیفه كے مسلك و فتاوئ كے كر خلاف بیں ۔مولانا سیف بناری نے اس جصے كا ترجمه كيا ہے ۔مطبع فاروقی دبل سے ۱۳۳۳ه میں طبع ہوا۔

#### الدالجرح علىٰ أبي حنيفة:

ی مختر کتا بچه امام الحد ثین محمد بن اساعیل بخاری کے خلاف احناف کی جارحانہ تحریروں کے پسِ منظر میں لکھا گیا ہے۔ جواب آن غزل کے طور پر اس میں امام ابو حذیفہ رحمہ اللہ پر محدثین کی جرحوں کو نقل کیا گیا ہے۔ جس کا جواب

احناف کے لیے ہمیشہ سے قرض رہا ہے، یا تو اکثر احناف اخذ و اقتباس میں بد دیانتی کا ارتکاب کرتے ہیں یا پھر محدثین ہی پر اپنے غیض وغضب کا اظہار کرنے لگتے ہیں۔ مولانا بناری نے ۱۱۰ جلیل القدر محدثین کا نام مع حوالہ کتب درج کیا ہے جنہوں نے امام ابو حنیفہ کوعلم حدیث میں ضعیف قرار دیا ہے۔ اس کے ساتھ ہی امام ابو بوسف اور امام محدکی تضعیف بھی متند کتابوں سے ثابت کی ہے۔ مطبع سعید المطابع بنارس سے ۱۳۳۱ھ میں شائع ہوئی۔

#### ۱۲ ـ شرعی باز برس در فتوی جواز عرس:

اس میں فتوی جواز عرس کے بیس سوالات کی تردید کی گئی ہے ۔مطبع سعید المطابع بنارس سے ۱۳۳۰ھ میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۱۲۔

#### ١٦- الصول الشديد على مصنف القول السديد:

ا کیک بریلوی معاصر ابوالمنظور قادری حنی بدایونی کے رسالہ'' القول السدید'' کا دندان ٹنکن جواب ہے ۔مصنف '' القول السدید'' نے فتو کی جواز عرس کی تائیں اور'' شرعی باز پرس'' کی تر دید کی تھی ۔مولا تا نے اس کا جواب دیا ہے۔ مطبع سعید المطابع بنارس سے ۱۳۳۱ھ میں طبع ہوا۔ تھی دوسفحات ۱۲۔

#### ١٦٠ التبديد لما في التهديد:

مولوی حبیب الرصان بدایونی نے ایک رسالہ" البدید" کھا سی میں مختلف رسومات بدعت کوشر معتب اسلامی کا حصہ ثابت کرنا چاہا ۔ مولانا سیف بناری نے اس خرافاتی عقیدے کی تردید کی ہے ۔ مطبع سعید المطابع بنارس سے ۱۳۳۲ھ میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۱۰۱۔

#### 10- جمع الرسالتين في النهي عن قراءة الفاتحة على القبور و الأطعمة برفع البدين مع الضميمتين الكريمتين:

اس میں کھانا سامنے رکھ کر اور قبر پر دونوں ہاتھ اٹھا کر سورہ فاتحہ پڑھنے کی رہم کی تردید کی گئی ہے۔ نیز حدیث ضعیف کے ججت نہ ہونے کی بھی بحث کی گئی ہے جو کہ قابل مطالعہ ہے۔ حب تصریح مولانا محم متنقیم سلفی بناری بیہ کتاب مولانا سیف بناری کے برادر صغیر حافظ عبد اللہ بناری کے نام سے شائع ہوئی تھی، تاہم اصلاً اس کے مولف مولانا سیف بناری ہی تھے۔ جید برقی پرلس دہلی سے ۱۳۴۴ھ میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۸۱۔

#### ١٦\_ تحفة الصبور علىٰ منحة الغفور:

مولدی عبد الحمید بناری کے رسالہ''منحۃ الغفور'' کے جواب میں ہے۔موضوع تردید بدعت مطبع سعید المطالع بنارس سے۱۳۳۲ھ میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۲۴۔ 

#### كار إيضاح المنهج لمؤلف إقامة الحجج:

یہ کتاب وحثی قلندر پوری اعظم گڑھی کے خرافاتی عقائد کی تردید میں ہے۔ وحثی صاحب نے بدعت کو دوحصول میں تقیم کرکے تمام بدعتی رسوم کو بدعت حسنہ ثابت کرنا چاہا تھا۔ مولانا سیف بناری نے وحثی صاحب کے دلائل کا تارو بود بھیر کررکھ دیا۔ مطبع سعید المطابع بنارس ۱۳۳۲ھ میں شاکع ہوا۔ تعداد صفحات ۴۸۔

#### ١٨ حسن الصناعة في صلاة التراويح بالجماعة:

اس میں نماز تر اور کے مع جماعت پڑھنے کا ثبوت دیا گیا ہے۔ ثنائی برتی پریس امرتسر سے٣٦٣ه ١٩٣٣ء کوطبع ہوا۔ تعداد صفحات ٢٠۔

#### 19\_تحرير الطرفين في صلوة التراويح و تكبير العيدين:

'' مدرسہ عین العلم'' شاہجہانی کے ایک اشتہار کے جواب میں ہے جس میں بیس رکعت تراوی کو سنت موکدہ ٹابت کیا گیا تھا۔ نیز تکبیرات عیدین کی افعالد نقد خفی کی رو سے بتائی گئی اور یہ دعویٰ کیا گیا تھا کہ یہی طریق سنت ہے۔مطبع سعید المطابع بنارس سے ۱۹۰۸ء میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۱۲۔

#### ٢٠\_ضحور المنجنيق على صاحب الحق الحقيق:

اس میں مولانا بناری نے ایک معاصر پانی پتی مصنف کی جدید کی ہے۔ پانی پتی مصنف نے بدعت سیر و بدعت سیر و بدعت سیر و بدعت حسنہ کی تقییم کی تھی اور اپنے خرافاتی رسومات کو سند جواز بخشنے کی کوشش کی تھی۔ یہ اس کا مدل ومسکت جواب ہے۔مطبع سعید المطابع بنارس سے ۱۳۳۲ھ میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۲۰۰۔

#### ٢١ البرذج في رد الأغوذج:

عبد اللطيف ناى ايك فخص كے اشتبار كا جواب ہے جس ميں اس نے امام بخارى سے متعلق لا يعنى سوالات كيے تھے مطبع سعيد المطابع بنارس سے ١٣٣٢ ه ميں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ٨۔

#### ۲۲ـ سواء الطريق:

بیمولانا کا خطبہ صدارت ہے جو ۲ اپریل ۱۹۳۳ء کوآل انڈیا اہلِ حدیث کانفرنس منعقدہ موضلع الدآباد کے موقع پر پڑھا گیا تھا۔ اس میں مولانا نے انتہائی ایجاز و جامعیت کے ساتھ تاریخ اہلِ حدیث پر روشنی ڈالی ہے اورعلم وفضل کے دریا بہا دیئے ہیں۔ مطبع اسرار کریمی الدآباد سے ۱۹۲۸ء میں طبع ہوئی۔ بعدازاں مولانا داؤد رازد ہلوی کی کوششوں سے ۱۹۲۲ء میں شائع ہوا۔ یہ دبی رسالہ ہے جو متعدد مرتبہ "مسلکِ اہلِ حدیث پر ایک نظر" کے عنوان سے شائع

www.muhammadilibrary.com د فاع سیف بناری و القاسم سیف بناری و القاسم

ہو چکا ہے ۔ اس کی ایک بہترین طباعت ڈاکٹر عبد الغفور راشد کی تقدیم و تہذیب کے ساتھ ادارہ تبلیغ اسلام جام پور سے ہوئی ہے ۔

#### ٢٣ إيضاح الطريق لصاحب التحقيق:

"سواء الطریق" کی اشاعت کے بعد مولانا حبیب الرحمان اعظمی نے "تحقیق المی حدیث" کے عنوان سے اس کا مفصل جواب لکھا۔ تاہم مولانا سیف بناری نے نا قابلی تردید دلائل و براہین سے مولانا حبیب الرحمان کے ایرادات کی تردید کی ہے کہ جس کے جواب میں مولانا اعظمی کو خاموش ہوجانا پڑا۔ آج تک کسی مقلد عالم نے اس کے جواب کی ہمت نہیں کی ۔ مطبع اسرار کریمی الد آباد سے طبع ہوا۔ تعداد صفحات 189۔

#### ۲۴\_تبصره:

مولانا بناری نے آل انڈیا اہل مدیث کانفرنس کی جانب سے جو یادگار خطبہ صدارت الہ آباد کے مقام پر ۱۳۹۲ھ میں دیا اور جو بعد ازاں" سواء الطریق" کے نام طباعت پذیر ہوا۔ اس کے بعد مئوآ تمہ ضلع اله آباد کے حنق بھائیوں نے اہلِ حدیث کانفرنس کی مخالفت کرتے ہوئے" آل انڈیا احناف کانفرنس" کا انعقاد کیا۔ جس کے صدر قاری محمد طیب دیوبندی تھے۔ موصوف نے اپنے خطبہ صدارت میں مسلک اہلِ حدیث کی تر دید کی اور دنیا جہال کی برائیاں اہلِ حدیث مسلک سے منسوب کردیں۔ مولانا سیف بناری نے ای پرتجرہ کیا ہے اور قاری صاحب کے دوے کی حقیقت بیان کردی ہے۔ شائی برقی پریس امرتسر سے ۱۹۳۳ء میں طبی ہوا۔ تعداد صفحات ۲۰۰۰۔

#### ٢٥ حكم الحاكم في كنية أبي القاسم:

مولانا نے اس رسالہ میں احادیث صححہ سے ثابت کیا ہے ابوالقاسم کنیت رکھنا جائز ہے ۔مطبع سعید المطابع بنارس ہے 9+9اء میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۲۱۔

#### ٢٧- الزهر الباسم في الرخصة في الجمع بين محمد و أبي القاسم :

مولانا نے اپنے ایک ہم مسلک معاصر مولانا تھیم ابوتراب عبد الحق امرتسری کی اس تقید کا جواب دیا ہے کہ محمدنام اور ابو القاسم کنیت ایک ساتھ رکھنا درست نہیں ۔ مولانا عبد الحق امرتسری نے اپنی تقید میں نہایت عامیانہ اسلوب اختیار کیا تھا، مولانا بناری نے بھی ترکی بہترکی نہایت سخت الفاظ اختیار کیے۔مطبع سعید المطابع بنارس سے ۱۳ساھ، میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۱۲۔

1/2 رمي الجمرتين علىٰ شاك كلمة الشهادتين:

www.muhammadilibrary.com.
د الأعلى تخارى المنظام سيف بنارى ولايش

مولوی عبدالستار بن امام الدین قادر پوری وہلوی کے ان مواعظ و تقاریر کی تردید پرمشتل ہے جس میں موصوف فرماتے تھے کہ'' لاا لہ الا اللہ محمد رسول اللہ'' اجتماعی طور پر کہنا شرک ہے کیونکہ بیکلمہ اجتماعی طور پر قرآن و حدیث میں واردنہیں ہوا ہے۔مولانا نے ثابت کیا ہے کہ اجتماعی طور پر بیکلمہ حدیث میں موجود ہے۔ نیز ان لوگوں کا بھی جواب دیا ہے جواس میں نحوی خدشات نکالتے ہیں۔مطبع سعیدالمطالع بنارس سے ۱۳۲۲ھ میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۲۰۹۔

#### ٢٨ ـ علاج در مانده در كيفيت مباحثهُ ثانتُره:

ٹانڈہ ضلع فیض آباد کے مقام پر بماہ جمادی الثانی اسساھ میں مولانا سیف بناری اور مولانا محمد فاخر حنفی الد آبادی کے مابین تحریری سوال و جواب کا سلسلہ شروع ہوا تھا جو اصل مناظرے کا پیش خیمہ فابت ہوا۔ اس میں ای کی کیفیت درج کی مجی ہے۔ مولانا محمد متنقیم سلفی کیصتے ہیں:

"اس رسالہ میں تیں سوالا یک سولوی فاخر حنفی صاحب کی طرف سے ہیں اور پچیں مولانا سیف بناری کی جانب سے ، لیکن دونوں کے اصل حوالات کے جوابات کسی کی طرف سے نہیں آئے بلکہ مقابلہ شعر و شاعری میں ہو کر دہ گیا۔ اور آخر میں جب حوالانا فاخر بے بس ہو گئے تو خط میں صرف پر کھے کر جیج دیا کہ "جواب جابلاں باشد خوثی" اس کے جواب میں مولانا سیف نے اس رقعہ پر پر تضمین ککے دی:

یبی کہہ کر کرو تم عیب پوشی میں جواب جاہلاں ہاشد خموثی

[ما بنامه " محدث " بنارس : نومبر ١٩٨٥ ء]

يدرساله مطبع سعيد المطالع بنارس سے اسسار میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات اللہ

#### ۲۹\_السعيد ( ٹريکٹ نمبرا ):

اس رسالہ میں توحید اور اس کی تینوں اقسام کی وضاحت کی گئی ہے ۔مطبع سعید المطابع بنارس سے ۱۳۳۰ھ میں اطبع ہوا۔ تعداد صفحات ۱۲۔

#### ۲۰۳۰ سوالات کے جوامات:

یدان ۱۲ سوالات کے جوابات پرمشمل ہے جوشنے کاظم حسین نے مولانا سیف بناری کے رسالہ'' السعید'' پر کیے تھے ۔مطبع سعد المطابع بنارس ہے ۱۳۳۰ھ میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۱۲۔

#### ا٣-السعيد ٹريکٹ نمبر٣،٣:

اس میں ایک پانی پتی معاصر مولوی کے رسالہ 'دسف السر المكون با ثبات علم ماكان وما يكون ' كا جواب ديا ہے اور ثابت كيا ہے كه نبى كريم مُن الله عالم الغيب نبيس منے مطبع سعيد المطابع بنارس سے طبع ہوا۔ تعداد صفحات ٣٣۔

www.muhammadilibrary.com

(ماع سح بخاری علامه ابوالقاسم سیف بناری بلاشه که ها می اور که علامه ابوالقاسم سیف بناری بلاشه که اور که اور

#### ٣٢ - الإصباح في رد الإيضاح:

مولانا کے ایک معاصر بناری عالم نے ایک رسالہ کھے کر بید ثابت کرنے کی کوشش کی تھی کہ'' ابو ہریرہ'' باعتبار لغت غیر منصرف ہے۔ بید فیر منصرف ہے۔ بید کا نعت غیر منصرف ہے۔ بید کتاب عربی میں ہے۔ اس موضوع پر مولانا محمد سورتی نے بھی داد تحقیق دی ہے۔ مطبع الا کسیر الاعظم بنارس سے اساساھ میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۱۱۔

#### ٣٣ عمدة التحرير في جواب المنير و صاحب التفسير:

یدرسالہ بھی ابو ہریرہ کے منصرف وغیر منصرف ہونے کے مسلے پر ہے ۔مولانا کا رجمان تھا کہ بیمنصرف ہے۔
کونکہ اس میں صرف تامیثِ لفظی یائی جاتی ہے، نیز ابو ہریرہ اسم علم نہیں بلکہ مرکب اضافی ہے۔ یہ بھی بزبان عربی
ہے۔مطبع سعید المطابع بنارس سے ۲۹ سامی طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۱۳۔

#### ٣٣٣\_أحسن التقرير في جواب المنير٪

بی مختصر رسالہ بھی بسلسلہ " انصراف ابو ہریہ " بے مطبع سعید المطالع بنارس سے ۱۳۲۹ھ میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۳۔

#### ٣٥ عمدة الرفيق:

یدرسالہ بھی بسلسلہ" انصراف ابو ہریرہ" ہے ۔

#### ٣٦- اللؤلؤ و المرجان في تكلم المرأة بآيات القرآن :

یہ خضر رسالہ عہد سلف کی ایک پاکیزہ خاتون اور سیدنا عبد اللہ بن مبارک کے باہم مکالمہ پر مشمل ہے۔ حضرت این مبارک کے تمام سوالات کے جوابات ان نیک خاتون نے آیات قرآنی سے دیا اور حیرت انگیز طور پر قرآن سے باہر ایک لفظ استعال نہ کیا۔ عبور قرآن کی ایسی مثال شاید ہی مل سکے ۔ مولانا سیف بناری نے اس مکا لے کوتاری خوان سوانح کے اوراق سے نقل کیا ہے ۔ مطبع سعید المطابع بنارس سے تیسری مرتبہ ۱۳۳۱ھ میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۸۔

• بسلسله انسراف ابو ہریرہ مولانا کے بیرسالے ان کے ایک تلمیز رشید مولانا محد منیر کے نام سے طبع ہوئے ۔ جیسا کہ مولانا خود لکھتے ہیں: '' بیہ چاروں رسالے (۱) عمدة التحریر (۲) احسن التریر (۳) عمدة الرفیق (۳) الاصباح فی ردّ الایضاح ابو ہریرہ کے انسراف کی بابت ہیں جو بمصلحت میرے تلافدہ کے نام سے شاکع ہوئے ۔''[الز ہرالباسم: ۹، بحوالہ ماہنامہ'' محدث' بنارس و مهر ۱۹۸۵ء]

www.muhammadilibrary.com دفاری می بخاری کا مینادی دانشد کا مینادی دانشد

#### ٣٤ لؤلؤ الشرع في حديث أمّ زرع:

سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت کردہ مشہور حدیث موسومہ امّ زرع کا اردو ترجمہ وتشریح ہے ۔مطبع سعید المطابع بنارس سے ۱۳۲۹ھ میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۸۔

#### ٣٨ ـ سفر بيت الله:

اس کتاب میں مولانا نے اپنے سفرنامہ کج کے حالات رقم کیے ہیں۔ جج کے اسرار و مقاصد ، احکام قربانی کی تفصیلات ، مدیند منورہ ، معجد نبوی اور اطراف حرم پاک کے واقعات کے ساتھ ساتھ جمبئی ، جد ہ و دیگر اماکن کی تاریخی حیثیت پر بھی روثنی ڈالی ہے ۔ نیز موجودہ عہد میں عربی زبان میں جو پھے تبدیلیاں رونما ہوگئی ہیں ان کی بھی نشاندہی کی ہے۔ ارکان جج کی مسنون دعا کیں بھی جمع کردی ہیں ۔ مطبع سعید المطابع بنارس سے ۱۳۳۱ھ میں طبع ہوا۔ تعداد صفحات ۲۲۔

#### ٣٩ تذكرة السعيد:

اس میں مولانا سیف بناری نے اپنے والبر کری مولانا محرسعید محدث بناری رحمداللہ کے حالات رقم کیے ہیں۔ مطبع سعید المطابع بنارس سے ۱۳۲۸ھ میں طبع ہوا۔ تعداد صفی ہے ۳۹۔

#### ۴۰ ـ حصول المرام:

اس میں روز مرہ زندگی کے مختلف مسائل پرشری احکام سے متعلق اطار ہے و آثار جمع کی گئی ہیں۔ یہ کتاب ہنوز منظر طباعت ہے۔

#### ا٣- التنقيد في رد التقليد:

جیا کہ عنوان ہی سے ظاہر ہے کہ یہ کتاب تقلید کی تردید میں ہے۔

#### ٣٢ ـ ذكر أهل الذكر:

بدرسالہ دوفسلوں پرمشمل ہے۔ پہلی فصل آیت کریمہ ﴿ فَسُنَاوْا اَهْلَ اللّهِ نَحِدِ إِنْ كُنْتُمُ لَا تَعْلَمُوْنَ ﴾ كى تغير ہے اور دوسرى فصل ميں بنايا گيا ہے كہ اہل الذكركون لوگ ہيں مطبع سعيد المطابع بنارس سے ١٣٢٧ه ميں طبع ہوا۔

#### ٣٦٠ تنقيد المعيار:

اس كتاب مين شاه محمد اساعيل شهيد اور مولانا محم سعيد محدث بناري پر اللي بدعت كے اعتر اضات كا جواب ديا

www.muhammadilibrary.com 58 كالماري والشاعم سيف بناري والشن دفاع متيح بخاري گما ہے ۔مطبع سعید المطالع بنارس ہے ۱۳۲۷ھ ہیں طبع ہوا۔ ۳۴ \_ اظهار حقیقت : بدرسالدمرزا غلام احمد قادیانی کے دعاوی کی حقیقت پر ہے ۔مطبع سعید المطالح بنارس سے١٣٣٢ ه میں طبع ہوا۔ ۴۴ ـ ردمرزائيت: مرزا قادمانی کی تر دید میں ہے۔ ۳۵\_معیار نبوت: اس کتا ہے میں پہلے نبی کی بشریت قرآن مجیدے ثابت کی منی ہے پھرمعیار نبوت کی وضاحت کی منی ہے مطبع سعید المطالع بنارس ہے ۱۳۵۲ میں طبع موا۔ ۴۶ ـ شرح کافیه: ابن حاجب کی'' الکافیہ'' کی شرک

#### ٢٧- اربعين محري :

اس میں مولانانے جالیس احادیث مبارکہ جمع کی ہیں

ان ندکورہ بالا تصانیف و تالیفات کے علاوہ مولا نا سیف بناری کی جن کتابوں کے محض ناموں بی سے واقفیت

٦٣ ـ احسن المسائل

۲۵ ـ کسوفی معیار اسلام

ہوسکی ، وہ حسب ذیل ہیں:

وسمه رفع اوبام از ظهورامام ۴۸\_جمع المسائل والعقائد ۱۵- الا فكارعلى الا ذ كار ٥٠\_تعليم السلام ۵۳ \_عيد الضحا ۵۲ ـ وفع بهتان ٥٠ السير الحسثيث في برأة الل الحديث ۵۵ ـ قشف الشر في رد كشف الشر

۵۵۔ ثنائے رہانی ۵۷-زبان عرب

9 ۵ \_ نور اسلام بجواب ظهور اسلام ۵۸ ـ جواب دعوت

۲۱ ـ بداية السائل الى احاديث وائل ۲۰\_الحوائز

٦٢ ـ نافع الإحناف

۲۴ ـ روز مره مسائل ضرور په

۲۲\_سوالات ازعلائے وین

www.muhammadilibrary.com وقاع من بناري والقام سيف بناري والقاري والقام سيف بناري والقاري

#### کتب خانه:

علامہ سیف بناری کا کتب خانہ بیش بہاعلمی خزینوں کا مرکز تھا۔ جس میں مطبوعہ وغیر مطبوعہ کتابوں کا وسیع ذخیرہ تھا۔ تاہم بعد ازاں بیرکتابیں جامعہ سلفیہ بنارس کو دے دی گئیں۔ جہاں بیرمولانا بناری کے گوشتہ کتب کی حیثیت سے محفوظ ہیں اور اس طرح الحمد للد بیرکتابیں ضائع ہونے سے رہ گئیں۔

#### مرض و وفات :

1967ء میں پہلی بارعلا مدسیف بناری پر فالج کا جملہ ہوا ، تا ہم علاج سے افاقہ ہوا۔لیکن ۱۹۴۸ء کے اواخر میں دوبارہ فالج کا جملہ ہوا ، تا ہم علاج سے افاقہ ہوا۔لیکن ۱۹۴۸ء کے اواخر میں دوبارہ فالج کا جملہ ہوا اور م صفر ۱۳۲۹ھ/ ۲۵ نومبر ۱۹۴۹ء کو بروز جمعہ علم وحکست کے اس آ قما ب فوات پائی ۔ وہ نماز جمعہ کے لیے وضو کر رہے تھے کہ ان پر فالج کا شدید جملہ ہوا۔ جس سے جانبر نہ ہو سکے اور روح تفس عضری جدا ہوکر ملا اعلیٰ کی بلندیوں پر جا پہلی کے آنا لله و إنا إليه راجعون

#### مولانا حنیف ندوی کا تعزیق شذره

علامه سیف بناری کی وفات پر برصغیر پالک و بندکی علمی دنیا میں بالعوم اور طبقهٔ اہلی حدیث میں بالخصوص فضائے سوگوار طاری ہوئی ۔علاء نے اظہار تاسف کیا۔ مختف رسائل و جرائد میں تعزیق شذرات لکھے گئے ہفت روزہ "الاعتصام" لاہور کی ۹ رسمبر ۱۹۸۹ء کی اشاعت میں مولا نامحہ علیف ندوی نے لکھا کہ

جو بادہ کش تھے پرانے وہ اٹھٹے جاتے ہیں کہیں سے آب بقائے دوام کے ساتی

ا۔ قیس کی موت تنہا ایک آ دی کی موت نہیں ، اس کے مرنے سے تو بوری قوم کی عمارت گر پڑی ۔

۲۔ شکوہ اللہ سے ہے لوگوں سے نہیں ۔ میں دیکھتا ہوں کہ زمین کی آبادیاں جوں کی توں قائم ہیں اور دوست ہیں کہ یطے جارہے ہیں ۔

س۔ دوستو! موت کے سواکوئی اور مصیبت ہوتی تو اس کا گلداور چارہ سازی بھی ہوتی، موت پر کیا گلہ؟ علمی حلقوں میں بالعموم اور جماعت اہلِ حدیث میں بالخصوص بی خبر بڑے حزن و ملال سے سی جائے گ کہ حضرت العلام ابوالقاسم بناری سم صفر ۱۳۲۹ھ کو جمعہ کے روز ۱۲ بیجے فالج کے شدید حملے سے چل لیے ۔ انا لله وانا الله و انا الله و انا الله و انجا ہے و

مرحوم یکاندروزگار عالم ، شیوا بیان مقرر اور تکتر ننج مناظر سے - حدیث و فقد کی جزئیات پر بوی گری نظر رکھتے سے ا رکھتے سے ۔ اسلامی تاریخ، جس سے علائے عربی کو بہت کم لگاؤ ہوتا ہے ، مولانا کا خاص موضوع تھا اور

# وفاع سيح بخارى برائين برائين برائين برائين برائين برائين برائين

پھراسلامی تاریخ کا وہ حصہ جس کا تعلق محدثین کے سیر وسوائے سے تھا ، وہ تو گویا انہیں از برتھا۔ وقت کی تمام علمی و سیاسی تحریکوں میں نمایاں حصہ لیا۔ ابتدا ہی سے جمعیة العلماء ہند کے ساتھ رہے اور متعدد بار جیل بھی گئے ۔نظر بیابل حدیث سے تو مرحوم کوعشق تھا۔ جب تک زندہ رہے ، اس کی اشاعت وتبلیغ میں کوشاں رہے ۔

مرحوم غنیمت تنجابی کے تاریخی گاؤں تنجاہ (شجرات پاکتان) کے ایک غیرمسلم خاندان سے تعلق رکھتے سے ۔ ان کے والد کو اللہ تعالیٰ نے اسلام کی نعمت اور صلاح وتقویل کی بہت مقدار سے نوازا تھا۔ ان پر اللہ تعالیٰ کا دوگونہ فضل تھا یعنی عقیدہ وعمل کی صحت کے ساتھ علم وفضل کی برکتیں بھی ارزانی ہوئیں ۔'' اللہ تعالیٰ کا دوگونہ فضل تھا یہ کا مدیث :۲۱۷،۲۱۲

#### سوانحی مآخذ:

- ا۔ مولانا کے علم وفضل کے اعتراف میں مجلہ '' نور تو حید'' لکھنؤنے ایک اشاعت خاص'' مولانا ابوالقاسم سیف بناری نمبر'' نکالا تھا جوافسوں ہے کہاب عام طور پر ستیاب نہیں ہے ۔
- ۲۔ مولانا ابو بھی امام خاں نوشہروی نے'' نزاجم علائے حدیث ہند'' میں علامہ سیف بناری کے حالات لکھے چونکہ وہ معاصر سوانح نگار ہیں اس لیے اس مضمون کی تاریخی اہمیت ہے۔
- س\_ مولانا محمر عزر سيمس في "حياة المحدث شمس الحق و أعمالة " ميس كرال قدر متفرق معلومات كو يكجا كرتے ہوئے علامه بناري كے حالات لكھے كونكه وہ علامه من الحق كتاميذ رشيد تھے۔
- س۔ مولانا محمستقیم سلفی نے ''علا مہمحمہ ابوالقاسم صاحب سیف بناری اور ان کی تصانیف'' کے عنوان سے چار اقساط پرمحیط مضمون لکھا جو ماہنامہ'' محدث'' اعظم گڑھ کی سمبرتا دیمبر ۱۹۸۵ء کی اشاعت میں شائع ہوا۔

ان کے علاوہ مولانا عبد المجید خادم سوہدروی نے''سیرت ثنائی'' اور'' استادِ پنجاب'' میں ، ملک عبد الرشید عراقی نے'' چالیس علائے اہلی حدیث'' اور'' تذکرۃ النبلاء فی تراجم العلماء''میں ، مولانا محمد اسحاق بھٹی نے'' برصغیر کے اہلی حدیث خدام قرآن'' میں اور ڈاکٹر عبد الغفور راشد نے'' مسلکِ اہلِ حدیث پر ایک نظر' کے مقدمے میں لکھے ہیں۔ ان کے علاوہ بھی مختلف تذکرہ نگاروں نے مولانا بناری کے حالات جستہ جستہ قلمبند کیے ہیں۔

# اللمحات

شهر إلى ما في أنوار المهاري

منالظلمات

علامه محمد رئيس ندوى رحمه الله



# تصحيح العقائد

# بإبطال عالية المالية ا

تالیف علامه محمد رئیس ندوی رحمه الله

hammadilibrarv.com تاليف المنت الموكن المعلك الموالق است

﴿ فَانْتَقَمُّنَا مِنَ الَّذِينَ آجُرَمُوا وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾

بمنّ و لطف باری، ایں خیر جاری، ہمچو ابر بہاری، با مشك تتارى، درتائيد صحيح بخارى،

ملقب به

حل مشكلات بخاري

# الكوثر الجاري

في جواب

# الجراج على البخاري

لیمنی درتر دیدرساله "المجوح علی البهجاری" مولفه ڈاکٹر عمر کریم حنفی سالاری

المسابع

ازتصنیف سلطان القلم مولانا حاجی محمر ابوالقاسم صاحب قاری ابن مولانا الحاج مولوي محمر سعيد صاحب مرحوم ومغفور محدث پنجابي ثم البنارسي

بييب إللهالة فمزالتكنير

هجوت محمدا • فأجبت عنه وعند الله في ذاك الجزاء

الحمد لله الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الباري، الذي بعث في الدنيا لإحياء سنن نبيه الأكرم أبا عبد الله محمداً البخاري \_رحمه الله\_ والصلوة والسلام على رسوله محمد منظ صاحب الكوثر الحاري ، الذي فاحت روائح أحاديثه في أقطار العالم بالصحيح البخاري، من أحذه أحذ بحظ وافر وعلا قدره كعلو الكواكب الدراري، ومن حرم عن درسه وتدريسه حرم عن الخير كله ولم ينل بضياء ساري، اللهم صل وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ما سمعه سامع وقرأه القاري.

أما بعد: فيا أيها الإخوان!

اس زماند آخر پر آشوب میں، جو ساعت کبریٰ کا ہمدی ہے، اہل فتن نے ہرطرح کا غل مچایا ہے، قیامت کا ہنگامدا ٹھایا ہے، ویامت کا ہنگامدا ٹھایا ہے، ویصل دور کی است کا طریقتہ سرداور نرم ہے، بدعت کا ہازارگرم ہے، عوام تقلید کے نشہ میں مخمور میں اور سنت سے کوسوں دور میں!

پری نهفت رخ دیو در کرهمهٔ بناز بوخت عقل زجرت که این چه بوالعجی سند

صحیح بخاری، جس کا اُصح الکتب ہونامسلم ہے، اس پر طرح طرح کی ژولیدہ زبانی اور ژا ژخائی کی جا رہی ہے، تاکہ اس کا نام ونشان صفحہ ونیا سے حرف غلط کی طرح مٹا کر کالعدم کر دیا جائے، کیکن حریفوں کوخوب یادر کھنا چاہیے کہ:

> چرا نے را کہ ایزد برفروزد ہر آئس تف زندریشش ببوزد اس نور الٰی کی ضیا یوں ہی رہے گی افواہ سے ممکن نہیں اطفاۓ بخاری

تم نے محمد (بن اساعیل بخاری) کی جمو کی ، تو میں نے اس کی طرف سے جواب دیا اور اللہ ہی کے ہاں اس کی جزا ہے۔

ناز وانداز میں دیو پری کا چہرہ چھپائے ہوئے تھا،عقل جیرت ہے گم ہوگئ میر کیا عجب پن ہے؟

<sup>🗨</sup> جس چراغ کو خدائے کریم روٹن کرے، جوکوئی بھی اس پر تھوک چھٹنے گا اس کی اپنی داڑھی ہی جلے گی۔

www.muhammadilibrary.com لا مناع کا بناری کا دیا گائی کا دیا کا

تفصیل اس اجمال کی ہے ہے کہ ان دنوں ایک رسالہ "الجوح علی البخاری" (جو اخبار" اہل فقہ" کے مضامین کا مجموعہ ہے) واکٹر عمر کریم حنی پٹوی نے شائع کیا ہے، جس میں نہایت بے باکی سے صحیح بخاری پر فرضی کلتہ چیپیاں اور جھوٹے اعتراضات کئے گئے ہیں، اور امام عالی مقام کی شان والاشان میں نہایت رکیک اور بیہودہ الفاظ استعال کر کے تہذیب و حیا کا خون کیا گیا ہے، گویا در پردہ اپنی کم مائیگی اور قلیل البھاعتی کا جوت دیا گیا ہے، ان امور متذکرہ بالا کے وجوہ سے جواب کھنے کو طبیعت نہیں جائے تھی، لیکن حضرت حسان بن ثابت ڈٹائڈ کا شعر معنونہ بالا

هجوت محمداً فأجبت عنه

وعند الله في ذاك الحزاء

اس دوسرے مصرع نے طبیعی کو ابھار دیا اور بالله التوفیق کہ کرقلم ہاتھ میں اٹھالیا۔ خدا سے دعا ہے کہ اس کمٹن بیڑے کو یار لگا دے اور منزل مفسور کو پہنچا دے۔ع۔ ویر حم الله عبداً قال آمینا!

چونکہ ان جرحوں سے اکثر کے جوابات وال فرقا شائع ہو چکے ہیں، البذا ان میں اختصار سے کام لیا جائے گا اور

ب اوقات حوالہ پر اکتفا کافی ہوگا۔ خدامعترض صاحب کو زندہ رکھے کہ ان کے اعتراضات کی بدولت صحیح بخاری کے

مطلعِ حقیقت سے الزامات کا گردوغبار دور ہوگیا اور اس کے چبرے کا نکھرا رنگ اہل نظر کے پیش رو ہوگیا۔

مانگا کریں اب سے دعا جم یار کی آخر تو دشنی ہے اثر کو دعا کے ساتھ

جوابِ رسالہ شروع کرنے سے قبل چند ضروری اور مفید امور کا تذکرہ کیا جاتا ہے، جس سے کتاب پر کافی روشی پڑنے کی امید ہے۔ والله الموفق والمعین۔

# امام بخاری ڈشکٹنے

ہمارے ظلم کیش ڈاکٹر عمر کریم نے اپنی حفیت کی بدولت رسالہ جرح میں اکثر مقامات پر امام کی نسبت بیرالزام رکھا ہے کہ حنفیہ کے نزدیک ان کاعلم وفہم ، حفظ واجتہاد اور درایت وعرفان چونکہ غیرمسلم اور ٹابت نہیں ہے، للہذا حنق لوگ ان کے قائلِ قدرنہیں ہو سکتے ، اس لئے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ امام بخاری بڑلائے: کی نسبت محض حنفیہ کے اقوال پیش کروں ، تا کہ اصلی حنقی کو مرتالی کی گنجائش نہ ہو۔

#### ابن عابدين حنفي كا قول:

شامی (ر ذالسحتار ) کے مؤلف کوکون ہیں، اپنی جن کا نام نامی ابن عابدین ہے اور مسلم حقی ہیں، اپنی کتاب الله عقود اللآلي " میں فرماتے ہیں:

"الحامع المسند الصحيح لأمير المؤمنين وماهان المحدثين، الحافظ الشهير، الناقد البصير، من كان وجوده من النعم الكبرئ على العالم، الحافظ لسنة رسول الله منظه المحجة، الواضح المحجة محمد بن إسماعيل البخاري، وقد أجمع الثقات على حفظه وإتقانه و حلالة قدره ويتميزه على من عداه من أهل عصره، و كتابه المنه المكتب بعد كتاب الله تعالى، وأصح من صحيح مسلم، ومناقبه لا تستقصى لخروجها عن أن تحصى، وهي منقسمة إلى حفظ ودراية، واجتهاد في التحصيل، ورواية ونسك وإفادة وورع وزهادة وتحقيق وإتقان وتمكن وعرفان وأحوال وكرامات، وهذه عبارات ليست بكثيرة ولكن معانيها غزيرة، وقد أفرد كثير من العلماء ترجمته بالتاليف، وأودعها في قالب الترصيف، وذكروا من كراماته ومناقبه وأحواله من ابتداء أمره إلى آخر مآله، وما اختص به صحيحه من الخصوصيات المتكاثرة، ويعلم به السامع أن ذلك فضل الله تعالى يؤتيه من يشاء من عباده، ويتيقن أنه معجزة للرسول تَشك حيث وجد في أمته مثل هذا الفريد العديم النظير، رحم الله روحة و نوّر مرقده وضريحة، وحشرنا في زمرته تحت لواء سيد المرسلين." انتهى وحود الله روحة و نوّر مرقده وضريحة، وحشرنا في زمرته تحت لواء سيد المرسلين." انتهى

" جامع مند تسيح مؤلفه امير المومنين سلطان المحد ثين، حافظ مشهور، بركفنه والع تجربه كار، جن كا وجود ونيا

میں بہت بڑی انعتوں میں سے تھا، رسول اللہ تھ آھے کہ مانت کے حافظ، نہایت معتبر راہ کو واضح کرنے والے محمد بن اساعیل بخاری وطلق کہ تمام تقد لوگوں نے ان کے حفظ و اِ تقان ، بزرگی وشان اور ان کے اپنے زمانہ والوں پر ممتاز ہونے پر اجماع کیا ہے اور ان کی کتاب (صحیح بخاری) اللہ تعالیٰ کی کتاب (قرآن) کے بعد سب سے نہایت صحیح کتاب ہے، حتی کہ مسلم سے بھی صحیح ہے، اور ان کی تعریفیں بے حد بین کہ شار نہیں کی جا سکتیں، اور وہ حفظ اور درایت اور اجتہاد اور روایت اور عبادت اور افادہ اور پر بین گاری اور زہد اور خصیق اور اتقان اور خمکن اور عرفان اور احوال اور کرامات پر منظم بین، بید عبارتیں بہت نہیں ہیں، کین معانی ان کے بہت ہیں، اور بہت سے علماء نے ان کا ترجمہ اور حالات علیحدہ تالیف کے بین اور اس کو قالب بیان میں لائے ہیں اور ان کی کرامتوں اور منظبوں اور حالتوں کو ابتدا سے اختہا تک ذکر کیا ہے، اور ان کی رجاح کے اشر جو بہت می خصوصیات ہیں، ان کو بھی ذکر کیا ہے کہ جس سے نئے والا معلوم کر لے گا کہ بی اللہ تعالیٰ کا فضل ہے، اپ بندوں میں سے جس کو چاہے دیتا ہے اور یقین کر لے گا کہ بیدرسول اللہ تائیخ کا تھی ہے کہ آپ کی امت میں ایسے ایسے نادر نایاب بے مشل لوگ کے زمرہ میں داخل کر کے سیدرالرسلین کے جیند کے بی اور ان کی خواب گاہ وقبر کومنور کرے اور ہم لوگوں کو ان کے زمرہ میں داخل کر کے سیدرالرسلین کے جیند کے بیچھی و مجتم کرے۔'' آ مین!

الله اكبر! كوئى حنى تو امام بخارى والله ك زمره مين داخل عرفى كم تمنا كري، دعائين ما تلكي، اوركوئي اتنا تتنفر؟!

چ م

کلاہِ خسروی و تابع میں بہر کل کے رسد حاشا وکلاً

## عيني حنفي كا قول:

یج پوچھے تو اس کے بعد کسی دوسرے حقٰ کی عبارت پیش کرنے کی ضرورت نہیں تھی، کیونکہ علامہ شامی حقٰ نے تمام جھٹروں کا فیصلہ کر دیا اور امام بخارمی وطشہ اور ان کی جامع صحیح کی تچی حالت بیان کر سے جمیں وگری دے دی، کین ہمارے معترض واکثر عمر کریم کے نزدیک عینی حنٰ کا زیادہ اعتبار ہے، اس لئے کہ انہوں نے اپنے رسالہ ''الحرے" میں زیادہ تر عینی کی عبارات پیش کی میں، لہذا مناسب ہے کہ ہم بھی علامہ عینی حنٰ کا قول پیش کریں کہ ان کے نزدیک امام بخاری کا کیا رتبہ تھا؟ چنانچے فرماتے ہیں:

" الحافظ الحفيظ، الشهير المميز، الناقد البصير، الذي شهدت بحفظه العلماء الثقات، وأغترفت بضبطه المشايخ الأثبات، ولم ينكر فضله علماء هذا الشأن، ولا تنازع في صحة

سرداری کی پگڑی اور باوشائی کا تاج، ہر کہہ ومبدی قسمت میں کہاں!

تنقيده اثنان، الإمام الهمام حجة الإسلام أبوعبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، أسكنه الله تعالىٰ بحابيح جنانه بعفوه الجاري. "انتهى (عمدة القارى: ٥/١)

'' حافظ تگہبان، مشہور تمیز کرنے والے، پر کھنے والے تجربہ کار، جن کے حفظ کی شہادت معتبر علاء نے دی
ہے، اور ان کے ضبط کا اقرار معتبر مشاکنے نے کیا ہے، اور اس شان کے علاء نے ان کے فضل کا انکار نہیں

کیا اور ندان کی پر کھ کے صبح ہونے میں دو محضوں نے بھی اختلاف کیا، امام بزرگ ججت اسلام ابوعبداللہ

مجمہ بن اساعیل بخاری رائے خدا اف کو اپنے عفو جاری کے صدقہ میں اپنی جنت کے بچ میں جگہ دے۔' • • معلام مینی حفی کا تو امام صاحب کے ساتھ بی عقیدہ ہے اور آپ کا کچھ اور بی خیال ہے! ند معلوم آپ کی حفیت کس مثل مینی حفق کا تو امام صاحب کے حفید کے خیال اور آپ کے تعصب میں آسان وزمین کا فرق ہے۔

رنگ کی ہے؟ حالانکہ گزشتہ زمان کے حفید کے خیال اور آپ کے تعصب میں آسان وزمین کا فرق ہے۔

#### ملاعلی قاری حنفی کا قول:

و یکھئے ملاعلی قاری حنفی کیا لکھتے ہیں۔

"أمير المؤمنين في الحديث، و ناصر الأحاديث النبوية، و ناشر المواريث المحمدية، قيل: لم ير في زمانه مثله من جهة حفظ الحديث وإتقانه، وفهم معاني كتاب الله وسنة رسوله، ومن حيثية حِدّة ذهنه ودقة نظره ووفور فقهه وكما رهده وغاية ورعه وكثرة اطلاعه على طرق الحديث وعلله وقوة اجتهاده و استنباطه." انتهى (مرفق ١٦٢)

'' حدیث میں مومنین کے امیر، نبوی حدیثوں کے مدو کرنے والے، پھیلانے والے محمدی میراثوں کے، ان کے زمانہ میں مثل ان کانہیں دیکھا گیا حفظ حدیث اور انقان حدیث اور سجھنے معانی قرآن و حدیث اور انقان حدیث اور سجھنے معانی قرآن و عدیث حدیث کے جہت سے اور بحثیت تیزی ذہن و بار کی نظر و زیادتی بفتہ اور ملک زبد اور غایت پر ہیز گاری اور بہت اطلاع حدیث کی سندوں پر اور حدیث کی علتوں پر اور قوت اجتہاد اور استنباط ان کا'' سجان اللہ! کیا کمال تھا امام کو کہ جس کے ذکر سے محققین حفیہ بھی رطب اللمان ہیں؟! ایسے با کمال امام کی شان میں آج کل کے حفق (جو دراصل اپنی حفیت ہیں بھی وصبہ لگاتے ہیں!) کیسی گتا خیاں کرتے ہیں؟ عداان سے سمجھ!

• نيزاى كمتمل علامه يني سيح بخارى كي تعريف وتوصيف كرتے ہوئے لكھتے ہيں: "وقد دون في السنة كتابا، فاق على أمثاله، وتميز على أشكاله، ووضحه بجواهر الألفاظ من درر المعاني، ورضحه بالتبويبات الغريبة المباني، بحيث قد أطبق على قبوله بلا خلاف علما، الأسلاف والأخلاف، فلذلك أصبح العلما، الراسخون الذين تلألأ في ظلم الليالي أنوار قرائحهم الوقادة، واستنار على صفحات الأيام آثار خواطرهم النقادة، قد حكموا بوجوب معرفته وأفرطوا في قريضته ومدحته. " نيز قرمات هين: "اتفق علماء الشرق والغرب على أنه ليس بعد كتاب الله تعالى أصح من صحيحي البخاري و مسلم، فرجح البعض، منهم المغاربة، صحيح مسلم على صحيح البخاري، والجمهور على ترجيح البخاري على مسلم، لأنه أكثر فوائد منه" (عمدة القاري: ١/٥)

عرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح (١/ ٢٧)

www.muhammadilibrary.com الاعتاب المسلمة ألا المسلمة المسلمة

شخ عبدالحق حنفي وشخ نورالحق حنفي کے اقوال:

ملاعلی قاری حفی کے مثل بلکہ انہیں کی عبارت کا ترجمہ شخ عبدالحق حفی وہلوی نے " أشعة اللمعات " (۹/۱) میں بیک الفاظ یوں کیا ہے:
میں اور ان کے صاحبزارہ شخ نورالحق حفی وہلوی نے " تیسیر القاری " (۱/۳) میں بیک الفاظ یوں کیا ہے:
"بخاری پیشوا و مقتدائے فن حدیث و اہل آں بودہ، و او را درمیانِ محدثان أمیر المومنین فی
الحدیث و ناصر الا حادیث النبویة و ناشر المواریث المحمدیه القاب است، و ک
ورزمان خود ورحفظ احادیث واتقان آں وفہم معانی کتاب وسنت وحدّت ذبمن وجودت قریحت ووفور فقہ
و کمال زہد و غایت ورع و کئرت اطلاع برطرق حدیث وعلل آں ودقت نظر وقوت اجتہاد واستنباط فروع
از اصول نظیرے نداشت؛ انتھی ●

ا یسے جامع کمالات امام الدیل کے اوپر (۱) عدم معصومیت کا اعتراض (۲) اور عدم اجتباد (۳) اور مقلدیت (۳) کا الزام کس قدر ناموزوں اور حقیقت کے بالکل خلاف اور انصاف سے کوسوں دور ہے؟! ہرسدامور کی بابت بتر تیب سنے:

#### ا- امام بخارى رشالله كالمعصوم ندمونا:

امام پر سیاعتراض که "چونکه وه معصوم نه سخے، لبذا ان سے وقوع خطامکن ہے۔ "معترض کی انہنا ورجہ کی ہے عقلی پر دال ہے، اس لئے کہ لغزش (تقدیمی و تاخیری) کا صدور تو معصوبی ہوا ہے، پھر غیر معصوم کیوکر پچ سکتا ہے؟ لیکن قابل غور امر بیہ ہے کہ امام بخاری پڑلائند نے کونسا کام کیا اور ان سے بھی ہوا ہوئی؟ امام بخاری پڑلائند نے کونسا کام کیا اور ان سے کس امر میں خطا ہوئی؟ امام بخاری پڑلائند نے صرف احادیثِ شخ [مختلف] کی تدوین کی ،فن حدیث میں غلطی ممکن نہیں کیونکہ وہ قول نبی ہے، جومحتی بعصمت از خطا ہے، یا قول صحابہ اور وہ اہلِ زبان ہیں، سند حدیث میں بھی خطاممکن نہیں، کیونکہ باتفاقی امت اس کے رواۃ نہایت ثقد اور ججت ہیں، پس رہ گئی تدوین! اس میں البتہ امکان کو دخل ہے، لبذا اس میں خطا نہیں بلکہ تقد کی و تاخیری لغزش کو ضرور دخل ہوگا، اور ایسی لغزشیں انبیاء معصوبین سے ثابت ہیں:

﴿ لَيَهُ فِيرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ [الفتح: ٢] اور ﴿ عَفَا اللَّهُ عَنُكَ لِمَ أَوْنُتَ لَهُمُ ﴾ [التوبة: ٤٣] وغيره آيات قرآني مين الى طرف اشاره بين النبياء كى الى لغرشين چونكد معاف اور نا قابل مواخذه بين ،

بخاری فن حدیث اور اہل حدیث کے رہنما اور مقدی بھے، محدثین کے درمیان امیر المومنین فی الحدیث، ناصر الأحادیث النبویة اور ناشر الموادیث المصحدیه ان کے القاب ہیں، وہ اپنے زمانے ہیں حدیث کے حفظ و انقان، معانی کتاب وسنت کے فہم، ذہن کی تیزی، حافظ کی عملی، وفور فقہ، کمال زبد، عابت ورع، اسانید وعلل حدیث پر کثرت اطلاع، وقب نظر، توت الجہماد اور اصول سے فروع استباط کرنے میں اپنی مثال نہیں رکھتے تھے۔

www.muhammadilibrary eom
المناس المن

ای طرح امام بخاری بڑلٹے: کی بیلغزش بھی قابل اعتراض اور صحت کے لیے مفزنہیں۔

فافهم! فإنه دفیق، وإنه مما ألهمنی ربی بمنه و کرمه علیّ خاصة، فالحمد لله علی کل حال...
ثانیا: امام بخاری برطشهٔ کا جامع صحح کی تالیف کے دفت ایسا انتظام والتزام اور اہتمام دیکھ کرعقل باور نہیں کرسکتی
کہ اس قدر محافظ اور گارڈ کے ہوتے ہوئے جرم و خطا وہاں پیٹک بھی سکے، چنانچہ امام بخاری برطشہ خود فرماتے ہیں،
جس کوہم ایک معتبر خفی کی کتاب سے نقل کرتے ہیں:

"قال البخاري: ما وضعت فيه حديثاً إلا بعد الغسل وصلاة ركعتين، وأخرجته من زهاء ستمائة الف حديث، وصنفته في ستة عشر سنة ... إلى قوله: وما أدخلت فيه حديثاً حتى استخرت الله، وصليت ركعتين، وتيقنت صحته، "انتهى. (مرقاة ملاعلى قاري حنفى: ١٣/١)
"امام بخارى نے فرمایا: میں نے اس كتاب (جامع صحح ) میں كوئى حدیث بغیر نہائے اور دو ركعت نماز يرك بغیر نہیں ركھی، اور میں نے اس كتاب الكه حدیثوں ہے انتخاب كر كے اس میں ركھی اور سوله برس

میں اس کوتصنیف کیا۔ (پورا قول خاص بھی بخاری کے بیان والی فصل میں نقل کیا جائے گا) اور میں نے کوئی حدیث اس میں نہیں وافل کی، جب تک کرفیا سے استخارہ نہ کیا اور دو رکعت نماز نہ بڑھ لی دور ک

جب تك مجھے اس كالفيح مونامتيقن نہيں موا۔''

الله اكبرا ايك ايك مديث كى جائج پرتال ميں ڈيڑھ ڈيڑھ ايم كائن صرف ہوئے اور وہ بھى محض تروين امريس! اور پھراس پر الزام خطا؟ ﴿ تَكَادُ السَّمَاوٰتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَ تَنْشَقُ الْأَرْضُ ﴿ تَهَبِرُ الْجِبَالُ هَدَّا﴾ [مريم: ٩٠]

- انبیاء ورسل اس معنی میں معصوم ہیں کہ اگر ان ہے بھی غلطی اور خطا کا صدور ہو، تو انہیں اس پہتیبہ کر دی جاتی ہے، وہ کی غلطی پر ترقائم نہیں رہے اور بتوفیق ایردی انہیں کی غلطی پر برقر ارنہیں رکھا جاتا، اس لحاظ ہے انہیں "معصوم عن التقریر علی الخطأ"

  کہا جا سکتا ہے، باتی ان سے غلطی کا صدور اور وقوع تو بیمکن ہے، جس پر کی قرآ تی آیات اور نبوی احادیث شاہد عدل ہیں، امام

  این تیمید رائشہ فرماتے ہیں: "ولکن الانبیاء صلوات الله علیهم هم الذین قال العلماء: إنهم معصومون من الإصرار علی

  الذنوب. " نیز فرماتے ہیں: "والقول الذی علیه جمهور الناس، وهو الموافق للائار المنقولة عن السلف، إثبات العصمة من الإقرار علی الذنوب مطلقا، والرد علی من یقول إنه بجوز إقرارها علیهم. " (مجموع الفتاوی: ٣٥/ ٢٩) الفتاوی الکبری: ٣/ ٤٤٤) یہاں بیامرقابل ذکر ہے کہ انبیاء ورسل سے الکبری: ٣/ ٤٤٤) یہاں بیامرقابل ذکر ہے کہ انبیاء ورسل سے ایخال میں تو فطا کا صدور ممکن ہے، لیکن شری ادکام کی تین و رسالت میں غلطی کا امکان نہیں، بلکہ اس میں وہ معموم ہیں، امام این تیمید رائت فی الامه " والفتاوی الأمه " والفتاوی الأمه " والفتاوی الأمه " والفتاوی الأمیاء صلوات الله علیهم معصومون فیها یخبرون به عن الله سبحانه وفی تبلیخ رسالاته باتفاق الأمه " والفتاوی الکبری: ٥/ ٢٤٩)
  - هدي الساري (ص: ٤٨٩) عمدة القاري (١/ ٥) مرقاة المفاتيح (١/ ٢٩)
- عموماً جولوگ امام بخاری رشاش کی عدم عصمت اور بشریت کی آ را لے کر میج بخاری کی احادیث پر اعتراض کرتے ہیں، وہ بدامر ﴾

www.muhammadilibrarv.com دفاع فيح بخاري حل مشكلات بخارى میں کوئی اسا محدث نہیں گزرا بخاري معلائے شان

#### ۲۔امام بخاری کا مجتهد ہونا:

امام پر دوسرا اعتراض که''وه مجتهد نه محے،' ایسا ہے جیسے کوئی عقل کا دشمن کیے کہ سورج میں روثنی نہیں ہوتی، واضح ہو کہ کسی کے اجتہاد کو جانچنے کے تین ذریعے ہیں:

اول به دیکھنا چاہیے کہ اجتباد کی مقررہ شروط اس میں کما حقہ پائی جاتی ہیں ہانہیں؟

۲۔ دوئم یے کہ اس کا اجتہاد خود اس کے مجتبد ہونے کی شہادت دیا ہو۔

٣- سوم به كه لوگول نے اس كو مجتهد مانا بھى ہو۔

🕦 اول: حنفیہ کے نز دیک شروط این تا دصرف تین ہیں:

ا۔ قرآن کاعلم وقعم ہم ہے تم بارچی ہوآ مات احکامیہ کاعلم ۔

۲۔ حدیث مع اسانید کاعلم، کم سے کم تین بڑا حدیثیں یاد ہول۔

سے واقف ہو۔

 $^{f 0}$ لاظه بو: نور الأنوار، توضيح و تلويح و شرع، سِلَم وغيره)

امام بخاری بطف کا قرآن اور علم و حدیث میں فہم کا شوت مید حفیوں کی عبارات سے اویر ثابت کیا گیا ہے، مواقع اورطریق قیاس کاعلم ان کی جامع صحیح سے ظاہر و باھر ہے، جس کے گائی خود حننیہ کے علاء کمپارموجود ہیں، جس کی تفصیل سیح بخاری کے بیان میں آئے گی۔

🗢 یکسر فراموش کر جاتے ہیں کمتح بخاری کی تدوین وتصنیف کوئی انفرادی جدوجبد نہیں، کیونکد امام بخاری داشت نے ایے سے پیشتر ائمہ محدثین کی کتب ومؤلفات حدیثیہ اوراسا تذہ فن کی تکرانی اور مشاورت ہی ہے اس کتاب کو مرتب کیا تھا، علم حدیث میں الل علم سے نداکرہ اور مشاورت ائمہ محدثین اور طلبائے حدیث کی قدیم روش تھی، جسے امام بخاری وطلقہ نے سیح بخاری میں بھی ميش نظر ركها، چنانچه امام ابرجعفرعقيلي برايشه فرمات مين: "لمها ألف البخاري كتاب الصحيح عرضه على أحمد بن حنبل ويحيى بن معين وعلى بن المديني وغيرهم، فاستحسنوه، وشهدوا له بالصحة إلا في أربعة أحاديث، قال العقيلي: والقول فيها قول البخاري وهي صحيحة. " (هدي الساري: ٧) جس معلوم بوتا بكرامام بخاري في اسيخ دور ك کٹی اساطین حدیث ہے مشاورت کی تھی، بعدازاں امام بخاری کے ہم عصر اورمتاخرعلاء نے اس کتاب کو بڑھا، برکھا اور جانجا، بھر اس کتاب کو پوری امت کی طرف ہے تکتی بالقبول کا درجہ ملا، جو کتب احادیث میں صحیحین کے بعد کسی دوسری کتاب کو حاصل نہ ہوا۔ فدكوره بالامعروضات سے ظاہر ہوتا ہے كدامام بخارى اگر چەمعموم نيس اليكن بورى امت كے تلقى بالقول كى بدولت ان كى كتاب ميس عصمت ضرورموجود ہے، کیونکہ بیرایک اجماعی تمل ہے۔ اس معنی میں علاء نے اس کتاب کی تو بین کرنے والے کو بدعتی قرار دیا ہے۔ نور الأنوار (ص: ۲۰۰) التوضيح مع التلويح (۲/ ۲٤٥) شرح مسلم الثيوت (۲/ ۲۰۰) www.muhammadilibrary.com را کا تنگی بخاری معلات بخاری معلات بخاری

﴿ وَهُمُ : لِعِنى اجتهاداتِ جَهِهُ دَى شهادت دے۔اس کے لیے صحیح بخاری کا وجود مسعود کافی ہے۔ع۔ آ فقاب آ مد دلیل آ فقاب! جس کے مقروبی علماءِ حنفیہ ہیں اور اس کے ذکر میں رطب اللسان ہیں، جیسا کہ گزراہے، مفصل ثبوت آ گے آئے گا۔

🕆 سوم : لوگول کا اور خاص کر حنفیه کا ان کومجمته د ماننا 🗕

ا۔ سو واضح ہو کہ علامہ ابن عابدین شامی حنفی کے استاذ علامہ اساعیل عجلونی شامی حنفی اپنی کتاب "الفوائد الدرادی" میں قول فیصل لکھتے ہیں: "کان مجتہداً مطلقاً"

۲۔ ﷺ ابوالحن سندھی مدنی حنی ترجمہ بخاری (مصری) میں لکھتے ہیں: "والصحیح أنه محتهد " یعنی امام بخاری معرف بنائی ہے، باتی سخاوی اور ابن تیمیہ وغیرہ کا قول این موقع پرنقل کیا جائے گا، ان شاء اللہ کیونکہ یہاں صرف حنیہ کے اقوال نقل کرنے کا التزام کیا گیا ہے۔

بحدالله! كرخود صنيه بهي امام كم مجتهد مطلق مونى كاقراري بير ع- والفصل ما شهدت به الاعداء!

#### ۳۔امام بخاری کا مقلد نہ ہونا:

امام پرتیسرااعتراض که "شافعی مقلد هے" ایسالچر ہے، جیسے روز روثن کوشب سے تعبیر کرنا، جوالٹی کھوپڑی والے کا کام ہے، اس لئے کہ جب امام کا مجتبد ہونا ثابت ہے اور وہ بھی خود حنفیہ کے اتوال سے، تو وہ مقلد کیونکر ہوسکتے ہیں؟ اس لئے کہ مجتبد مقلد نبیس ہوتا، بلکہ اجتباد اور تقلید میں تنائی دائیاد ہو اور عقل بھی اس کوتسلیم نبیس کرسکتی کہ اتنا بڑا با کمال مختص امام الدنیا اپنے سے بنچ ورج (امام شافعی ) کا مقلد ہو۔ لا یقول بذلك إلا من سفه نفسه! بال اگر کوئی ابن هنبقه كاشاگرد ہے کہے کہ

'' اجتہاد کا دروازہ ائمہ اربعہ پر بند ہوگیا، لہذا امام بخاری مجہد مستقل نہیں ہوئیتے، پس لامحالہ مقلد ہوں گے۔'' تو بیر مزید اس کے تمق پر کلنگ کا ٹیکہ لگانے والا ثابت ہوگا، اس لیے کہ خود مشتقین حفیہ اس بات کوتشلیم نہیں کرتے، ملاعبدالعلی بحر العلوم حفی نے''فواتح الر حموت شرح مسلّم الثبوت'' میں بوے زوروں سے اس کی ترویدکی ہے اور ایسے خیال کو بوالہوی سے تعبیر کیا ہے۔ وللتفصیل مقام آنحر، من شاء فلیر جع إلیه!

حاصل بدكراجتهاد كا دروزاه كهلا مواب اورتا قيامت بندنه موكا اورامام بخارى كا مقلدنه مونا، بلكه مجتهد مستقل مونا اظهر من التمس اوراً بين من الأمس ب، وهذا هو المقصود والمراد والمطلوب\_

ا مام بخاری کے بقیہ حالات ملاعلی قاری حنفی ویشخ عبدالحق حنفی ویشخ نورالحق حنفی ومولوی احمر علی حنفی وغیرہ نے آپنی

دیکھیں: سیرة ابخاری ازمولا نا عبدالسلام مبار کیوری برطفن (ص: ۱۷۱)

<sup>●</sup> علاوہ ازیں کی ویگر علمائے احتاف نے بھی امام بخاری رائٹ کا مجتمد ہوتا برطاتسلیم کیا ہے، تفصیل کے لیے ویکھیں: النافع الکبیر للکھنوی (ص: ۲۱) فیض الباری للکشمیری (۱/ ٥٨٠٥) ما تمس إلیه الحاجة (ص: ۲۱) لامع الدواری (۱/ ۸۵) فضل الباری (۱/ ۳۲) امام بخاری اورضیح بخاری احتاف کی نظر میں، از کیدم مجد اور لیں ظفر صاحب۔

www.muhammadilibrary.com
علات بناری از کی تجاری از کا تجاری از کا

ا پئی تصنیفات میں بالنفصیل ککھے ہیں، اور کچھ میں نے بھی ''العر جون القدیم'' وغیرہ میں ککھا ہے۔ اب ڈاکٹر عمر کریم حنی اتنے حنفیہ کے اقوال کو نہ مانمیں، تو اس کا کیا علاج؟ ع۔ لن یصلح العطار ما أفسدہ الدھر!

جو لوگ کہ ہیں رائے کے بھندے میں گرفتار

وہ کس لئے کرنے لگے بروائے بخاری بلط

#### امام بخاری کاخلق قرآن کا قائل نه ہونا:

اوپر کے اعتراضات تو اکثر مقام پر ڈاکٹر عمر کریم حنفی نے کئے تھے، اس لئے ان کے جوابات علائے حنفیہ کے اقوال سے دیے گئے، یہ ایک چوتھا اعتراض کہ" امام بخاری خلق قرآن کے قائل تھے۔" خلیفہ منتصر باللّٰہ کے وقت میں ایک زندیق مسلمہ بن قاسم القرطبی نے اپنی کتاب" صلة التاریخ " میں کیا تھا، جس کو حافظ ابن حجر نے تعذیب التھذیب میں نقل کیا ہے:

"قال مسلمة في الصلة. كان ثقة جليل القدر عالما بالحديث، وكان يقول بخلق القرآن، وأكان عليه علماء خراسان فهرب ومات وهو مستخف... الخ. "(٩/ ٤٥) " «مسلمه نے اپنى كتاب صلة التاريخ في كہا ہے كه الم بخارى ثقه تقى، بزرگ مرتبه والے تق، أن حديث كے ماہر تقى، ہاں خلق قرآن كا اعتقاد بي ركھتے تھے، اى سبب سے علماءِ خراسان نے ان كى

مخالفت کی، پس به بھاگ گئے اور پوشیدہ رہے، یہاں تک پر مر گئے ۔''

لہذا ضرور ہوا کہ اس کا بھی دفعیہ کر دیا جائے، تا کہ آئندہ کوئی ہی پرمعترض نہ ہو۔ اور ضرورت ہے کہ اس کا جواب محد ثانہ اصول کیجی نفریحات محدثین سے دیا جائے، پس پہلے میں مسلمہ کی جالت پر روشی ڈالتا ہوں کہ بیاکون شخص تھا اور کیسا تھا؟ بہت سے علماء اس کے زندیق ہونے کے قائل ہیں، محدثین کے نزدیک بیضعیف اور گراہ فرقہ مشبہہ میں سے ہے، علامہ ذہبی میزان الاعتدال میں فرماتے ہیں:

"مسلمة بن قاسم القرطبي، كان في أيام المنتصر الأموي، ضعيف، قيل: كان من المشبهة ... الخ " (٤٧٥/٢)

"دمسلمہ بن قاسم قرطبی ید منتصر بالله کے زمانہ میں تھا،ضعیف اورمشبہ میں سے ہے۔"

محدثین کے یہاں مشہور ہے کہ سلمہ بازاری قصہ گڑھا کرتا تھا، چنانچہ اس کے ایک اور جھوٹے قصہ کا ذکر آگے

نقل کر کے جواب دیا جائے گا، ان شاء اللہ تعالیٰ۔ 🍑

- 🛭 تهذیب التهذیب (۲/۹)
- € ميزان الاعتدال: (١١٢/٤)
- مسلمه بن قاسم القرطبى كے بارے ميں حافظ ذہبى براف كليے بين: "المحدث الرحال، أبو القاسم الأندلسي القرطبي "←

— www.muhammadilibrary.com نامی جاری کات کات کات کات کات کات کار

بالفعل اس اعتراض کا جواب عرض کرتا ہول، امام بخاری کوظل قرآن کا قائل کہنا ایسا ہے جیسے انبیاء کومشرک کہنا!!والعیاذ بالله ، حافظ این جرعسقلانی نے اس تھذیب المتھذیب میں آ کے فرمایا ہے:

" قلت: إنما أوردت كلام مسلمة هذا لأبين فساده، فمن ذلك إطلاقة بأن البخاري كان يقول بخلق القرآن، وهو شيء لم يسبقه إليه أحد، وقد قدمنا ما يدل على بطلان ذلك. " د" من كهتا بول كمسلمه كا بيقول الله لي تقل كيا كيا عبد كماس كا فاسد بونا بيان كر دول، پس مسلمه كا بيك كهنا كمام بخارى فلق قرآن كے قائل تھے، بجب بات ب، جس كواس سے پہلے كى فريس كها اور بم فريا كمام كايت نقل كى بے، جس سے يقول باطل بوجاتا ہے۔"

"قال الحاكم: وسمعت أبا الوليد حسان بن محمد الفقيه: يقول سمعت محمد بن نعيم يقول: سألت محمد بن إسماعيل، لما وقع ما وقع من شأنه، عن الإيمان، فقال: قول وعمل، يزيد وينقص، والقرآن كلام الله غير مخلوق، وأفضل الصحابة أبوبكر ثم عمر ثم عثمان ثم على، على هذا حييت، وعليه أمون وأبعث إن شاء الله تعالىٰ،" انتهى

(تهذيب: ٩/ ٥٣ و هدي الساري: ٤٩٢ مطبوعه مصر)

اور وہ یہ ہے کہ " حاکم نے کہا میں نے ابوالولید حمال بن محرفقیہہ سے سنا، کہتے تھے میں نے محر بن تعیم

→ عافظ ابن جروط الله مسلمه كى فرقه مشجه كى طرف نبعت ك بارك على فرماتے بين: "هذا رجل كبير القدر ما نسبه إلى التشبيه إلا من عاداه، وله تصانيف في الفن " اور مسلمه كى كاب التاريخ كراب ميں فق كرتے ہيں: "جمع تاريخا في الرجال، شرط فيه أن لا يذكر إلا من أغفله البخاري في تاريخه، وهو كثير الفائد في مجلد واحد " الم ابن حزم برالله في مجلد واحد " الم ابن حزم برالله في مجلد واحد " الم ابن حزم في فراتے بين: "كان أحد المكثرين من الرواية والحديث... وجمع علما كثيرا، ...وكان قوم بالأندلس بتحاملون عليه، وربما كذبوه، وسئل القاضي محمد بن يحيى بن المفرج عنه، فقال: لم يكن كذابا، ولكن كان ضعيف العقل-" الم ابن الفرض صاحب تاريخ علماء الأندلس فراتے بين: "كان مسلمة صاحب رأي وسر و كتاب، وحفظ عليه كلام سوء في التسبيهات. " وكيسين سير أعلام النبلاء (١٤/١١) تاريخ الإسلام للذهبي (٢٥/ ٨٩) لسان الميزان (٥/ ٣٥)

ندکورہ بالا معروضات سے ظاہر ہوتا ہے کہ مسلمہ بن قاسم ایک جلیل القدر عالم تنے، فرقہ مشبہہ سے ان کا تعلق جوڑنا درست نہیں،
بلکہ یہ ان کے حاسدین کی کادش ہے، این الفرضی نے بھی بصیغہ مجبول ہی ان پر تشیبہہ کی تہمت نقل کی ہے، جو کسی طرح لائق اعتماء نہیں۔
مزید برآ س کسی محدث نے آئیس زند بی وغیرہ نہیں کہا، البتہ روایت حدیث میں وہ ضعیف اور "لم یکن بنقة" تتھ۔ (سبر أعلام
المبلاء: ١٦ / ١١ ) لیکن امام بخاری برطف کی طرف خلق قرآ ن کا قول منسوب کرنا، یہ ان کی غلطی ہے، جس کا فساد اور بطلان حافظ ابن
حجراور مؤلف برجے نے بیان کردیا ہے۔ رحم الله المجمیع

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۲/۹)

تهذیب التهذیب (۹/۹۶) هدی الساری (ص: ۹۱۱)

www.muhammadilibrary.com 78 حل مشکلات بخاری دفاع صحيح بخاري

ہے سنا، کہتے تھے کہ جب امام بخاری کی شان میں لوگوں نے غلط الزامات (مثلاً خلق قر آن وغیرہ کے ) لگائے، میں نے ان سے ایمان کی بابت سوال کیا، فرمایا کہ ایمان قول وعمل کا نام ہے، وہ زیادہ اور کم ہوتا ر ہتا ہے اور قر آن مجید اللہ کا کلام ہے اور مخلوق نہیں ہے، اور صحابہ میں افضل ابو بکر والنظ ہیں، ان کے بعد عمر دلانٹؤ ، ان کے بعد عثان دلائٹؤ ان کے بعد علی دلائٹؤ ، ای عقیدہ پر میں زندہ ہوں اور اس پر خدا نے جاہا تو مروں گا اور قیامت کے دن اٹھوں گا۔''

# ایک نیاشگوفه:

اس سے ٹابت ہوا کہ سلمہ کا قول بالکل غلط ہے، اس کے بعد ایک ادر نیا گل کھِلا، اور سچ ہے کہ جوفخص جتنا خدا کا مقرب ہوتا ہے، وہ مطعونِ خلائق بھی زیادہ ہوتا ہے۔ ع۔

حسود 👠 چه کنم کوز خود برنج درست 🐧

وہ شکوفہ سے کہ یاروں کو جب سے معلق ہوا کہ امام تو عدم خلق قرآن کے اقراری ہیں، تو بیالزام دھراکہ وہ' لفظ

قرآن' كِ فَلْق كِ قَاكُل بِين، جَس كُو حافظ الله جَمِر الله في تهذيب التهذيب يُس نَقَل فر مايا ب: "كتب إليهما محمد بن يحيي أنه أظهر عليهم أن لفظه بالقرآن محلوق. "(٩/ ٤٥)

"ابوحاتم اور ابوزرعه کی طرف محمد بن میچی (امام ذبک نے خط لکھ دیا کدامام بخاری نے بیعقیدہ ظاہر کیا ے کہ لفظ قرآن مخلوق ہیں۔"

جب امام بخاری کو بیخبرمعلوم ہوئی، تو محمد بن تصر مروزی سے فر اللہ جس کو حافظ این حجر واللہ اس تھذیب

التهذيب مين فقل فرماتے بين:

"قال محمد بن نصر المروزي: سمعت محمد بن إسماعيل يقول: من قال عني: أني قلت: لفظي بالقرآن محلوق، فقد كذب . " (٩/ ٤٥ و هدى الساري: ٤٩٢)

''جو خض میری طرف ہے بہمشہور کرے کہ میں نے کہا ہے کہ میرا لفظ قرآن کا مخلوق ہے، تو وہ جھوٹا ہے۔'' مقدمہ فتح الباري ميں بھي يون ہي مرقوم ہے۔

الله اكبرا كيے جمو في افتراء واتهامات خود امام كى زندگى بى مين ان پر لگائے جا بيكے بين؟ تو اس يرفتن اور برآ شوب زمانه بن جو جوالزامات امام والامقام برلگائے جائیں، سبتھوڑے ہیں،لیکن جھوٹ و افتراء کرنے والوں كوكيا قرآن مجيدكى آيت ﴿ لَعْنَة اللَّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ [آل عمران: ٦١] بمول كئ؟ اى وجر سے تو ابوعمرو

- حد کرنے والے کا کیا کروں، وہ تو از خود رنج میں مبتلا ہے!
  - ع نهذيب التهذيب (٤٦/٩)
  - 🛭 تهذیہ ۱ بدیب (٤٦/٩) هدي الساري (ص: ٤٩١)

www.muhammadilibrary.com رنام کی بناری مخلات بخاری از کا مخلات بخاری بخاری از کا مخلات بخاری بخ

الخفاف فرمايا كرتے تھے:

من قال فيه شيئاً، فعليه منى ألف لعنة." (تهذيب: ٩/ ٥٤)

"جوامام بخاری کی شان والاشان میں کچے بھی الزام رکھاس پرمیری طرف سے ہزار بارلعنت ہے۔"

پس امام کی شان میں گتاخی کرنے والے اور مقلدیت و عدم مجتہدیت کا غلط الزام وهرنے والے خوب متنبه و

خردارر بین کدان بربھی یمی بزار.....!

اور کیا ہی سے کہ

محدث سے زمال کے بیہ عدادت ہو اور اس پر اسلام کا دعویٰ کریں اعدائے بخاری

www.rnl/rarnradilibrary.com

www.muhammadilibrary.com 80 دفاع سيح بخاري حل مشکلات بخاری

# حامع صحيح بخاري

واہ واہ ! کیا پیارا کلمہ اور کیا وُلارا نام ہے؟ سجان اللہ! جس کی شیرینی اور حلاوت سے زبان سینے لگتی ہے، کیا خوب سی نے کہا ہے:

> لب چیک جاتا ہے کہتا ہے بخاری کوئی مجھے اس نام سے بڑھ کر اور شیریں کیا ہے؟

لیکن جن کم نصیبول کاس کی میاشی نہیں تھے ہیں ، ان کو کیا خبر کہ ایں جیست ؟ بصداق \_ ع-

 $^{f O}$ فدر  $^{f A}$ ي باده ندانی بخدا تا نه پ<sup>ح</sup>ی

اور يهي شور بخت بخوائي من جها في عاداه " (جوخف جس كي قدر نبيس جانتا، وبي اس سے عداوت ركھتا ہے)

طرح طرح کے اعتراضات فاسدہ والزامات کاسدہ اللہ اور دھرتے ہیں کہاس کتاب کا کوئی نام لیوادنیا میں ندرہے۔

شو ز بخال بآرزو خواهند مقبلال را زوال شحت و جاه اوریکی جونا بھی تھا، کیونکہ جب خود امام کی ذات ستورہ صفات پر جمہد لگایا گیا، تو ان کی بے مثل تالیف پر بھی نکتہ چینیاں ہوئیں، جن کی تفصیل آ کے دی جارہی ہے۔

# کیا صحیح بخاری کسی کی نقل اور مسروقہ ہے؟

يبلا الزام اور اعتراض كتاب بخارى كے نابود كرنے كے ليے مدكيا كما كه

" بیکتاب دراصل علی بن مدین کی کتاب کی نقل ہے، جو امام بخاری کے استاد سے اور اس کتاب کو پوشیدہ

ر کھتے تھے، امام بخاری نے ان کی عدم موجودگی میں ان کے بیٹوں کو کچھ گانٹھ لالج دیے کر کتاب مستعار

لے کر کا تبوں نے نقل کرا کے واپس دیدی اور اس کوایے نام مے مشہور کر کے مقبول اہل جہاں ہو گئے۔"

سجان الله! اس قصے کے آ گے توالف لیلہ اورطلسم ہوشر با کے قصے بھی مات ہو گئے، طرہ میر کہ ثبوت میں ای بے

دین مسلمہ کا قول پیش کیا جاتا ہے، جس کو حافظ ابن حجر نے نقل کیا ہے:

- اخدا جب تک تو به شراب علمے گانہیں اس کی قدرنہیں جانے گا۔
- بدبخت آرز و کرتے ہیں کہ عزت دار نعت ومرتے ہے محروم ہوجائیں۔

www.muhammadilibrary.com دنائ کا بخاری دنان کا انگانی ک

"قال مسلمة: وألف على بن المديني كتاب العلل، وكان ضنيناً به، فغاب يوما في بعض ضياعه، فحاء البخاري إلى بعض بنيه، ورغبه بالمال على أن يرى الكتاب يوماً واحداً، فأعطاه له، فدفعه إلى النساخ، فكتبوه له، ورده إليه، فلما حضر على تكلم بشيء فأجابه البخاري بنص كلامه مرارا، ففهم القضية واغتم لذلك، فلم يزل مغموما حتى مات بعد يسير، واستغنى البخاري عنه بذلك الكتاب، وخرج إلى خراسان، ووضع كتابه الصحيح، فعظم شأنه، وعلا ذكره، وهو أول من وضع في الإسلام كتاباً صحيحاً، فصار الناس له تبعاً بعد ذلك." انتهى (تهذيب التهذيب: ٩/ ٤٥)

"مسلمہ نے کہا کہ علی بن مدینی نے کتاب العلل تالیف کی تھی، اور اس (کے دینے اور سنانے) میں بخل کرتے تھے، کسی دن وہ اپنے کھیت کھلیان و کیھنے گئے، امام بخاری آئے اور ان کے لڑکے کو مال کی لا لیج دلا کر بیہ کہا کہ ایک روز کے واسطے کتاب مجھے و کیھنے کو دو، لڑکے نے ویدی، امام بخاری نے کا تبول کو لقل کے لیے دیدی اور نقل کراکے واپس کر دیا، جب ابن مدینی واپس آئے، تو کسی مسئلہ پر گفتگو کی، جس کا جواب امام بخاری نے بعینہ ان کی کتاب العلل سے دیا، تب وہ اس قصہ کو تاڑ گئے اور بہت ممگنین ہوئے، اور بہاں تک کہ چند روز میں وفات پائی، امام بخاری کتاب العلل کے ملنے سے بے پرواہ ہوگئے اور خراسان آکر اپنی شیح ابخاری تالیف کی، پس قدر ان کی جاند ہوئی اور ان کا نام مشہور ہوا اور امام بخاری وہ جیں جنبوں نے سب سے پہلے اسلام میں شیح حدیثوں کو جمع کیا، پھر سب لوگ ان کے تابع ہوئے اور ان

گومسلمہ کا بیقصہ بھی بالکل غلط ہے، جیسا اوپر کا الزام بحق امام غلط تھا، جس بھوت آ گے آتا ہے، لیکن اوپر کے الزام سے اس کوکوئی تعلق نہیں، کیونکہ الزام تو یہ ہے کہ صحیح بخاری علی بن مدینی کی کتاب کی نقل ہے اور مسلمہ کہتا ہے کہ صحیح بخاری تو امام بخاری سے خاری تو امام بخاری کو جامع بخاری کو جامع بخاری کا اول مؤلف قرار دیتا ہے۔ ع۔

# به بین تفاوت ره از کجاست تا به کجا

علاوہ بریں ابن مدینی کا کتاب العلل کے ساتھ بخیلی کرنا بھی سفید جھوٹ ہے، اس لئے کہ ہزاروں طلبہ نے اس کونقل کیا اور ابن مدینی سے روایت کیا ہے، پھر اس سے بخل کرنا اور خاص امام بخاری سے چھپانا کیا معنی؟ اور پھر ابن مدینی کی وفات کے وقت امام بخاری کا وہاں رہنا بھی غلط ہے، غرض ابن حجر نے اس موضوع قصد کا خوب جواب دیا ہے، چنانچے فرماتے ہیں:

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۹/۲۶)

<sup>🛭</sup> دیکھیں کس قدر فرق ہے۔

www.muhammadilibrary.com

المناس الم

" وأما القصة التي حكاها فيما يتعلق بالعلل لابن المديني، فإنها غنية عن الرد لظهور فسادها، وحسبك أنها بلا إسناد، وأن البخاري لما مات علي كان مقيما ببلاده، وأن العلل لابن المديني قد سمعها منه غير واحد غير البخاري، فلوكان ضنينا بها لم يخرجها، إلى غير ذلك من وحوه البطلان لهذه الأخلوقة، والله الموفق."

(تهذيب التهذيب: ٩/٥٥)

"اور وہ قصہ جس میں ابن مدینی کی کتاب العلل کا ذکر کیا ہے، (اور یہ کہ ابن مدینی اس کتاب کو چھپائے رکھتے تھے) اس کے رد کی کوئی ضرورت نہیں، کیونکہ اس کا بےاصل ہونا ظاہر ہے، باوجود کیہ وہ بسند بھی ہے، اور ابن مدینی کی وفات کے وقت امام بخاری اپنے مکان پر تھے، (نہ کہ ابن مدینی کے پاس جیما کہ مسلمہ نے کہا ہے) اور کتاب العلل ابن مدینی کی (کوئی نادر کتاب نہیں ہے بلکہ) اس کو بہت سے آ دمیوں نے رواید کیا ہے (اور خاص مؤلف سے اس کی نقل لی ہے) ہیں اگر ابن مدینی بخیل ہوتے، تو دوسرے لوگوں کو نہ دیتے ہیں کے سوا اور بھی بہت سے وجوہ ہیں، جن سے یہ مصنوعی حکایت باطل ہوتی ہے۔"

ان وجوہات میں سے چند میں ذکر کرتا ہوں، اور آئی خود مسلمہ کے منہ ہے، جس کو حافظ این حجر نے لقل کیا ہے: "قال: و سمعت بعض أصحابنا يقول: سمعت المعيلي: لما ألف البخاري كتابه الصحيح، عرضه على ابن المديني و يحيىٰ بن معين و أحمد بن حجل وغيرهم، فامتحنوه، و كلهم قال: كتابك صحيح... الخ. " • (تهذيب: ٩/ ٤٥)

"مسلمه بروایت بعض اصحاب عقیلی کا قول نقل کرتا ہے کہ امام بخاری جب اپنی صحیح کو تالیف کر چکے، تو اس کو ابن مدین وابن مدین اور امام احمد کے سامنے پیش کیا، انہوں نے جانچ کی اور کہا تیری کتاب صحیح ہے۔"
اس سے کئی ماتیں ثابت ہوئس:

اول۔ یہ کھیج بخاری ابن مدنی کی وفات سے پہلے تالیف ہوئی، ند بعد از وفات، جیسا کہ مسلمہ کے قول سے ثابت ہے۔ دوئم۔ یہ کہ خراسان میں تالیف نہیں ہوئی، جیسا کہ مابین الرکن و مقام ابراہیم کی تصریح دوسری جگہ موجود ہے، جیسا کر آئے آئے گا۔ پس مسلمہ کا یہ قول بھی غلط ہوا کہ خراسان میں آئر کا تھی۔

سوم۔ یہ کہ سیح بخاری اگر ابن مدینی کی کتاب کی نقل ہوتی، تو وہ پہچان جاتے اور اس کو "کتابك" (تیری کتاب) فرماتے، اور پھراس کو سیح بھی فرمایا۔

<sup>◘</sup> تهذيب التهذيب (٩/ ٤٦)

<sup>2</sup> تهذيب التهذيب (٩/٢٤)

www.muhammadilibrary.com نام یکی بناری الله کوری کی الله کوری کی بناری

چہارم۔ باوجود ان معائب کے مسلمہ نے کہیں تصریح نہیں کی کہ صحیح بخاری اس کی نقل ہے، بلکہ برخلاف اس کے مسلمہ کی یہ بات بالتصریح موجود ہے کہ اول صحیح کتاب، جو اسلام میں فن حدیث میں کسی گئی، وہ صحیح بخاری ہے۔ اب یہ دیکھئے کہ خود علی بن مدین امام بخاری کو کس رہنہ اور درجہ کا سجھتے تھے؟ جس سے مسلمہ کے قول کا اور بھی بطلان ثابت ہوجائے گا، حافظ ابن حجر رشاشہ اسحاق بن احمد کی ایک روایت حامد بن احمد سے نقل کرتے ہیں:

"حدثني حامد بن أحمد قال: ذكر لعلي بن المديني قول محمد بن إسماعيل: ما تصاغرت

نفسي عند أحد إلا عند على بن المديني، فقال: ذروا قوله، ما رأى مثل نفسه، " انتهى.

(تهذيب التهذيب: ٩٠٥)

"حامد بن احمد كيت بيل كدابن مدين ك كسى في امام بخارى كايد قول ذكر كياك بجهدابن مدين كالمم مقابل ندما، توابن مدين في فرمايا كداصل بات يد ب كد بخارى في ابنا بم بلدند پايا-"

الله اکبر! جب علی بن مدین کا کیام بخاری کی نسبت ایبا پا کیزہ خیال ہو، اور امام بخاری بھی ایبا با کمال مخض ہو، تو پھر مسلمہ کا قول یا آج کل کے گیوٹیشن کے مہروں کی گپ کب جیز تشلیم میں آسکتی ہے؟ بلکہ اس کا کذب اور غلط ہونا ...

"كالشمس في نصف النهار في الأمصار" ظائر ويداب، اصل توييب كر:

پُتُم بد اندلیش که برکنده باد بب نماید هنرش در نظر <sup>©</sup>

صحیح بخاری کی تکمیل بالکمال:

صحح بخاری کی بابت جب بے نہایت قوی دلیاوں سے ثابت کر دیا گیا ہے کہ بیت نہیں کتاب کی نقل ہے نہ سروقہ۔ چنانچہ جب یاروں کواس سے صورت مفرنظر نہ آئی، تو اپنا دل شنڈا کرنے کو یہ بات گڑھی کہ امام بخاری اس کی بیکیل نہ کر پائے تھے کہ فوت ہوگئے، اس بات کا واضع قاضی ابو الولید باجی مالکی ہے، (جو کہ آنخضرت بڑا ﷺ کے اُئی ہونے کا قائل نہ تھا، بلکہ کہتا تھا کہ آپ لکھنا پڑھنا سب کچھ بخوبی جانے تھے۔ والا علماً "آپ کی شان میں مشہور جانے تھے۔ والا علماً "آپ کی شان میں مشہور مصرع ہے) اس باجی نے بیٹھی کہا کہ موت نے امام بخاری کو اتمام کا موقع نہ دیا، بعض جگہ ترجمۃ الباب بغیر صدیث رہ گیا اور کہیں صدیث بلا ترجمہ رہ گئی، اس کے لئے بیاض چھوڑے ہوئے تھے، تلاندہ نے، جو اصحاب شخ تھے، عبارات کو باہم ملا دیا، عافظ ابن جمر رشائلۂ مقدمہ فتح الباری میں اس کونش کرتے ہیں:

٤٣/٩) تهذيب (٤٣/٩)

خراب آ کھ میں ہنر بھی عیب ہی نظر آتا ہے۔

<sup>🛭</sup> تفصیل کے لیے دیکھیں: سبر اعلام النبلاء (۱۸/ ۵۱)

<del>www.m</del>uhammadilibrary.com 

حل مشکلات بخاری

د فاع صحیح بخاری

"قال أبوالوليد الباجي المالكي في مقدمة كتابه في أسماء رجال البخاري: أخبرني الحافظ أبوذر عبد الرحيم بن أحمد الهروي قال: حدثنا الحافظ أبو إسحاق إبراهيم بن أحمد المستملي قال: انتسخت كتاب البخاري من أصله الذي كان عند صاحبه محمد بن يوسف الفربري، فرأيت فيه أشياء لم تتم، وأشياء مبيضة، منها تراجم لم يثبت بعدها شيئًا، ومنها أحاديث لم يترجم لها، فأضفنا بعض ذلك إلى بعض. " (هدي الساري: ٦ مصري) ''ابو ولید باجی مالکی نے اپنی بخاری کے اساء رجال کے متعلق کتاب کے مقدمہ میں ذکر کیا ہے کہ مجھ کو ابوذر عبدالرحيم ہروی نے خبر دی، انہوں نے کہا مجھ سے حافظ ابواسحاق ابراہیم مستملی نے حدیث بیان کی اور کہا کہ میں نے کتاب بخاری کی نقل اس کی اس اصل ہے کی ہے، جومجمہ بن پوسف فربری کے باس تھی، جو امام بخاری کے ساتھی اور شاگرد ہیں، پس میں نے اس میں چند چیزیں ناتمام دیکھیں اور چند بیاض (ساده ورق)، بعض عَلاَم جمه باب تھا اور حدیث کوئی نہیں اور بعض جگه حدیثیں تھیں، ان کا باب نہیں تھا، پس ہم نے ان سب کو با الم الديا۔"

میرے نزدیک به واقعہ بالکل صحیح نہیں، بلکہ علا ورجزتسلیم میں آنے کے قابل نہیں، بچند وجوہ:

أولا: اس لئے كه باجى كا ية تكلف محض اس لئے ہے كہ المجر بيك جامع صحيح ميں ظاہر حديثوں كوتر جمد باب سے مطابقت نہیں ہے۔ (جیسا کہ ظاہر کے لحاظ ہے ہارے ڈاکٹر عمر کیم بھی معترض ہیں) کیکن ایسے ظاہری لوگ مطابقت کی تعریف اور طریقے سے ناآشنا ہیں، جن کو خدا نے فہم در حدیث بخشا ہے، ان پر روش ہے کہ سیح بخاری کی تمام حدیثوں کو ان کے ترجمہ باب سے بیّن مطابقت ہے، جس پر وہ تکالی اورعش عش کرتے ہیں، جس ہے امام کے اجتہاد کا کمال ظاہر ہوتا ہے۔غرض امام بخاری نے ہرگز ایبانہیں کیا کہ صرف حدیثیں لے آئے اور ترجمہ باب منعقد نہیں کیا یا اس کے برعکس کیا، بلکہ سب کچھ خود مرتب فرما گئے میں، حافظ ابن حجر مقدمہ کی فصل ٹانی میں فرماتے ہیں

" تقرر أنه التزم فيه الصحة، وأنه لا يورد فيه إلا حديثاً صحيحاً ...إلى قوله: ثم رأي أن لا يحليه من الفوائد الفقهية والنكت الحكمية، فاستخرج بفهمه من المتون معاني كثيرة، فرقها في أبواب الكتاب بحسب تناسبها ...إلى قوله: قال الشيخ محي الدين \_نفع الله به .: ليس مقصود البحاري الاقتصار على الأحاديث فقط، بل مراده الاستنباط منها، والاستدلال لأبواب أرادها . . . إلى قوله: وقد ادعىٰ بعضهم أنه صنع ذلك عمداً. " انتهى (هدی الساری، مصری: ۲)

<sup>●</sup> هدی الساری (ص:۸)

"بہ بات ٹابت ہے کہ امام نے التزام کیا ہے کہ اس میں سوائے سیج حدیث کے اور کسی قتم کی روایت نہیں ذکر کریں گے، اور بایں خیال کہ اس کو فوائد فقتی اور حکمت کے کلتہ سے خالی نہ رہنا چاہیے، اپ فہم سے متن حدیث سے بہت بہت بہت معانی انتخر ان کئے، جن کو مناسبت کے ساتھ بابوں میں علیحدہ علیحدہ بیان کر دیا نہیں ہے، بلکہ اس سے استدلال دیا ہے، شیخ محی الدین نے کہا کہ امام کا مقصود فقط حدیث ہی ذکر کر دینا نہیں ہے، بلکہ اس سے استدلال واستنباط کر کے باب مقرر کرنا ہے (انہیں وجو ہات سے) بعض نے دعوی سے کہا ہے کہ امام نے بیسب کچھ خود اور قصد آ کیا ہے۔''

اس سے صاف ثابت ہے کہ باب وترجمہ واحادیث وغیرہ سب پچھ امام کا خود ہی مرتب کمیا ہواہے، جس سے ان کے اجتہاد واستدلال کا ثبوت عیاں ہے، لہذا زیادہ تر احادیث اور ان کے ترجمہ باب میں مطابقت بطریق استنباط ہے، جومطابقت کی سب سے اعلیٰ اورمشکل فتم ہے۔

ثانیاً: تمام کتب تواریخ و شروح و فیری میں صحیح بخاری کی نبست " اَلَّفَ وَصَنَّفَ" وغیرہ کا لفظ مرقوم ہے، جو بخاصیت باب تفعیل قصر فراغت عن التالیف بدوال ہے، جس کا معتبر قریندامام کا سکیل کے بعد ائمہ عصر کی خدمت میں بیش کرنا ہے۔ اور وہ بیہے:

"وقال أبو جعفر محمود بن عمرو العقيلي لهما ألف البخاري كتابه الصحيح، عرضه على أحمد بن حنبل ويحيى بن معين وعلى بن الديني وغيرهم، فاستحسنوه وشهدوا له بالصحة ". (هدى الساري، ص: ٥، ١٩١)

''ابوجعفر عقیلی نے کہا کہ جب امام بخاری صحیح بخاری کی تالیف سے فارخ ہوئے، تو اس کو امام احمد و ابن معین وابن مدینی پر پیش کیا، انہوں نے اس کی تحسین کی اور اس کی صحت کی شہادت بھی دی''

اس سے معلوم ہوا کہ سیح بخاری کمل طور پر مرتب ہو پکی تھی، تبھی تو اس کو محدثین پر پیش کیا، دوسرا بید کہ اہام بخاری بطاری بناری سے فارغ ہوگئے تھے، اور ابن مدینی کا انتقال ۱۳۳۸ھ بیں ہوا ہے، اس کے بعد اہام بخاری نے باکیس سال زندہ رہ کر ۱۳۵۱ھ بیں انتقال فرمایا، پس بیا عمراض کیسا غلط اور کذب محض ہے کہ'' موت نے اہام بخاری کو اتمام کا موقع نہ دیا، بلکہ وہ قبل تالیف فوت ہوگئے۔'' نیز اہام احمد پر پیش کرنے کا ذکر بھی موجود ہے اور ان کا انتقال ۱۳۲ھ بیس ہوا ہے، اس کے بعد اہام بخاری پندرہ سال تک زندہ رہے۔ نیز سیح بخاری کو پوری کر کے بیلی بن معین پر پیش کرنے کی بھی تصریح ہے، اور ابن معین کا انتقال ابن مدینی سے ایک سال بیلے سال کے زندہ رہے۔ پس فابت ہوا کہ امام بخاری اپنی وفات بہلے سے ایک سال تک زندہ رہے۔ پس فابت ہوا کہ امام بخاری اپنی وفات

www.muhammadilibrary.com

ال مشكلات بخارى المستح بخارى المستح بخارى المستح الم

ے بہت سالوں پیشتر اپنی جامع صحیح کی تکمیل سے فارغ ہو بچکے تھے، و هو المطلوب علی بنرا القیاس مرقاۃ میں ہے: " فلما کمّله عرضه علی مشایخه ...إلى قوله: استحسنوه وشهدوا بصحة كتابه، وأنه لا نظیر له فی بابه." (مرقاة: ١/ ١٥)

"جب امام بخاری اپی جامع کی بخیل کر بچے، تو اس کو اپنے مشاکُ پر پیش کیا، ان لوگوں نے اس کی سخسین کی اورصحت کی شہادت دی اور اس کی بھی کہ بے نظیر ہے۔"

اس عبارت میں لفظ " کمّله "بھراحت بحمیل بالکمال پر دال ہے، نیز اس عبارت میں اساءِ مشائخ میں اسحاق بن راہویہ کا بھی نام ہے ادران کا انتقال ۲۳۸ھ میں ہوا ہے، ان کے بعد امام بخاری اٹھارہ سال تک زندہ رہے، اس ہے بھی اس اعتراض کا بین ابطال ہوتا ہے۔

ثالثاً: امام بخاری کا محمیل وفرائت کے بعد نظر ثانی اور نظر ثالث کرنا بھی ثابت ہے، مرقاۃ میں ہے:

" روى عن وراق البحاري أنه قال: قلت للبحاري: حميع الأحاديث التي أوردتها في مصنفاتك، هل تحفظها؟ فقال لا يحفي علي شيء منها، فإني قد صنفتُ كتبي ثلاث مرات، وكأنه أراد بالتكرار التبييض والتحريج. "انتهى (مرقاة شرح مشكوة، مصرى: ١٣/١) " " دراق كهت بين: من ني بخارى والشين سے كها: بو هو يُشين آپ اپن تصنيف كرده جامع بخارى مين لاك بين، سب آپ كوياد بين؟ امام ني فرمايا: مجھ پراس سے پھي پيشيده نہيں ہے، اس كے كه مين تين بار اس يزائر كر يكا بول. "

معلوم ہوا کہ امام نے اس پرنظر ٹانی و ٹالٹ کر کے اس کی تنقیع کر کے بورٹی طور ہے مرتب کر کے تکمیل کر دی تھی۔ رابعاً: امام بخاری رائش: کا اپنے شاگردوں سے اپنی جامع صحح کی بابت بیفرمانا کہ:

"ما وضعت فی کتابی الصحیح حدیثاً إلا اغتسلت… النخ". (تهذیب: ۹/۹ و مرقاة وغیره) ● "میں نے اپنی کتاب جامع صحیح میں بغیرعشل کئے اور بغیر دورکعت نماز پڑھے کوئی حدیث داخل نہیں گی۔" بیاس امر پر صاف طور پر دال ہے کہ امام اپنی جامع صحیح کو بصورت کتاب مرتب وکممل کر کے گئے تھے اور ہزار ہا تلاندہ کواس کا درس دیا تھا، کیما لا یہ خفیٰ۔

خامساً: المام بخاری کے بخارا سے تکالے جانے کی جو وجہ مشہور ہے کہ خالد بن محمد ذیلی گورنر بخارا نے المام کے پاس بد

مرقاة المفاتيح (١/ ٣٧)

۵ مرقاة المفاتيح (۱/ ۲۹، ۳۰)

<sup>€</sup> تهذيب التهذيب (٤٢/٩) مرقاة المفاتيح (١/ ٢٩)

www.muhammadilibrary.com ختان کا کا کاران کا کاران کا کاران کار

پيغام بھيجا تھا كە:

الألباب، والله أعلم.

"أن يحضر منزله فيقرأ الحامع والتاريخ على أولاده، فامتنع ... الخ. "◘ (تهذيب:٩١٩ه و مرفاة حلد أول وغيره)

''میرے مکان پرآ کر بچوں کو اپنی جامع بخاری اور تاریخ کبیر پڑھا جایا کرو، امام نے نہ مانا۔''
اس سے بھی ثابت ہوتا ہے کہ امام اپنی جامع کی ترتیب علی وجہ الکمال کر چکے تھے۔علاوہ بریں اور بھی دلائل ہیں، جو بخوف طوالت نقل نہیں کئے جاکیں گے، مثلاً اس کی پخیل کے بعد اس کی مختلف نقلیں وغیرہ وغیرہ، اور اختلاف نفخ کی وجہ اس کی پخیلف نقلیں ہیں، یہیں کہ تلافہ فے مختلف ابواب وتراجم بیاض میں زیادہ کر دیئے۔ و هل هذا إلا سفسطة، لا يرضیٰ به أرباب العقول والعلماء الفحول، إنما يتذكر به أولوا

اسمي ويحك على سمعت بغدرة وفع اللواء لنا بها في المحمع

عینی حنفی:

> " لو لم يكن فيه رائحة التعصب المذهبي لكان أحود وأحود." (الفوائد البهية: ٧٦) "اگراس بين ندېي تعصب كى بونه بوقى، تو نهايت عمد شخص تفا

جب حافظ ابن جمر راطف نے فتح الباری کی تالیف شروع کی، تو عینی کونمایی حسد ہوا، لیکن خود فن حدیث میں اتی استعداد نہیں رکھتا تھا کہ حدیث اور خصوصاً بخاری کی شرح لکھے، حافظ کے ایک معمولی شاگرد بربان بن خصر نامی کو ساٹ کر فتح الباری کے اجزاء منگواتا اور زیادہ تر اس سے اور پچھ رکن الدین احمد بن محمد قریمی کی شرح سے چا کرعمد ہا القاری شرح بخاری تیار کرتا، جیسا کہ ملاکا تب چلی لکھتے ہیں:

"واستمد فيه من فتح الباري بحيث ينقل منه الورقة بكمالها، وكان يستعيره من البرهان بن خضر، و تعقبه في مواضع، وطوله بما تعمد الحافظ ابن حجر حذفه من سياق الحديث بتمامه ... الخ. (كشف الظنون: ١/ ٣٦٧ مصرى)

"اور عینی نے اپنی شرح میں فتح الباری سے مضامین لئے ہیں، اس طرح پر کدسارے ورق کی پوری طور

<sup>●</sup> تهذيب التهذيب (٤٤/٩) مرقاة المفاتيح (١/ ٣٤، ٣٣)

کیاتم نے ہمارے متعلق کی ایی غداری کا سنا ہے، جس کی وجہ سے مجالس میں ہمارے جھنڈے گئے ہوں؟

۵٤١/١) كشف الظنون (١/١٥٥)

ے نقل کی ہے اور فتح الباری برہان بن خصر کے ذریعہ سے ہاتھ گتی تھی، عینی نے اپنی شرح میں (بوجہ منافرت و معاصرت) فتح الباری پر بعض جگہ تعاقب کیا ہے، جس کو حافظ ابن حجر نے قصداً حذف کر دیا تھا، اس کو بیان کر کے مضمون کو طول دے دیا ہے۔''

فتح الباری سے نقل کرنامنع تو نہیں ہے، لیکن عینی کومنقول عنه کا حوالہ دینا ضروری تھا، بخلاف اس کے عینی فتح الباری کا ذکر تک نہیں لاتے۔ علاوہ بریں ملا چلی نے ایک حکایت نقل کی ہے کہ بعض فضلاء نے حافظ ابن مجر سے کہا کہ عینی کی شرح نو ادرات میں آپ کی شرح سے ترجیح لے گئی ، تو حافظ ابن مجر نے اسی وقت فرمایا:

"هذا شيء نقله من شرح لركن الدين، وقد كنت وقفت عليه قبله، ولكن تركت النقل منه لكونه لم يتم، إنما كتب منه قطعة ...إلى قوله: ولذا لم يتكلم العيني بعد تلك القطعة بشيء من ذلك". انتهى وكشف الظنون: ١/ ٣٦٨)

''عینی نے سب رکن الدین کی شرک سے نقل کیا ہے، جس پر میں پہلے ہی سے واقف تھا، کیکن چونکہ وہ شرح پوری نہ تھی، اس لئے میں نے اس سے پہلی نہیں کیا ( اور نہ مجھے ضرورت ہے ) رکن الدین نے تو صرف ایک کلوا کی شرح لکھی تھی، اسی وجہ سے اس کلڑے کے بعد مینی کچھ نہ لکھ سکے۔''

معلوم ہوا کہ اگر فتح الباری بھی بھیل کو نہ پنچی، تو عینی کٹ ت بھی ناتمام رہ جاتی ، چہ جائیکہ عینی کو حافظ ابن حجر رشانے کا مرہون منت ہونا چاہیے تھا، لیکن ہم زمانہ ہونے کی وجہ سے آپ منافرت ہوئی کہ حافظ پر ہاتھ جھوڑ دیا اور جس سے مضمون لیا ای پراعتراض کر دیا۔ ای کو کہتے ہیں: جس برتن میں کھا ہے، ہی میں سوراخ کرے!

سے عرب کا مقولہ مشہور ہے: " المعاصرة أصل المنافرة" اور تعصب نے بدرنگ پکڑا کہ بہت سے مقامات پر امام بخاری والله بریمی اعتراض جمایا۔ "حجگاوڑکی آ کھاور آفاب سے مقابلہ!"

اور لطف یہ کہ ان اعتراضات کی بناء علمی تحقیق پڑئیں ہے، چنانچہ ہارے مقابل ڈاکٹر عمر کریم جو کچھ امام بخاری وشائ یا ان کی جامع صبح پر اعتراض کرتے ہیں، وہ اکثر عینی کے اعتراضات کا نتیجہ بلکہ ای کی نقل ہوتی ہے، اس کے جواب کالطف تو ان شاء اللہ آ گے مدافعت عن الجروح کے مضامین میں آئے گا، نمونہ کے طور پر ہم ایک مثال ذکر کرتے ہیں: صبح بخاری کے بعض سنوں میں ہے: " قال أبو عبد الله: إستيائسوا: افتعلوا" فی مینی امام بخاری وشائی

<sup>•</sup> صحیح البخاری مع العمدة (٣٨٦/٧) صحیح بخاری کی اکثر روایات مین "استیاسوا: استفعلوا" ، یعنی "استیاسوا" کا وزن باب استفعال سے بیان کیا گیا ہے، جے حافظ این حجر اور قسطلانی وغیرہ نے رائح قرار دیا ہے۔ دیکھیں: إرشاد الساري (٢٩٩/٥) فتح الباري (٢٠/٦)

www.muhammadilibrary.com المنظمة المنظمة

فرماتے ہیں کہ قرآن مجید کی سورہ یوسف میں جو "استیاسوا" وارد ہے، وہ دیکھنے میں تو باب استعمال ہے ہے، جس کے معنی میں طلب ہوتا ہے، لیکن یہاں مراد طلب نہیں ہے، بلکہ وہ معنی میں باب افتعال کے ہے، چنانچہ فصول اکبری وغیرہ کتب صرف میں بھی مرقوم ہے کہ باب استفعال افتعال کے معنی میں بھی آتا ہے، • جیسے "استعصم" معنی میں "فغیرہ کتب صرف میں بھی مرقوم ہے کہ باب استفعال افتعال کے معنی میں بھی آتا ہے، • جیسے "استعصم" معنی میں موثی کہ بوئی کہ جھے گئے کہ امام بخاری بولشد کی مراد اظہار وزن واہتقاق ہے، لیکن علم صرف نہ جانے کے سب ان مے نظمی ہوگئی، چنانچہ فرماتے ہیں:

" والظاهر أن مثل هذا من قصور اليد في علم التصريف . " (عمدة القاري: ٧/ ٣٨٦) ◘ " أمام كا باتح علم صرف بين قاصر ب، جس كا بينمونه ب. "

حالانکہ ای سے ثابت ہوا کہ عینی کا ہاتھ علم صرف میں قاصر ہے ، کیونکہ اہام بخاری وشطفہ جو فرہا رہے ہیں بعینہ وہی بات کتب صرف ولئے اس بخاری وشطفہ جو فرہا رہے ہیں بعینہ وہی بات کتب صرف ولئت میں موجود ہے۔ یہ ہے اہام بخاری وشطفہ پر عینی کے لا لینی اعتراضات کا نمونہ! چنانچہ بہت بط سے اس بحث کی تفصیل ان شاء اللہ اس کے مقام پر آئے گی۔ نیز معلوم ہوا کہ عینی کے اعتراض کی بناء علمی تحقیق پر نبط سے اس بحث میں ہے۔ اب ہم حافظ ابن حجر پر ان کے اعتراض کا نمونہ ذکر کر کے ان کی علمی بضاعت کی قلعی کھو لتے ہیں۔ اس سے قبل ہم ایک حکایت ذکر کرتے ہیں، بستان المحد علی میں ہے کہ:

حافظ ابن جر کے عہد میں سلطان وقت نے جب مدر اور بدیہ بنوایا، تو اس کے میناروں میں سے برج شاؤا کی مینار جک کرگر نے کے قریب ہوئی، سلطان نے اس کو گرا کرائی وقت دوسری نئی تیار کرنے کا تھم دیا، اس کے نیچ مینی صاحب بیٹے درس میں مشغول تھے، حافظ ابن جر نے فی البدیہ ایک تھی نظم کر کے بادشاہ کو سنایا، جس کا آخری مصرع یہ ہے:" فلیس علی حسمی أضر من العینی "مینی سن کر بڑے غصہ میں ہوا، لیکن خود اتنی استعداد نہ تھی کہ اس ربائی کا جواب دے، ایک مشہور شاعر نواتی کو بلوایا اور اس سے حافظ کے قطعہ کا جواب بنوایا۔ (ص:۱۱۲) ● حافظ ابن جر کے مقابلہ میں بہتو ان کی استعداد تھی ، اور حافظ ہی پر اعتراض کرتے ہیں! جس کی تفصیل کے لیے حافظ ابن مجر کے مقابلہ میں بہتو ان کی استعداد تھی ، اور حافظ ہی پر اعتراض کرتے ہیں! جس کی تفصیل کے لیے ہم اپنے مکرم مولوی ابراہیم صاحب سیالکوٹی کی ایک تحریح شئے زائد جریدہ "اہل حدیث" (مجرید ۲۸ محرم ۲۸ میں ناظرین نقل کرتے ہیں اور جن عربی عبارات کا ترجمہ نہیں ہے، ان کا ترجمہ بھی افادۂ عام کے لیے کر دیں گے، لیس ناظرین انساف کی نظرے طاحظہ فرما ئیں ، اور وہ یہ ہے:

صحح ابخاری کتاب الوصایا میں حضرت عبدالله بن عمر والفؤاس بيدهديث مروى ہے كه حضور منافظ من فرمايا:

<sup>•</sup> فصول اكبري (ص: ۱۸) نيز ويحيين: لسان العرب (٢/ ٢٦٠) القاموس المحيط (٢٦٠/٤)

<sup>🛭</sup> عمدة القاري (۱۵/۱۸)

نستان المحدثين (ص: ٣٠٥)

www.muhammadilibrary.com

المنظمة علام المنظمة علام المنظمة علام المنظمة المن

"عن عبد الله بن عمر أن رسول الله ﷺ قال: ما حق امرئ مسلم، له شيء يوصي فيه، يبيت ليلتين إلا ووصيته مكتوبة عنده ." ● (بحاري: ١١: ١/ ٣٨٢)

''حضور تَاثِیُّا نے فرمایا کہ جس مسلمان کے پاس کچھ مال ہو اور وہ اس میں وصیت کرنی چاہے تو اسے لائق نہیں کہ دو را تیں بھی گزارے، گراس حال میں کہ اس کی وصیت اس کے پاس کھی ہوئی موجود ہو۔'' اس حدیث میں لفظ ''بیبت'' کے محل اعراب میں شرّ اح حدیث کے دو تول میں:

ا۔ ایک بیک "ببیت" بتقدیر "أن" مصدریه ما نافید کی خبر ہے۔

٢- دوسراييك "ييت"صفت ب، امرئ كى يامسلم كى ـ

چنانچہ حافظ این حجر رشائف فتح الباری میں فرماتے ہیں:

"قوله: يبيت، كأن فيه حذفاً، تقديره: أن يبيت، وهو كقوله تعالىٰ: ﴿ وَ مِنَ الْيَتِهِ يُرِيْكُمُ الْبَرُقَ ﴾ \* الآية، ويحوز أن يكون "يبيك" صفة لمسلم، وبه حزم الطيبي قال: هي صفة ثانية. " انتهى \*

(فتح البارى: ١٦/ پ ١١)

''سیت کے پہلے أن محذوف ہے، جیسے آت قرآن ﴿ وَ مِنْ الْيَتِهِ يُرِيْكُمُ الْبُرُقَ ﴾ مين' يريكم'' كى بہلے " أَنُ محذوف ہے اور يہى جائز ہے كہ "يبيت'' صفت ہے "مسلم'' كى، اور يهى طبى نے كها ہے كہ يرصفت نانيہ ہے۔''

اب و مکھے کہ مینی (جوعلامہ کہلاتے ہیں!) اس کے متعلق کیا کھتے ہیں:

"قوله: يبيت ليلتين: حملة فعلية، وقعت صفة أخرى لامري وقال بعضهم: يبيت كأن فيه حذفًا، تقديره أن يبيت، وهو كقوله تعالى: ﴿ وَ مِنْ الْيَتِهِ يُرِيدُهُ الْبَرُقَ ﴾ انتهى، قلت: وهذا القياس فاسد، وفيه تغيير المعنى أيضاً، وإنما قدر أن في قوله: يريكم، لأنه في موضع الابتداء، لأن قوله: ومن الته، في موضع الخبر، والفعل لا يقع مبتدأ، فيقدر أن فيه حتى يكون في معنى المصدر، فيصح حينئذ وقوعه مبتدأ، فمن له ذوق من العربية يفهم هذا، ويعلم تغيير المعنى فيما قال. "انتهى (عينى: ٢٧٣٦)

''یبیت جمله فعلیہ ہے، امری کی صفت ثانیہ واقع ہوئی ہے، اور بعض نے کہا ہے کہ اس سے پہلے اَن پوشیدہ ہے، جیسے آیت 'نیریکم'' میں، (عینی کہتے ہیں) میں کہتا ہوں، یہ قیاس فاسد ہے، نیز اس میں معنیٰ

صحيح البخاري: كتاب الوصايا، باب الوصايا...، رقم الحديث (٢٥٨٧) صحيح مسلم: كتاب الوصية، رقم الحديث (١٦٢٧)

<sup>🛭</sup> الروم: ۲٤

<sup>🗗</sup> فتح الباري (٥/٥٥)

عمدة القاري (۱۱/ ۲۸)

www.muhammadilibrary.com دنائ مح منان کا الله کا الله

بدل جاتا ہے، اور یریکم بیں اُن اس کئے مقدر ہے کہ وہ مبتدا کی جگہ بیں ہے اور و من اباتہ خبر (مقدم)
ہے، اور فعل چونکہ مبتدا نہیں ہوتا، اس لئے اس کے پہلے اُن مقدر مانا گیا کہ مصدر کے معنی میں ہوکر اس کا مبتدا ہونا سیحے ہو، جس کو عربیت کا ذوق ہوگا، وہ اس کو خوب مجھ لے گا اور معنی کے بدل جانے کو سمجھ گا۔''
عینی کی اس عبارت میں "بعضہ ہے" ہے مراد حافظ ابن حجر ہیں، جن کی عبارت منقولہ او پر گزر چکی ہے۔
سیمان اللہ! بینی کو فداقی عربیت کا بھی دعویٰ ہوگیا؟ اے لو! مینڈ کی کو بھی زکام ہوا، ان کی جو خبر سندھی خفی نے لی ہے اور اس فداق عربیت پر جو فداق اڑایا ہے، وہ عجیب لطیفہ ہے، جس کو ہم آخر میں ذکر کریں گے، ان شاء اللہ!

میں ایک کو پہند کیا لیکن منقول عند کا ذکر نہیں کیا اور دوسری پر حافظ الراشیٰ کی طرف اشارہ کر کے اعتراض کر دیا ہے، اور میں ایک کو پہند کیا لیکن منقول عند کا ذکر نہیں کیا اور دوسری پر حافظ الراشیٰ کی طرف اشارہ کر کے اعتراض کر دیا ہے، اور شین نہیں کی کہ حافظ اراشیٰ نے جو "آن "کو مقدر لکھا ہے، وہ دوسری جگہ خاص اس حدیث میں بالتصری فرکور ہے، چن چین خیانی سائی اور ابن ماجہ میں ہے۔

"عن عبيد الله عن نافع عن ابن علم قال: قال رسول الله ﷺ: ما حق امرئ مسلم، له شيء يوصي فيه أن يبيت ليلتين إلا ووصيته مكترية عنده. " •

(کتاب الوصایا، نسائی ۲۱٬۵۱۲، مطبوعه نظامی و ابن ماجه، ۲ ۱۹۸ فاروقی)

ان دونوں صحاح کی کتابوں کی روایتوں میں "بیبت" کے پہلے "آن "صراحظ موجود ہے اور تیسیر الوصول میں بھی "آن" صراحظ کے وقت دیگر روایات کو زیر نظر بھی "آن" کی تصریح والی روایت کونقل کیا ہے، اس سے واضح ہوگیا کہ عینی نے اعتراض کے وقت دیگر روایات کو زیر نظر نہیں رکھا اور حافظ ابن مجر دولت کی ترکیب پر بوجہ منافرت و معاصرت اعتراض کر دیا ہے، جو بالکل غلط ہے۔ ع۔

میں الزام ان کو دیتا تھا قصور اپنا نکل آیا!

دیگریدکه دوسرے شرّ احدیث نے اس اعتراض میں قاضی عنی کی موافقت نہیں کی، بلکه بے طرح تردیدکی ہے، ہم صرف ایک عنی کے ہم ذہب ہی کا قول پیش کرتے ہیں، لیعنی علامہ سندھی حنی حاشیہ بخاری، مطبوعہ مصریمی ای حدیث کی ترکیب میں فرماتے ہیں:

"الفعل أعني: يبيت، بمعنى المصامر خبر عن الحق، إما بتقدير أن أو بدونها، ومثله قوله

سنن النسائي: كتاب الوصاياء الكراهية في تاخير الوصية، رقم الحديث (٣٦١٥) سنن ابن ماجه: كتاب الوصاياء باب الحث على الوصية، رقم الحديث (٣٦٨) مسند أحمد (٢٠/١) المعجم الأوسط (١/٣٦) مسند الشاميين (٢/ ٣٧٨)
 ١٤٥٠ على الوصية، رقم الحديث (٣٩٩٤) مسند أحمد (٢٠/١) المعجم الأوسط (١/٣٣)

تعالىٰ: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ يُرِيْكُمُ الْبَرْقَ ﴾ وعلى القول بتقدير أن، يحوز نصبه كما هو شان أن المقدرة في جواز العمل، والباعث على تأويله بالمصدر أن جملة يبيت لا تصلح أن تكون خبراً عن الحق، ولا ضمير فيه يرجع إلى الحق، ويدل على التأويل رواية النسائي: أن يبيت، فصرحُ بأن المصدرية، وقول العيني: إن التأويل يغير المعنى ولا حاجة إليه، ناشىء عن قلة التدبر في المعنى والقواعد، والعجب أنه قال: إن من له ذوق بالعربية يفهم لكل ما ذكرناه، مع أن من له ذوق يشهد ببطلان قوله. "انتهى (سندهى، مصرى: ١٥/٨)

'وفعل یبیت مصدر کے معنی میں ہے، اور حق کی خبر ہے، مصدر اس کو اس کے پہلے أن مقدر مان کر کہا جائے یا أن کے سوا، أن کی صورت میں مثل قول خدا "یریکھ" کے بوگا، اور اس حالت میں یبیت کو نصب پڑھنا جائز ہوگا، جیسا کہ أن مقدرہ کا عمل ہے اور وجہ اس کو بتاویل مصدر ماننے کی بیہ ہے کہ یبیت جملہ فعلیہ خبر نہیں ہوسکتا ہاں کی ضمیر حق کی طرف لوٹ سکتی، نیز اس تاویل پر نسائی کی روایت سان یبیت "مصرحہ بأن شاہد و وال ہے روینی کا قول کہ اس تاویل کی ضرورت نہیں ہے، اس سے معنی بدل جاتا ہے، بیان کے معنی اور قواعد میں تدبر نہ کر کے کا نتیجہ ہے، اور تعجب ہے کہ فرماتے ہیں: جس کو عربیت کا فوق ہوگا، وہ اس کو سجھے لے گا، حالانکہ جس کو ذوق عربیت ہو وہ اس کے بطلان کی شہادت دیتا ہے۔'

اے سجان اللہ! علامہ سندھی نے اس عبارت میں اُن مقدر والی ترکیب کو درست لکھا ہے اور تائید میں نسائی والی روایت کا حوالہ دیا ہے، جو او پر گزر چکی اور عینی کے اعتراض کا سبب معنی اور قواعد میں تدبر کی کی کو قرار دیا اور نداق عربیت کو اس کے برخلاف شاہد گزار کر ان کے قول کو باطل کہا ہے۔ کیا اس سے کی زیادہ سخت تر دید ہوسکتی ہے؟ اور اس کے آگے عینی کی افتیار کردہ ترکیب لیعن "بیبت" کے صفت ہونے کی بھی تردید کی ہے، گویا جس ترکیب کو قاضی عینی نے صبح سمجھا تھا، اسے رکیک کہا اور جے انہوں نے غلط قرار دیا تھا، اس کو صحیح کہا ہے!

علامہ سندھی کی طرح زرقانی شارح موطا امام مالک را اللہ نے بھی اس صدیث کے ذیل میں "أن" کی ترکیب کو بحوالہ سنن نسائی درست رکھا ہے اور عینی کے اعتراض کو مروود قرار دیا ہے، بلکہ ان کے قول "هذا قیاس فاسد" کا فساد بھی ظاہر کیا ہے، اگر طوالت کا خوف نہ ہوتا تو اس کو سارا فقل کر دیتا، ہاں حوالہ ضرورت بنلا دول گا۔ (ملاحظہ ہو: زرقانی: ٣/ ٢٢٨) فی سے، اگر طوالت کا خوف نہ ہوتا تو اس کو سارا فقل کر دیتا، ہاں حوالہ اس اس طرح علامہ قسطلانی (بنشدید اللام) نے بھی ارشاد الساری شرح بخاری (٣/٥) میں عینی کے اس قول کی برے زوروں سے تردید کی ہے، اس طرح روح التو شبح بخاری میں بھی یبیت کی تقدیر "أن یبیت" بوے زوروں سے تردید کی ہے، اس طرح روح التو شبح عاشیہ مسحقی ترجمہ موطا میں اس صدیث کا ترجمہ کا ترجمہ

بتقدیر اُن کیا ہے، اور شیخ الاسلام نے بھی ترجمہ فاری بخاری میں ترجمہ بتقدیر اَن کیا ہے، اور مولوی عبدالحی حنق مرحوم نے بھی نہیں نقل کی ہیں اور ملاعلی قاری حنق نے مرفاۃ شرح مشکوۃ (۳/ ۳۹۷) میں بعیت کی تقدیر اَن بیت لکھی ہے۔ • غرض کہاں تک حوالے دیے جائیں اور تاکجا ان کی نقل ہو؟ ع۔

بہ پایاں آمہ ایں وفتر حکایت تھیاں باتی 🎱

اس بیان سے مثل آفتاب نیمروز روثن ہوگیا کہ قاضی مینی میاں جواعتراض بخاری یا فتح الباری پر کرتے ہیں، اس کی بناء کہاں تک تحقیق پر ہوتی ہے اور دیگر محققین کہاں تک ان ہے موافقت کرتے ہیں؟!

اب ہم مینی کا راز زیادہ طشت ازبام نہ کریں ہے، اس لئے کہ جارے ناظرین کے اکتا جانے کا خوف ہے۔ اب ہم اس تمہید کو ناچارختم کرتے ہیں اور جواب و مدافعت کی طرف متوجہ ہو کر مینی و جمیع معترضین بخاری کو اس ربا می مندرجہ ذیل سے صدائے ہشار باش کی تھوکر لگاتے ہیں۔۔

العرب تعرف من أنكرت والعجم حرىٰ بذاك له في لوحه القلم ❸

الله شرّفه قدماً المنظمه حرى بذاك له

وليس قولك من هل بضائره

 • شرح الزرقاني على موطأ الإمام مالك (٢٠/٤) مرقاة المفاتيح (١٠/١٠) التعليق الممجد على موطأ الإمام محمد
 (٣/٤)

آ فرتك آ گئ بين اور بهت سارى باتين ائمى تك باقى بين ـ

<sup>•</sup> تیری یہ بات بے ضرر ہے، جس کا تو انکار کر رہا ہے عرب وعجم سب اس سے واقف ہیں، اللہ تعالی نے روز اول ہی سے اس کی تسمت میں عظمت وشرف لکھ دیا ہے۔

www.muhammadilibrary.com

المنظمات بخاری المنظمات

# آغازِ كتاب وابتداءِ جواب

مت سے ادادہ تھا کہ ڈاکٹر عمر کریم کے مضامین جو اخبار ''اہل فقہ'' امر تسریس، مع مضامین دیگر مبتد عین، شاکع جوئے ہیں، ان کا جواب بصورت رسالہ دیا جائے، تا کہ عرصہ تک کار آمہ ہو، لیکن ایک خفیف می وقت جو اخبار ''اہل فقہ'' کے فائل الٹ پلٹ کرنے کی تھی، وہ خدا کے فضل سے دور ہوگئی، اس طرح پر کہ ''اہل فقہ'' کے بند ہونے کے بعد ڈاکٹر عمر کریم نے خود ان اخباری مضامین کو بجائی صورت میں کر کے رسالہ بنا دیا اور اس کا نام " کتاب المجرح علی المسخاری" رکھ کر عبدالغفور نای کسی مضامین کو بجائی صورت میں کر کے رسالہ بنا دیا اور اس کا نام " کتاب المجرح علی المسخاری" رکھ کر عبدالغفور نای کسی مقامہ کی نام سے شائع کر دیا۔ گو مجھے مع محصول اس کے سات آنہ پینے دام بھی دینے پڑے۔ حالانکہ ایک روپیہ تک کے دام فی کتاب یعنی " الأمر المبرم "ڈاکٹر عمر کریم کی خدمت میں مفت جاتی سے اسے پیپوں پرستا چھوٹا اور باعتبار سابق کے اب وہ مشقت نہ اٹھانی پڑی۔ جیسے ہی رسالہ کے ناکیل کے سرے پڑھار پڑی، تو مسلم کی بیر حدیث مرقوم دیکھی:

" قال عليه السلام: لا تكتبوا عني، ومن كتب عني في القرآن فليمحه"

معلوم نہیں بیہ حدیث کس غرض سے لکھی گئی اور اس سے کیا فائدہ ملحوظ ہے؟ بقول" مراد شاعر دربطن او" عثاید اس سے معرض کی غرض کتب حدیث کی تدوین کو نبی مظافیظ کے حکم کے مخالف قرار دینا اور کتابت حدیث کو ناجائز ثابت کرنا ہے، تو بداس کی فاش غلطی ہے ، اس لئے کہ بہتکم اس وقت تھا، جب قرآن میں اختلاط کا خوف تھا، جب بید خوف جاتا رہا تو خود آئخضرت علاقظ نے اپنا سابق حکم منسوخ کر کے ابوشاہ یمنی وغیرہ کو کتابت حدیث کی اجازت

<sup>•</sup> صحیح مسلم: کتاب الزهد والرقائق، باب التثبت في الحدیث و حکم کتاب العلم، رقم الحدیث (۳۰۰٤) لوث: معترض نے متن حدیث سے پہلے "علیه السلام" کا لفظ ذکر کیا ہے، تو یہاں بیام منظر رکھنا چاہیے کہ رسول اللہ تائیم کی نام یا ذکر کے ساتھ صلاۃ وسلام دونوں لکھنے یا ہولئے چاہیے، حافظ این العمل حرالے فیری: "قلت: ویکرہ ایضا الاقتصار علی قوله: علیه السلام" نیز کما بت حدیث کے آداب ذکر کر تے ہوئے فرماتے ہیں: "ینبغی له أن یحافظ علی کتبة الصلاة والتسلیم علی رسول الله ضلی الله علیه وسلم عند ذکرہ، ولا یسام من تکریر ذلك عند تکررہ، فإن ذلك من أكبر الفوائد التي يتعجلها طلبته و كتبته، ومن أغفل ذلك حرم حظا عظیما. "(مقدمة ابن الصلاح: ۱۰۵)

ع شاعر کی مراداس کے پیٹ میں ہوتی ہے۔

www.muhammadilibrary.com دان کی خاری کی

بخشي \_ • ملاحظه بو: مقدمه ابن الصلاح (ص: ۲۷) نوع: ۲۰ وركتابت صديث \_ • •

نیز حضرت عبدالله بن عمرو والتی نے آپ سے اجازت لے کر سب حدیثوں کو لکھنا شروع کیا، <sup>●</sup> اور حضرت ابوہر برہ والتی نے تو چند کتابیں بنا ڈالی تھیں۔ <sup>●</sup> جس کی بحث قدرے تفصیل کے ساتھ میں نے " الأمر المبرم" (ص:۱۱،۱) میں کی ہے۔ من شاء فلیرجع إليه!

اب بین بعون الله و توفیقه رساله کے جواب کی طرف توجه کرتا ہوں اور ناظرین کی آسانی کے لیے معرضین کے اقوال ''قوله'' سے اور اس کا جواب ''أقول'' سے تعیر کرنے کی تجویز مناسب مجھ کر پہلے عبدالغفور نامی کے اشتہاری مضامین کا (جوبطور تمہید کتاب ہے) مختصر جواب عرض کر کے معرض قدیم کا جواب باصواب دوں گا۔ بان شاء الله!

والرجاء من الناظرين الكرام أن يمنّوا علي بإعفاء الزلل وسد الخلل، لأن باذل الوسع معذور، وجهد المقل مشكور

اللهم أعني على أعدائي ولا تعنهم على ، وانصرني ولا تنصر علي ، وامكر لي ولا تمكر علي ، واهدني ويسر الهدى لي ، وانصرني على من بغى على الإمام الدخاري ، واجعلني مطوّعا لك مخبتاً إليك أوّاها منيبا ، واشرح لي صدري ويسرلي أمري ، وارزقني قوة في عضدي ، وسوقاً في قلمي ، واحلل عقدة من لساني يفقهوا قولى ، وأيدنى بروح القدس!

• صحيح البخاري: كتاب اللقطة، باب كيف تعرف لقطة أهل مكة، رقم الحديث (٢٣٠٢) صحيح مسلم: كتاب الحج، باب تحريم مكة ...، رقم الحديث (١٢٠٥)

مقدمة ابن الصلاح (ص: ۱۰۳) اس حديث كم متعلق إنال علم في جمع، لنخ اورترج كحوالے كى جوابات ذكر كيه بيں۔
 تفصيل كے ليے ويكيس: شرح السنة (١/ ٢٩٤) معالم السنن للخطابي (٢/٤) مجموع الفتاوی (٨/١٨) فتح الباري
 (/١٥/١) الأنوار الكاشفة للمعلمي (ص: ٤٢)

صحيح البخاري: كتاب العلم، باب كتابة العلم، رقم الحديث (١١٣) سنن أبي داود: كتاب العلم، باب في كتاب
 العلم، رقم الحديث (٣٦٤٦)

جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر (١/ ٢٨١)

www.muhammadilibrary.com دور کا مجاری کا مجاری

فتو له: مسلمانوں كى بدشمتى سے اس ملك مندوستان ميں ايك نيا فرقد جو اسلام ميں پيدا موا ہے، جس كا نام عرف عام ميں وبانى ہے۔

أفتول: ع.

" فليبك للإسلام من كان باكيا "<sup>©</sup>

ہم بھی آپ کے آنو لو محصے میں شریک ہیں، ب شک جیسے حنی ابوضیفہ کے مقلد ہیں، ایسے بی وہائی محمد بن عبدالوہاب صنبلی کے مقلد ہیں، ایس دونوں مقلد آپس میں ایک دوسرے کے مساوی ہیں اور ایسے بی ویگر مقلدین ۔ عبدالوہاب خنبلی کے مقلد ہیں۔ گھر کے مصداق ہیں۔

ھولہ: وہ کتاب بخاری اور اہام بخاری اے بہلبت بھی ایے عقائد رکھتے ہیں جو سراسر ضلالت و گمراہی ہے۔ اُھتوں: آپ نے علم عقائد کی کتابیں تو خرور پڑھی ہوں گی، کین کیا آپ بتلا سکتے ہیں کہ صحیح مدیثوں کو بھی صحیح کہنا کوئی کتب عقائد میں ضالین کا عقیدہ کہا گیا ہے؟ چڑ آپ نے ان عقائد کو کس بناء پر باعث ضلالت سمجھا؟ ع۔ ایں کار از تو آید وجہل چنیں کنند

قوله: اس كايه عقيده بكركتاب فدكورا عانى كتاب في الكريب

أفتول: آپ اس سفيد جموت كاكوئى شوت بهى دے سكتے بيں؟ يا سب كى وجہ سے يوں بى زبانى جمع خرج سے ابى دبائى جمع خرج سے ابى جناب! بنوز آپ نے عمارت مشہورہ "أصح الكتب بعد كتاب الله صحيح البحاري" بهى نہيں سنى؟ اس ميں بعديت كى قيد ہے، مثيت كى نہيں، البذا بميں مجبوراً كہنا پڑا: لعنة الله على الكاذبين!

هو له: اوراس ميس جس قدر حديثين بين، وه سب هي بلكداص اور مقبوله رسول مَا يَعْظِم بين -

افتول: بشک اس کی سب حدیثیں "أصح الصحیح" بیں، جیبا کہ ہم او پر لکھ آئے ہیں کہ امام بخاری بطاق بن راہویہ اور بخاری برنائی اسلامی بن مدین، امام احمد، اسحاق بن راہویہ اور بخاری برنائی بن مدین معین وغیرہ پر پیش کی تو سب نے اس کی صحت کی شہادت دی، اور مقبولہ رسول الله مالی الله مالی بیں بہت کے، جیسا کہ مولوی نورالحق حنی تیسیر القاری میں فرماتے ہیں:

جواسلام کے لیے رونا چاہے، وہ رودے!

<sup>😉</sup> انہوں نے نی نگافٹا کے دین میں رخنہ ڈالا۔

<sup>🛭</sup> یه کام تھی کر کتے ہو، مردی ایبا کر کتے ہیں۔

<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص:٤٨٩)

www.muhammadilibrary.com نان کات باری

''ابو زید مروزی گوید که درمیان رکن و مقام ابراهیم درخواب بودم پیغمبر نافیظ رادیدم که گفت اے ابو زید چرا دری کتاب مرا درس نمی گوئی مهنتم که یا رسول الله کتاب تو کدام است؟ گفت کتاب محمد بن اساعیل بخاری!''

جيما كرمم في " العرجون القديم" (ص: ٢٤) من قدر مفصل لكه ديا به وبال دكه لين-ہے فرمایا رسول اللہ نے اس کو کتاب این یڑھے اس کو بڑھائے اور سائے جس کا جی جاہے فتو له: اور بھی کی نے اس کے راوی وغیرہ یر کسی قتم کی کوئی جرح نہیں گی۔

اُفتو ل: یه بات تو غلط ہے، جارحین نے جرح ضرور کی ہے، کیکن چونکدان کی جرحیں غیر واقعی اور غلط اور عدم فہم یر بن تھیں، اس لئے ان کے جوابات بھی زوروں سے ہوئے۔ 🗨 جس صورت سے کہ مخالفین اسلام نے قرآن مجید پر طرح طرح کی جرحیں کیں اور علاء احمام نے ان کے معقول جوابات دیئے ، پس بلحاظ جوابات کوئی جرحیں نہیں رہیں۔

فتو له: اور ندامام بخارى سے اس مى كى كوئى غلطى واقع بوكى بـــ

**اُ هنو ل**: ہم اس کے متعلق ادیر مدلل بھٹ کہ آئے ہیں کہ امام بخاری ڈٹلٹے معصوم تو بے شک نہ تھے، کیکن انہوں نے صرف احادیث صححہ کی تدوین کی ہے، اس میں کسی سے وقوع خطاممکن نہیں، مفصل ورق الث کر دیکھ لیں۔

فتو له: اورجيع الل سنت نے اس كو قبول كرليا ہے۔

**اُ هنو ل**: بے شک محدثین کا سرتو ضروراس کی تبولیت میں تم ہے، نام کے اہل سنت کا ذمنہیں ہے!! **عتو له**: اوراس پراگر کوئی کسی قشم کا اعتراض کرے، تو وہ گمراہ اور طابعتی از اہل سنت ہے۔

افتول: خودتمبارے مولوی رشید احد مرحوم حنی نے ایسے لوگوں کو فاس و مرا بلکہ کافر اور حق تعالی کا ملعون لکھا

ہے۔ دیکھو: "فتاوی رشیدیه" (۲/ ۱۲) اور حفرت جت البندشاه ولی الله محدث دہلوی نے صحیح بخاری پر لا یعنی اعتراضات

- "ابوزید مروزی کہتے ہیں کہ میں رکن اور مقام ابراہیم کے درمیان سویا ہوا تھا کہ میں نے خواب میں رسول الله ظافی کو دیکھاء آپ نے فرمایا: اے ابو زید! تم میری کتاب کیوں نہیں پڑھتے ہو؟ میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! آپ کی کتاب کونی ہے؟ فرمایا: محمہ بن اساعيل بخاري كي كتاب "إنيز ديكهين: هدي انساري (ص: ٤٨٩)
  - 🧸 ا۔ امام دارتطنی وطف نے رجال صحیحین پر امام نسائی وغیرہ کی جرح کا جواب دیا، جسے ان کے شاگر د ابو بمر برقانی نے جمع کیا۔
    - ما فظ ابن حجر بنات نے هدي الساري اور فتح الباري من رجال بخاري براعتر اضات كاكافي وشافي جواب كلها۔
- من التجريح " كے نام بے ستفل كتاب كهي، جس ميں ساڑھے تين سورواة كا ذكر كيا۔
  - ٣- أعلامه محمد بن اساعيل بن خلفون نے "وفع التماري في من تكلم فيه من وجال البخاري" كے نام سے ايك رساله كھا۔
  - علامه ابوالوليد الإجى في "التعديل والتجريح لمن خرج عنه البخاري في الصحيح" كام عامي فيم كماب السي -

www.muhammadilibrary.com

المنظات بناري على المنظات بناري على المنظات بناري على المنظلة المنظ

کرنے والوں کو بدعتی اورمسلمانوں کے طریقہ سے خارج کہا ہے۔ دیکھو: "حجة الله البالغه، مصری" (١٣٩/١)۔

قوله: اور ریاعتقاد رکھتا ہے کہ وہ انتمار بعد کے مثل مجہد مطلق تھے۔

' أهنو ل: ہم اوپر ثابت كرآئے ہيں كہ خود علاء احتاف نے ان كو مجتبد مطلق مانا ہے، اور بيبھى واضح كر آئے ہيں كہ ان ميں شروط اجتباد كائل طور سے پائى جاتى تھيں، پھر ان كے ائمہ اربعہ كے مثل مجتبد مطلق ہونے ميں كيا فك رہا؟

فتوله: اورمثل انبیاء کے معصوم تھے اور ان سے کمی قسم کی غلطی کا وقوع میں آنا از قسم محالات ہے۔ أفقول: بید دونوں باتیں بالکل افتراء اور سفید جھوٹ نہیں بلکہ سیاہ جھوٹ ہیں، ہم اس عصمت اور وقوع خطا کی کمل بحث اویر کر آئے ہیں، نیز ابھی اس کا بیان گزرا ہے۔

فتوله: اگر اس کو بخاری برست کها جائے، تو کچھ بے جا نہ ہوگا ... إلى قوله: بخارى پرتى برستور باتى رہى۔ باتى رہى۔

أحدول: ع ب: "كل إناء يترشع مها فيه "<sup>●</sup> امام پرى اورقبر پرى والے أكر اپنا عكس دوسرے ميں بھى المستحص والے اللہ على اللہ

عتوله: امام بخارى ايك مقلد اور سخت متعصب شأنى المرز بب فحض تقيد

افتول: وہی بات یہاں بھی ہے کہ آپ چونکہ مقلد ہیں، اس کئے سارا جہان آپ کو مقلد نظر آتا ہے، ہم اوپر دلیل سے ثابت کرآئے ہیں کہ امام کا مجتہد ہونا جب سب کو مسلم ہے، تو وہ گز مقلد نہیں ہو سکتے، نیز وہ شافعی بھی نہ سے، جس کو ہم مفصل طور پر" الریح العقیم" (ص: ۲۲ تا ۲۶) اور "العرجون القدیم" (ص: ۱۲ تا ۲۶) میں لکھ آئے ہیں، اور ان شاء اللہ آگے بھی کچھکھیں گے۔

قوله: ان میں اتنا تفقه بھی ندتھا، جوایک معمولی ورجہ کے طالب العلم میں ہوتا ہے۔

أَهتول: الرّاس كوامام الوصنيفه كي شان مين كهوتو كسى قدر موزون بهى جوگا، امام بخارى بُطْكُ: كي شان مين ميه كهنا اييا ہے جيسا كوئي مرتد كيے كه آنخضرت مُلِيُّ في مين قرآن مجيد بجھنے كا مادہ نه تھا۔ العیاذ بالله، خاكش بدين!

فتو له: اور كتاب بخارى كى زماند مين بھى سيج مجرونہيں مانى گئ اور نداس كے اصح الكتب مونے بربھى

اجماع ہوا۔

ا فقول: یہ بالکل غلط اور واقعہ کے خلاف ہے، سلف سے لے کر خلف تک کی کتابیں بھری پڑی ہیں، جیسا کہ سیجھ عبارتیں ہم پہلے نقل کر کچے ہیں اور اس کے اصح الکتب ہونے پر ہم اپنے مختلف رسائل ہیں اجماع ثابت کر کچے

<sup>•</sup> بربرت سے وای برآ مد ہوتا ہے، جواس کے اغد موجود ہے۔

www.muhammadilibrary.com ه على مارى 99 مارى دارى وارى المارى المارى

میں، شرح نخبہ وغیرہ دیکھ لو۔ <del>0</del>

فتوله: ہرزمانہ میں بوے بوے ائمہ دین اور محدثین اس پر جرح واعتراض کرتے آئے۔

أفتول: ان بريخت تعاقب اوران كمعقول جوابات بهى ديم مكير

فتو له: اس میں ندصرف فن حدیث کی بلک صرفی اور تحوی وغیرہ غلطیاں بھی کثرت سے واقع ہوئی ہیں۔ أفنول: بير بالكل جموت ہے، جن كوصرف وخو آتی ندھی، يا قدرے واقف تنے ان كو بوجہ عدم علم كے غلطی

معلوم ہوئی، بدان کا اپنا قصور ہے نہ بخاری واللہ کا، جس کا نمونہ ہم نے عینی کے بیان میں پیش کیا ہے۔

فتوله: اوربهی اس میں بہت ی نا قابل قبول روایات اورابل بوی روات موجود ہیں۔

أفتول: بالكل غلط ب، اس كى كل روايات مقبول بين اور اس كروات ثقة عادل اور جمت بين، "الأمر المبرع" كامطالعه كرو\_

**فتو له:** خود امام بخاری کی بھی بھی اس کو اصح الکتب اور اس کی سب حدیثوں کو سیح نہیں سمجھا اور نہ اس کی سب حدیثوں کو اپنامعمول برتھ برایا۔

أفول: يبمى مثل سابق بالكل غلط ب المراج بغارى والشد كا خود الإابيان ب:

"ما أدخلت في كتابي الجامع إلا ما صح ؟ (مقدمه ابن صلاح: ٨)

"ليني ميں نے اپني جامع بخاري ميں سواضيح حديث كر اور ذكر بي نبيس كيا۔"

على بذا القياس سب احاديث كمعمول بدنه مران كا قول بلى قلد اور ب جوت ب-

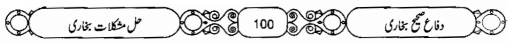
• نرهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٦٠) معترض نے ذكوره بالا كلام يس تح ايرى كمتعلق دواموركا الكاركيا ہے:

- "كى زمان مين كتاب بخارى مجرد صحيح نبين مانى كئي" بيه بات حقيقت كے خلاف أور جہالت كا شابكار ب، كيونكد بيه بات تو اصول حديث كى عام اور متداول كتب مين بالتصريح موجود ب- امام نووى وشط فرماتے ہيں: "أول مصنف في الصحيح السجرد صحيح البخاري " ان الفاظ كى شرح مين علام سيوطى وشط نے بالتفصيل اس بات كومرائن كيا ب- ويكسين: تدريب الراوي (١/ ٩٠) لمام ابن ملقن وشط فرماتے ہيں: "أول من صنف الصحيح، يعني المجرد، البخاري" (المقنع في علوم المحديث، ص: ٥٠) فيز ويكھين: الذكت للزركشي (١/ ١٦١) نوجيه النظر (١/ ٢١٤) ظفر الأماني (ص: ٥٠)

. "أصح الكتب بون پر اجماع" تو اس كم متعلق ايك حقى كل شهادت الى كافى ب، علامه يمنى حقى فرمات بين: "انفق علما، الشرق والغرب على أنه ليس بعد كتاب الله تعالى أصح من صحيحي البخاري و مسلم ... والجمهور على ترجيح البخاري على مسلم لأنه أكثر فوائد منه . " (عمدة القاري: ١/ ٥) تيز تاج الدين بكل شأفى لكهة بين: "وأما كتاب البخاري على مسلم لأنه أكثر فوائد منه . " (عمدة القاري: ١/ ٥) تيز تاج الدين بكل شأفى لكهة بين: "وأما كتاب الجامع الصحيح فأجل كتب الإسلام وأفضلها بعد كتاب الله" (طبقات الشافعية الكبرى: ٢/ ٢١٥)

تاریخ دمشق (۲۰/۵۲) التعدیل والتجریح للباجی (۱۰/۳۱) تهذیب الکمال (۲۶/۲۶) مقدمة ابن الصلاح (ص: ۱۰)
نیز امام بخاری والشف قرمات بین که مجمع ان احادیث کی صحت کا لفین ہے۔ (هدی الساری: ۳٤۷)

#### www.muhammadilibrary.com



فتو له: اس كى كل حديثول كوبلا وليل مان لينا اعلى درجه كى اندهى تقليد اور صلالت بلكه شرك بــــ

أفتول: تقليد كابيام تو ہم بميشہ سے كہتے آئے ہيں كدكسى چيزكو بے دليل ماننا تقليد ہے اور بير ضلالت اور شرك ہے ، بحمد الله كه آپ مقلد ہوكراس كے قائل ہوگئے، پھر بھى مقلد ہى ہے درے! ذرا ڈاكٹر عمر كريم كوتو سمجها ديں كدوہ اين اشتہار نمبر (٣) ميں تقليد كے شرك ہونے يركيوں خفا ہوكر معترض ہوگئے تھے؟

آه کیا چے ہے!

زلیخا نے کی خود پاک دامن ماہ کنعاں کا

افسوس! بخاری کی ضد میں تعصب سے آ پر انے کیسی کیسی بیبودہ باتیں لکھ کرحروف کتاب کی مثل اپنے نامہ

اعمال کوسیاہ کیا آپ کونہیں معلوم کہ 🔔

یں سوم نہ ہے۔ بیہ مجموعہ احادیث شفع الربین کا ہے مسلماں ہو کے اس سے بغض جو رکھے وہ ناری ہے

# جواب مضامين ڈاکٹر عمر کريم حنفي

## امام بخاری مجتهد مطلق تھے، امام شافعی کے مقلد نہیں:

ڈاکٹر صاحب اس کے مخالف سرخی مقرر کر کے امام بخاری رئر سے نہ ہونے کی دلیل میں وہی ابو عاصم  $^{f O}$  کا قول مردود ذکر کرتے ہیں اور مجتبد نہ ہونے کی دلیل میں تین حدیثیں پیش کرتے ہیں کہ ان کو ترجمہ باب سے مطابقت نہیں ہے، سبحان اللہ! قصور اپنے قہم کا ہے اور الزام لگا کیں امام کے اجتباد پر! بہر حال آپ فرماتے ہیں: هنو له: تاج الدین سبکی نے کہا کہ ابو عاصم نے بخاری کو شافعیوں کے زمرہ میں ذکر کیا ہے ... الخ

'ص:٤)

افتول: اس قول میں صرف ابو عاقم شاذ ہے اور آپ کا اسے تین افراد (قسطلانی، تاج الدین بکی، ابو عاصم) کا ندہب سمجھنا غلط ہے، کیونکہ قسطلانی اور بیکی صرف فالل ہیں اور بیامر بدیبی ہے کہ نقلِ امراس بات کوسٹزم نہیں کہ ناقل کے نزدیک بھی وہ صحیح ہو، کیا آپ نے نہیں سنا: نقل کفر ند باشد؟ باقی رہے صرف ابوعاصم، تو ان کا قول ایسا ہی ہے جیسا کہ امام احمد بن صنبل کو بھی مصنف طبقات شافعیہ والے نے شافعیوں میں شار کر دیا ہے، و حالانکہ وہ خود صاحب ندہب مستقل ہیں، ورند لازم آئے گا کہ صنبلی شافعی ایک ہی جیس، مالانکہ یہ غلط ہے۔ و پس جیسا کہ امام احمد

- اس مرادالا عاصم محمد بن احمد عمادى بروى بين، جنهول نے ١٥٥٨ و بين وقات بالى ديكھيں: سير أعلام النبلاء (١٨/ ١٨) ابوعاصم كے قول كوتاج الدين بكي نقل كرتے ہوئے كھتے بين: "ذكر أبو عاصم العبادي أبا عبد الله في كتابه الطبقات، وقال: سمع من الزعفراني وأبي ثور والكرابيسي، قلت: وتفقه على الحميدي، وكلهم من أصحاب الشافعي، " (طبقات الشافعية الكبرئ: ٢/ ٢١٤)
- ای طرح بی بھی لازم آئے گا کہ امام شافعی حتی ہیں، کیونکہ آئیں اصحاب ابی حنیفہ سے تکمفہ حاصل تھا، بلکہ اس بنا پر تو بی بھی لازم آئے گا کہ امام ابو حنیفہ مالکی ہیں، اس لیے کہ انہوں نے امام مالک سے روایت لی ہے! اللازم باطل فالملزوم مثله!!

www.muhammadilibrary.com

المعلى الم

شافعی نہیں ہو سے امام بخاری برالیہ بھی نہیں ہو سے ابوعاصم نے توافق فی المسائل کی بنا پر ایسا کہا ہے، ورنہ امام بخاری برائیہ مستقل مجہد مستقل جمہد مستقل جمہد مستقل جمہد مستقل جمہد مستقل جمہد مستقل جمہد مستقل سے جیسا کہ علامہ اساعیل مجلو فی شامی خفی "الفوائد الدر اربی " میں لکھتے ہیں:

"کان محتهداً مطلقاً، واختارہ السخاوی، قال: والمیل بکونه محتهداً مطلقاً صرح به تقی الدین ابن تیمیة، فقال: إنه إمام فی الفقه من أهل الاجتهاد" انتهی (الفوائد الدراری) و "امام بخاری والشر مجتد مطلق علی اور ترج ویا ہے کہ امام بخاری والشر مجتد مطلق خورائی ہے کہ امام بخاری والشر مجتد مطلق خورائی کے تھام باس کی تقریح امام ابن تیمیہ نے بھی فرمائی ہے کہ امام بخاری فقد کے امام اور اہل اجتہاد سے تھے۔"

پس جب امام بخاری والشر کا مجتد ہونا فابت ہے تو یہ بدیکی امر ہے کہ مجتد مقلد نہیں ہوتا، لہذا امام بخاری والشر کے مقلد نہیں ہو سے ۔ جس کی مفصل بحث میں نے اپ رسالہ "الریح العقیم" (ص: ۳، ٤) اور العر جون القدیم" (ص: ۲۱ - ۱۵) میں کی ہے۔ پس امام بخاری والشر کے مجتمد نہ ہونے کے جوت کے حدث تو میں بی مصد کی مقد سے مصد کے مقد سے مصد کی مقد سے مصد کی میں ہوتا ہونے کے شوت کے حدث تو میں بی مصد کی دیا ہوں کی مصد کی دیا ہوں کی مصد کی دیا ہوتا ہونہ کی ہوتا ہوں کی دیا ہوتا ہونہ کی دیا ہوتا ہونے کے شوت کے حدث تو میں بی مصد کی دیا ہوتا ہونہ کی محد کی دیا ہونہ کی دیا ہوتا ہونے کے مقد کی دیا ہوتا ہونے کے مقد کی دیا ہونہ کیا کے دیا ہونہ کیا کی دیا ہونہ کیا ہونہ کیا ہونہ کی دیا ہونہ کیا ہونہ کی دیا ہونہ کیا ہونہ کیا ہونہ کی دیا ہونہ کیا ہونہ کیا ہونہ کی دیا ہونہ کیا ہونہ کی

- و حقیقت بھی بہی ہی ہے کہ مصنفین طبقات نے نسب المذاور مسائل و فاوی میں توافق اور توارد کی بنا پر کئی ائمہ جہترین کو اپنے اپنے ذہب کی طرف منسوب کر دیا ہے، امام ابن گیر والف فرماتے ہیں: ''یہ بات معلوم ہونی چاہیے کہ ان فقہاء (طبقہ اولی) میں وہ بھی ہیں، جوشہت میں پہلی شم کی نبست کم مشہور ہیں، اور وہ بھی جن کی ہیں، جوشہت میں پہلی شم کی نبست کم مشہور ہیں، اور وہ بھی جن کے اہل فذہب ہونے میں شک ہے اور ان میں وہ بھی ہیں، جن کے بارے میں معروف ہے کہ وہ شافعی المذہب نہیں ہے، بلکہ کی دوسرے فدہب پر تھے اور ان میں اتمہ حدیث کی ایک جماعی کا کہی ذکر ہے، ہم نے اپنی کاب میں ان کا ذکر کرنا محتن اس لیے پندکیا کہ ان کی (بالواسط یا بلا واسط) امام شافعی سے روایت ہے۔'' (طبقات الفقهاء الشافعین، بل وافق راینا رایه '' امیر الحاج نقش کرتے ہیں کہ ایوبکر فقال، شخ ابوبکی اور قاضی حسین فرماتے ہے۔'' (طبقات الفقهاء الشافعین، بل وافق راینا رایه '' اکر کرنا میں استحدید فی علم الاصول لابن أمیر الحاج: ۳/ ۵۲ کا) ای طرح مختلف فذا ہب فقہید کی طرف محد شین کے اختساب کی حقیقت بیان کرتے ہوئے شاہ ولی الله محدث والوی شراخی فرماتے ہیں: 'و کان صاحب الحدیث قد بنسب إلی احد المذاهب لکثرہ موافقتہ له کالنسائی والبیهتی پنسبان إلی الشافعی۔'' (حجۃ الله البالغة: ۱/ ۲۲۲)
- کولہ بالا کتاب "الفوائد الدراری" کے مولف اساعیل بن محمد بن عبدالهادی الجرائی العجاد فی بین، جو ۸ می ایج پیدا ہوتے اور

  الاااھ میں دشق میں وفات بائی۔ فدکورہ بالا کتاب "الفوائد الدراری فی ترجمة محمد بن إسماعيل البخاری" کا نسخہ
  خان بمبادر خدا بخش صاحب مرحوم بیٹن، انڈیا کے مکتبہ میں موجود ہے۔ جہاں سے فدکورہ بالا عبارت مولانا عبدالرطن مبار کیوری
  نے مقدمہ تختہ الا حوذی (ص: ۳۵۵) اور مولانا عبدالسلام مبار کیوری رائش نے سیرۃ البخاری (ص: ۱۷۳) میں نقل کی اور
  انہیں سے مؤلف رائش نے نقل کی ہے۔ نیز اس کتاب کا نسخہ برسلاد یو نیورٹی میں بھی موجود ہے، جیسا کہ برو کلمان (۳/ ۱۹۶)
  اور سز گین (۱/ ۱۷۶) نے فرکر کیا ہے، دیکھیں: سیرۃ البخاری (ص: ۲۶، حاشیه)
- ا امام ابن تيمية بطلت كاكلام مجموع الفتاوى (٢٠/ ٤٠) مي موجود ب، قرمات بين: "أما البخاري وأبو داود فإمامان في الفقه من أهل الاجتهاد " اورامام خاوى رئالت كاكلام " عمدة القارى والسامع في خنم الصحيح الجامع " (ص: ٥٩) ميل موجود ب نيز مولانا انور شاه كثيرى حنى كلية بين: "واعلم أن البخاري مجتهد لا ريب فيه " (فيض الباري: ١/ ٥٨) .

لئے آپ نے دوطریقے اختیار کئے تھے:

ا۔ کسی متند شخص کے قول سے ٹابت کرنا۔ یہ ٹابت نہ ہوسکا، بلکہ اس کے برخلاف ان کا مجتہد ہونا ٹابت ہوگیا۔ ۲۔ دوسرا طریقہ آپ کا کہ یہ ٹابت کیا جائے کہ ان میں اجتہاد کی قوت نہتھی۔ اس پر جو تین حدیثیں نقل کی ہیں کہ

ان کوترجمہ باب سے مطابقت نہیں ہے، یہ بھی ذرا دریس هبا، منثوراً مواجاتا ہے۔

ذراغور سے سنیں اور اپنے تصورِ فہم کا بوتانی علاج کرائیں! مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہم ان حدیثوں کونقل کرنے سے قبل آپ کو ذرا مطابقت کا مطلب سمجھا دیں کہ مطابقت کے کہتے ہیں؟ گو ہم رسالہ "المخزی العظیم" (ص: ٥) میں اس کومفصل کھے چکے ہیں، مخضر یہ کہ مطابقت کی دوشمیں ہیں:

ا۔ لفظی ۲۔ معنوی

پھر معنوی کی تین قشمیں ہیں:

ا۔ مطابقت بطریق خصوص۔ 😯 مطابقت بطریق عموم۔ ۳۔ مطابقت بطریق استنباط۔

اور یہ تیسری قتم نہایت ادق اور مشکل ہے، آپ نے مطابقت کو صرف نفظی سمجھا ہے، حالانکہ صحیح بخاری میں معنوی کی تیسری قتم بھی بینی مطابقت بطریق استنباط روزہ ہے، جہاں ظاہر میں حدیث، ترجمہ باب کے مخالف معلوم ہوتی ہے، حالانکہ معنی میں اس کا مفہوم سے ایک تعلق ہوتا ہے، حالانکہ معنی میں اس کا مفہوم سے ایک تعلق ہوتا ہے، کا سمجھنا ہر ایک کا کام نہیں ہے سوائے محد ثین عظام کے، کیس اس کو ملح ظرر کے کراپنی ہرسہ پیش کردہ احادیث کا جواب سنتے:

ا فقوله: باب ما یکره من اتخاذ المساجد علی القبور. باب اس چیز کے بیان میں جو کروہ ہے قبروں پرمجدوں کا بنانا۔

صديث: ولما مات الحسن بن الحسين بن على، ضربت امرأته القبة على قبره سنة، ثم رفعت، فسمعت صائحاً يقول: ألا هل وجدوا ما فقدوا، فأجابه آخر: بل يئسوا فانقلبوا ."

(بخاري، مطبوعه أحمدي، جلد: ١٧٧/١)

''جب حسن بن حسین بن علی کا انتقال ہوا، تو ان کی عورت نے ایک سال تک ان کی قبر پر خیمہ لگایا، پھر اٹھالیا، پس انہوں نے کسی آ واز کرنے والے کو سنا، جو کہہ رہا تھا کہ کیا پالیا اس چیز کو جو گم کیا تھا؟ بس دوسرے نے یہ جواب دیا کنہیں بلکہ مایوں ہوئے اور پھر گئے۔''

پس دیکھئے کہ اس حدیث ہے معجد پر قبر بنانے کی کراہیت، جس کا باب میں وعویٰ کیا گیا ہے، مطلق ثابت نہیں ہوتی \_ (ص: ۵)

→ عزيد لكت بين: إن البخاري عندي سلك مسلك الاجتهاد، ولم يقلد أحدا في كتابه، بل حكم بما حكم به فهمه " (فبض الباري: ١/ ٣٣٥) تيز امام شافعي كي طرف انتشاب كم متعلق لكت بين: وما اشتهر أنه شافعي، فلموافقته إياه في المسائل المشهورة" (فيض الباري: ١/ ٥٨) www.muhammadilibrary.com دفاع مجمع بخاری کا مشکلات بخاری ا

أفتول: الله اكبراكس قدر دهوكه دى سے كام ليا كيا ہے؟ دعوىٰ توبيكيا كه باب اور صديث يس مطابقت نہيں، اور پيش كيا باب اور ترجمه باب!

اے جناب! حسن بن حسین کی وفات کا واقعہ کیا صدیث ہے؟ کیا امام بخاری را الله الیهود والنصاری اتحذوا بعد ذکر کیا ہے؟ ہر گزنہیں، بلکہ صدیث تو اس کے بعد خود علیحدہ ہے کہ " لعن الله الیهود والنصاری اتحذوا قبور أنبیائهم مساحد " جس سے قبرول پر مجد بنانے کی ممانعت صاف عیاں ہے، وفات حسن کا واقعہ تو ترجمہ باب میں ذکر کیا گیا ہے، نہ کہ وہ صدیث ہے، جے آپ نے حدیث کر کے لکھا ہے، جس سے آپ کی صدیث وائی کا راز طشت از بام ہو گیا۔ افسوس کہ جس کو صدیث کی تعریف معلوم نہ ہواور یہ تمیز نہ کر سکے کہ صدیث کون ہے؟ وہ بھی اس میدان میں قدم مارتے کو آ مادہ ہو؟ ہاں اگر بیسوال کرتے کہ اس باب اور ترجمہ باب میں مطابقت نہیں ہے، تو کی قدر قابل النقات ہوتا، اور ہم جواب دیتے کہ اس کے نیچے صاف کھا ہے:

"مطابقته للترجمة من حيث الله هذه القبة لم تحل عن الصلوة فيها. " 🕏

یعنی وہ عورت قبر پر قبہ نصب کر کے جب کی سال تک مقیم رہی، تو پٹنے وقتی نماز کے لیے خاص مصلی کے طور پر ضرور کوئی جگہ مقرر کی ہوگی، اور اس میں نماز ادا کرنی ہوگی، یہ نماز اس کی اس میں ناجائز ہوئی۔

افسوں کہ جس کتاب ہے آپ اعتراض کرتے ہیں، ان کے پنچے مطابقت بتلا دی گئی ہے، کیکن عمداً آپ اِیٹارِ شرکے لئے اغماض کر جاتے ہیں، آپ کی بیہ بے ایمانی نکل کر رہے گی ان شاءاللہ۔ فانتظر و لا تعبیل!

ا - فتو له: باب طول القيام في صلاة الليل. " يه باب علم من نمازيس درازى قيام كريمان يس درازى قيام كريمان يس -"

صديث: عن حذيفة: أن النبي مُنظِيم كان إذا قام للتهجد من الليل، يشوص فاه بالسواك." (بحاري، مطبوعه أحمدي: ١/٥٣/)

''حذیفہ سے روایت ہے کہ آنخضرت جب نماز تہجد پڑھنے کا ارادہ کرتے تو اپنے منہ کو مسواک ہے صاف کر لیتے۔''

پس دیکھئے کہ بیہ باب اور اس کی حدیث' من چہ گویم وطنبورہَ من چہ سراید'' <sup>3</sup> کے مصداق ہو رہی ہے۔الخ

صحيح البخاري: كتاب الجنائز، باب ما يكره من اتخاذ المساجد على القبور، رقم الحديث (١٢٦٥)

أن نيز صافظ ابن مجر رشط فرمات بين: ومناصبة هذا الأثر لحديث الباب أن المقيم في الفسطاط، لا يخلو من الصلاة هناك، فيلزم اتخاذ المسجد عند القبر، وقد يكون القبر في جهة القبلة، فتزداد الكراهة " نيز فرمات بين: "وإنما ذكره البخاري لموافقته للأدلة الشرعية، لا لأنه دليل برأسه " (فتح الباري: ٣/ ٢٠٠)

پس کیا کہدرہا ہوں اور میراطنبورا (ستار) کیا گا رہا ہے۔

**www.muhammadilibrary.com** いはでもり

أهتول: بهم اس كامفصل جواب رساله " الخزي العظيم" (ص: ۱۱) ميس و ي ي بي، اور اخبار "الل حديث" (ص: ۱۱) ميس و ي ي بي، اور اخبار "الل حديث" (ما ما ي المور على عن بين بهي سب كا جواب ديا كيا بي، مخضر جواب على من ليس، يعنى جار دليلول سے حديث فدكور اور اس كے باب ميس مطابقت ب:

- ا ۔ لفظ "قيام" ورباب اور "قام" ورحديث كفظى مطابقت ظاہر ہے۔
- ٢- مسواك كرنا چونكداز الدنوم كى معين ب، لهذا بيتهيئ بطريق استنباط خودطول قيام پروال بـ
- س۔ اس میں ایک نکتہ ہے، وہ یہ کہ بیروایت حذیفہ کی ہے اور نماز تبجد میں طوالت قرائت کی روایت بھی صحیح مسلم میں حضرت حذیفہ بی سے مروی ہے۔ پس امام بخاری بڑالشہ نے اس حدیث سے دوسری حدیث کی طرف اشارہ کر کے سمجھا دیا کہ آنخضرت نگالی نماز تبجد میں لمبی قرائت پڑھتے تھے۔ کیونکہ دونوں روایتی ایک بی نماز کے متعلق اور ایک بی صحالی کی روایت ہے ہیں۔
- ۳۔ حدیث مذکور سے ہر دوگانہ تھیں کے بعد مسواک کرنا نکاتا ہے، اور ظاہر ہے کہ تغییر رائحہ فم کی ضرورت ایک عرصہ کے بعد ہوتی ہے ﷺ پس معلوم ہوا کہ آپ ہر ایک دوگانہ میں ایک عرصہ تک قیام فرماتے تھے، یعنی قیام طویل کرتے تھے۔ €

اورعلامه عینی (جومعترض کا مایہ ناز ہے) نے یون مطابقت دی ہے کہ:

''باب ہے رات کی نماز میں درازی قیام کا، اور حذیقہ کی حدیث میں تبجد کے لیے قیام کا ذکر موجود ہے۔ اور تبجد کی نماز رات کو درازی سے اوا کی جاتی ہے اور درازی طون قیام سے ہوتی ہے۔''

پس طول قیام ثابت ہے، جو باب کامضمون ہے۔ بہر حال اس حدث کی باب سے مطابقت ظاہر ہے جے معترض نے عقدہ لانچل سمجھا تھا، وہ یانی ہوکر بہہ گیا۔ فالحمد للله!

س فوله: باب الصلوة على الجنائز بالمصلى والمسجد. اور اس باب ش جو صديث وى كى المحاد وه يه ب :

"عن عبد الله بن عمر: أن اليهود حاوًا إلى النبي مَنْ الله برجل منهم وامرأة زنيا، فأمر بهما، فرحما قريباً من موضع الحنائز عند المسجد. " (بحارى، مطبوعه أحمدى: ١٧٧١)
"ابن عمر سروايت بك يهودا في قوم كى ايك عورت اور مردكو، جنهول نے زنا كيا تھا، آ تخضرت مَنْ الله الله على الله ع

<sup>•</sup> صحيح مسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب استحباب تطويل القراءة في صلاة الليل، رقم الحديث (٧٧٢)

<sup>🛭</sup> فتح الباري (۳/ ۱۹)

<sup>🛭</sup> عمدة القاري (٧/ ١٨٦)

www.muhammadilibrary.com
داری کا کا مجاری کا دکار دیال کا مجاری کا دکار دیال کا مجاری کا دکار دیال کار دیال ک

کے قریب جو جنازہ کے لیے مجد کے نزدیک مقررتھی۔''

اس حدیث میں مجد میں نماز جنازہ رامنے کی دلیل نہیں ہے۔

أفتول: ابن بطال كايول، جوآپ نے نقل كيا ہے، عينى حنى نے اس كارد كيا ہے، جيبا كرآ كے آكا، بال باب كا ترجمہ جوآپ نے " جائز ہے" كے ساتھ كيا ہے، سيح نبيل، اس لئے كداس باب ميں جواز كاكوكى لفظ نبيل ہے، بلكہ جواز وعدم جواز ہر دوكا اختال ہے، علامہ عينى لكھتے ہيں:

" باب الصلوة على الجنائز بالمصلّىٰ والمسجد، يحتمل وجهين: أحدهما الإثبات، والآخر النفي. " (١٧٤/٤)

"لعنى بير باب جواز اور عدم جواز جردوكا اختال ركھتا ہے، يعنى نماز جنازه مصلى اور مجديس بڑھنا جائز ہے، تو اس كى مطابقت حديث سے يوں ہوگى كه حديث ميں "عند المسجد "كو" في المسجد "كمعنى ميں ليس كير جيراك علامة عينى ككھتے ہيں:

"إن "عند" في قوله: عند المسحك بمعنى: في "0

تو اس حالت میں حدیث کا مطلب سے ہوگا کہ دہ دونوں مرد وزن مصلی جنازہ کے قریب رجم کیے گئے، جومبحد نہوی کے اندر تھا، یعنی رجم باہر کی جانب میں اس کے نزدیک ہی ہوا، تو مطابقت باب سے صاف ظاہر ہوجائے گی کہ باب سے جواز ثابت ہوتا ہے، اور حدیث سے بھی مصلی جنازہ کا مبحد سے جواز ثابت ہوگیا، لہذا جونماز جنازہ ہوتی ہوگی، وہ مبحد ہی میں ہوتی ہوگی، اور یہی منشأ باب تھا۔ اور جب باب سے جواز تین لیس گے، تو حدیث کے معنی صاف رہیں گئے، یعنی وہ دونوں مخص اس جگہ رجم کے گئے، جو جنازہ کے مصلی کے قریب مبحد نہی کے متصل باہر کی جانب تھا۔ اس سے ثابت ہوا کہ جنازہ کا مصلی مبحد سے علیحدہ تھا، لہذا نماز جنازہ مبحد میں نہ پڑھنا چاہئے، (جیبا کہ حنفیہ کا غذہب ہے) اور یہی منشاءِ باب بھی اس سے استدلال کر کے مانا جائے گا کہ اس میں بھی عدم جواز ہے، لہذا اس صورت میں بھی ابن بطال کا قول رد ہوجائے گا، اس لئے کہ بی حدیث واقع میں نماز جنازہ مبحد میں نہ پڑھنے کی دلیل ہوگی۔ اس بنا پر علم مان بطال کا قول رد ہوجائے گا، اس لئے کہ بی حدیث واقع میں نماز جنازہ مبحد میں نہ پڑھنے کی دلیل ہوگی۔ اس بنا پر علم معنی کلطتے ہیں: " و بھذا یدفع کلام ابن بطال " خوش باب کی مطابقت دونوں صورتوں میں ہر دومعنی مراد لین سے حدیث سے بین وعیاں ہے، جس کو دکھائی نہ دے تو کسی کا کیا تصور؟

خدا کا شکر ہے کہ آپ نے جن احادیث اور ترجمہ باب سے امام بخاری رالشند کا عدم تفقہ ثابت کرنا چاہا تھا، اس کی بجائے غایت درجہ کی فقاہت ثابت ہوگئی اور حدیث ہے کس عمدگی کے ساتھ استنباط کا ڈھنگ نظر آ گیا، اور کس خولی سے باب سے مطابقت ہوگئی کہ بجان اللہ! اور امام بخاری کا مجتبد مطلق ہونا آ فقاب نیمروز کی طرح روثن ہوگیا۔

<sup>€</sup> عمدة القاري (۱۳۲/۸)

www.muhammadilibrary.com دنا کی بخاری کا ایک کات بخاری کات بخاری کات بخاری

یباں تک تو آپ کے اس مضمون کا جواب ہوا، جو آپ نے اُخبار ''اہل فقہ' (جلد:ا، ثنارہ نمبر: ۳، مورخد ۳ رجب ۲۳ میر مطابق ۲۳ اگست ۲۰۹۱ء یوم جعه ) میں شائع کرایا تھا، جو''کتاب الجرح''(ص: ۲) میں تمام ہوا، اب آگے (ص: ۷) کے مضمون نمبر (۲) کا جواب چاتا ہے، جو''اخبار اہل فقہ' (جلد: ۱، شارہ نمبر: ۷،۵،۵،۵ مورخد ۲۳ مورخد ۲۳ رجب : ۲۳ مطابق ۱،۵،۳ میر جعه ) میں شائع ہوا تھا، جس کی سرخی بیتھی :

## امام بخاری رُشُلْفُهُ کا ایک فتوی (جعلی یا مصنوی):

اس سرخی کے ذیل میں امام بخاری برطش پر ایک جھوٹے فتوئی کا انہام لگایا گیا ہے کہ انہوں نے ایک ایسا فتوئی دیا تھا اور اس مضمون کا بار بار اعادہ کیا گیا ہے، چنانچہ اس رسالہ کے صفحہ (ص : ۵۹ و ۵۹) میں اس کا ذکر موجود ہے، جو اخبار ''اہل فقہ'' (جلد: ۳ شارہ نمبر: اصفحہ: ۸، مورخہ ۹ رجب ۲۱ھے مطابق کا گست میں اورجلد: ۳، شارہ نمبر ۲۹، صفحہ: ۲ مورخہ ۲۱ شوال محاجے مطابق ۵ نومبر وی میں شائع ہوا تھا، ہم ان تیوں مقامات کے اعتراض واحد کا جواب اس ایک مقام پر دیتے ہیں۔

ڈاکٹر صاحب نے اس سے امام بخاری کا غیر جمتد ہونا ثابت کیا ہے، لیکن ان کومعلوم نہیں کہ آسان کا تھوکا منہ پرآتا ہے! چنانچہ آپ رقمطراز ہیں:

فتو له: ابوحفص كبيرك زمانه مين جب امام بخارى بخارا مين آكرفتوى دينے گے، تو امام ابوحفص كبير نے ان كوممانعت كى كه آپ فتوى دينے كے لائق نہيں ہيں، گرانبول نے نه مانا، يهال تك كه ايك دن لوگوں نے بخارى براشت سے پوچھا كه اگر دولڑكوں نے ايك بركى ما ايك گائے كا دودھ بيا ہو، تو اس كا كيا تھم ہے؟ آپ نے فرمايا كه ان دونوں ميں رضاعت كى حرمت فايت ہوجاتى ہے۔ جب لوگوں نے ان كا بياجتها د ساتو جوم كر كے امام بخارى براشت كو بخارا سے نكال ديا۔

(رواه في فتح القدير والنهاية والكفاية)

کینہ وحمد سے اتہام جڑا گیا ہے، گوہم اس کا جواب "العرجون القدیم" (ص: ٤٠) میں دے چکے ہیں، لیکن ناظرین کی آگاہی کے لیے یہاں بھی ذراتفصیل سے جواب عرض کرتے ہیں۔

• جب وہ اس نوجوان کے مقام کونہ پہنچ سکے، تو اس سے صد کرنے گئے۔

www.muhammadilibrary.com دفاع مجمع بخاری کو شخصات بخاری

اس قصے میں دوامور کا ذکر ہے:

اس تصد ۲ اس کی وجدے امام بخاری کا بخارا سے نکالا جانا۔

لیکن خیریت سے ایک بھی صحیح نہیں بلکہ دونوں غلط اور غیر صحیح ہیں، چنانچہ ہم علیحدہ علیحدہ دونوں پر بحث کرتے ہیں۔

### نفس قصه:

یملی بحث نفس قصہ کے متعلق ہے اور وہ یہ کہ ہم اس کا غلط ہونا دوطریقوں سے ثابت کرتے ہیں اور اس کے کذب ہونے پر دوشہادتیں پیش کرتے ہیں:

ا۔ وافلی شہادت یعنی اس کے غلط ہونے پرخود کتاب صحیح بخاری شاہد عدل ہے اور بداعلی شہادت ہے۔

ا۔ خارجی شہادت لیعنی جن مفتر یوں نے بیافتر اء گھڑا ہے، اس کا دروغ بے فروغ ہونا اقوال رجال سے ثابت ہے۔

#### داخلی شهادت:

اس نقل کے کذب ہونے پر دافلی شہادت (جو خاص صحیح بخاری میں موجود ہے) یہ ہے کہ یہ بات بلا نزاع و اختلاف لائق تسلیم ہے کہ دو بچوں کے ایک بکری کی دورھ پینے سے جو شخص رضاعت نابت کرے گا، تو مرضعہ پر بکری کا قیاس ہی کرے گا، کیونکہ بجز قیاس کے اس حکم پر نہ کوئی خس قرآنی ہے نہ صدیث نبوی اور نہ اجماع امت اس پر شاہد کا قیاس ہی کرے گا، کیونکہ بجز قیاس کے اس حکم پر نہ کوئی خس قرآنی ہے نہ صدیث نبوی اور نہ اجماع امت اس پر شاہد ہے، اور یہ قیاس ای شخص کا کام موگا، جو قیاس کا قائل موگا، اور الم بخاری الله قیاس کے مسکر ہیں نہ کہ قائل۔

چنانچہ سی بخاری میں باب مقرر کرتے ہیں:

"باب ما يذكر من ذم الرأي وتكلّف القياس..... الخ (١٠٨٦)

پھرای کے متصل صفحہ (۱۰۸۷) میں دو اور باب پیش کتے ہیں، <sup>©</sup> جن سے قیاس کی نفی ظاہر ہے، <sup>©</sup> پس ممکن نہیں بلکہ محال ہے کہ امام نے اثبات رضاعت میں قیاس سے کام لیا ہو اور اس فتو کل کی بناء قیاس ہی پر ہے۔ لہذا ثابت ہوا کہ اس کی نبیت امام بخاری براطشہ کی طرف کذب ہے۔ و ھو المصلوب!

ہاں اس رضاعت کا تھم البتہ وہی مخص دے سکتا ہے، جو پہلے بکری کو بچے کی ام رضائی کہہ کر بکری سے حرمتِ

#### امام بخاری والت فرمان بین:

- ا. "باب ما كان النبي صلى الله عليه وسلم يسأل معالم ينزل عليه الوحي، فيقول: لا أدري، أو لم يجب حتى ينزل عليه الوحي، ولم يقل برأي ولا بقياس. "
- اب تعليم النبي صلى الله عليه وسلم أمنه من الرجال والنساء مما علمه الله ، ليس برأي ولا تمثيل ، (صحيح البخاري مع الفتح: ١٣٠ / ٢٩٠)
- امام بخاری وطشن کامقصور قیاس فاسد کی تر دید ہے، قیاس صحیح کوتو انہوں نے اگلے باب میں ثابت کیا ہے، لہٰذا ان کی طرف قیاس کا کلیتًا انکارمنسوب کرنامحل نظر ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھیں: فتح الباری (۱۳/ ۱۹۷)

www.muhammadilibrary.com
دان کی مخادی دان کی دان کا دان کا کا بناری دیات بخاری دان کا کا دان کا دان کا دان کا کا دان کا دان کا کا دان کار کا دان کا دان

نکاح کا فتوئی دے، جس کا لازمی متیجہ بیہ ہوگا کہ جس بکری کا دودھ نہ پیا ہو، اس کے ساتھ نکاح جائز مانے اور بیکام ہاں اصحاب رائے و قیاس کا جن کا سنہرا اصول یہی ہو: "علمنا هذا رأي!" ورنہ جو شخص قیاس ورائے کا دشمن اوراس کا مخالف ہو، اس سے اس کا صدور ناممکن ہی نہیں بلکہ ممتنع ومحال ہے، پس ثابت ہوگیا کہ امام بخاری کی طرف اس جھوٹے قصے کی نسبت صحیح نہیں ہے، بلکہ افتراء وانتہام ہے۔

#### خارجی شهادت:

اى قصے كى باطل ہونے كى خارجى شہادت بيہ جومولوى عبدالحى خفى كامنوى مرحوم "الفوائد البهية " ميں لكھتے ہيں: "وهي حكاية مشهورة فى كتب أصحابنا، ذكرها أيضاً صاحب العناية وغيره من شراح الهداية، لكني أستبعد وقوعها بالنسبة إلى جلالة قدر البخاري و دقة فهمه و سعة نظره و غور فكره، مما لا يخفى على من انتفع بصحيحه. "انتهى (ص:١٣)

''گوید حکایت ہم حنفیہ کی کتابوں آور مدایہ کی شروح میں مشہور ہے، لیکن میں امام بخاری ہے اس کے وقوع کو مستبعد سمجھتا ہوں، ان کی اعلی شاں اور بار کی فہم و فراخی نظر و کمال غور کی وجہ سے جو پوشیدہ نہیں ہے۔ اس شخص پر جو ان کی جامع صحیح ہے منتفع ہوتا ہے۔''

واقع میں جو مجھے بخاری کے مطالعہ سے منتقع ہوتا ہے، ای کی معلوم ہوسکتا ہے، ورنہ جس کی آ تکھ بیار ہے، اسے سوائے اعتراض کے اور کچھ نظر ہی نہیں آتا۔۔۔۔

> چیم بد اندیش که برگاری باد عبر نمار منش و انظار

> > ملاعلی قاری حنفی فرماتے ہیں:

"ثم لاعبرة بنقل صاحب النهاية، ولا بقية شراح الهداية، فإنهم ليسوا من المحدثين."

(موضوعات كبير، مصرى)

"صاحب نہایداور ہداید کے بقیہ شارحین کی نقل کا کوئی اعتبار نہیں، اس لئے کدوہ محدثین سے نہیں ہیں۔" لیجئے جناب! آپ کے مایئر ناز حنفی نے تو حنفیوں کو محد ہیت سے خارج کر کے ان کے اقوال کی بے اعتباری کھول دی۔ بیر خوب ہوا کہ حنفیوں کی شہادت سے ان مفتری حنفیوں کا قول رد ہوگیا اور اس قصہ کا جھوٹ ہوتا خارجی شہادت سے بھی ثابت ہوگیا۔ اس سے زیادہ اس قصے کا جھوٹ اور کذب اس امرکی شخصی سے بخو بی ظاہر ہوجا ہے گا

بدام ابوهنیفه راش کا قول بر دیکسین: تاریخ بغداد (۱۲/ ۳۵۲) الملل والنحل (۲۰۰/۱)

<sup>🛭</sup> یارآ نکومیں ہنر بھی عیب ہی نظر آتا ہے۔

الموضوعات الكبرئ (ص:٥٦) الموضوعات الصغرى (ص: ١٩١) الآثار المرفوعة في الأخبار الموضوعة (ص:٨)

که امام بخاری والف کے بخارا سے تکالے جانے کی وجد کیا تھی؟ حافظ ابن جمر والف تهذیب التهذیب میں ارقام فرماتے ہیں، جس کا ترجمہ فیخ نور الحق حفی دہلوی "تیسیر الفاری "میں یوں کرتے ہیں:

"قال محمد بن العباس الضبي: سمعت أبا بكر بن أبي عمرو الحافظ يقول: كان سبب مفارقة أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البلد، يعنى بخارئ، أن خالد بن أحمد الأمير سأله أن يحضر منزله، فيقرأ الجامع والتاريخ على أو لاده، فامتنع، فسأله أن يعقد لأو لاده محلساً، لا يحضره غيرهم، فامتنع أيضاً، فاستعان عليه بحريث بن أبي الورقاء وغيره ، ونفاه عن البلد. " (٩/ ٢٥)

د بعنی از اصحاب حسد وغرض حاکم بخارا رابرآل واشتند که بخاری رااستد عانمود ...إلی قوله: والی بخارا استدعا نمود از بخاری که مجلس خالص با اولا دمعین سازد که درآل مجلس غیر ایشال را استماع میچ خویش نه نماید، بخاری درجواب گفته فرختا که من نمی تو انم که قوے را به ساع حدیث مخصوص سازم، پس ایس امرسبب وحشت شدمیان بخاری و حاکم ، حاکم ، حاکم بحارا امرکرد که محدین اساعیل از بخارا بیرول آید یون ا

نیز یہ قصہ تسطلانی (ا/ ۴۵) ہدی الساری (جمی ) اور بستان المحد شین وغیرہ وغیرہ کتب حدیث وشروح و الماری بین منقول ہے۔ 

جس معلوم ہوا کہ اہام بخاری والشر کے بخارا سے نکالے جانے کی وجہ بیتی کہ اہام نے حاکم بخارا کے لڑکوں کو درس دینے کے لیے کوئی علیحدہ مجلس کا انتقام نہ کیا، نہ یہ کہ اس جموٹے فتوے کی وجہ سے لوگوں نے نکال دیا۔ اس سے اس فتوی کا مصنوی، جعلی ہونا اور اس کا کذب دیا طل ہونا نیمروز کی طرح ظاہر ہوگیا۔ چے ہے دروغ کو کہاں فروغ؟ ساتھ ہی اس کے اہام بخاری وطلات کا عالی مرتبہ اور مجتمد طاق دغیرہ ہونا بخو ہی ثابت ہوگیا۔ 

• فالحمد للله میں اس کے اہام بخاری وطلات کا عالی مرتبہ اور مجتمد طاق دغیرہ ہونا بخو ہی ثابت ہوگیا۔ 

• فالحمد لله

یہ پرتو تھا جلوہ انوار نبی کا تِلی ہے بھی روش تھا سویدائے بخاری

اس کے بعد آپ کی سرخی "المحرح علی المبحاری "کے ذیل کے مضامین کا جواب شروع ہوتا ہے، جواخبار "الل فق" (جلد: اشارہ نمبر: ۱۳ بھن ۳۰ مورنده ۴۳ شعبان ۲۴ همطابق ۱۱۹ کوبر، الروائی) میں شاکع ہوا تھا۔ جس سے آپ نے امام بخاری کے حافظ کا غیر تو ی ہونا ثابت کرنا چاہا ہے اور بیس راویوں کے نام کھے ہیں کہ امام بخاری کوخود ان کا ضعیف ہونا مسلم ہے اور پھر انہیں سے اپنی تھیج میں روایت کرتے ہیں۔ پس سنے!

<sup>●</sup> تهذيب التهذيب (٥/٩) أير ويكسين: تاريخ بغداد (٣٣/٢) تاريخ دمشق (٥٦/٥٢)

بعض حاسدین نے حاکم بخاراکو ابھارا کہ بخاری کوطلب کریں...والی بخارا نے امام بخاری ہے کہا کہ اس کی اولاو کے لیے خاص مجلس منعقد کریں، جس میں ان کے علاوہ کوئی صحیح بخاری کا ساخ نہ کرے، امام بخاری نے جواب دیا کہ میں کس گروہ کو ساخ ←

www.muhammadilibrary.com

# www.muhammadilibrary.com

← حدیث کے لیے مخصوص نہیں کرسکنا، چنانچہ ای سبب اہام بخاری اور حاکم بخارا کے درمیان وحشت پیدا ہوگئ اور حاکم بخارا نے محمد بن اساعیل بخاری کو بخارا سے نکل حانے کا حکم دیا۔

- ويكسين: تاريخ بغداد (٣٣/٢) تاريخ دمشق (٩٦/٥٢) تهذيب الكمال (٢٤/ ٤٦٤) سير أعلام النبلاء (١١/ ٤٦٤)
   هدي الساري (ص: ٤٩٣) بستان المحدثين (ص: ٢٧٢)
- امام بخاری راس کو آخری ایام میں بخارا سے نکل جانے کا تھم دیا گیا تھا، جب کہ ابوحفص کبیر اس سے کی سال پیشتر محرم کا آھے کو وفات پانچکے تنے (جو اس من گھڑت تھے کے مرکزی کروار بیان کیے جاتے ہیں) اور ان کی وفات کے وقت امام بخاری کی عمر ۲۳ میل سے معلوم ہوتا ہے کہ بیرامام بخاری پرصری بہتان ہے اور اسے گھڑنے والاعلم وعقل دونوں سے کورا تھا! علاوہ از یں بیر من گھڑت قصہ بے سند بھی ہے، جے امام بخاری راس نے سند بھی اور عبد القادر قرقی وغیرہ نے امام بخاری راس نے کاری راس کا معد مزدل بعد مزحی اور عبدالقادر قرقی وغیرہ نے امام بخاری راس کا کی طرف منسوب کر ویا۔ ویکھیں: المبسوط (۱۳۹۸) الجواهر المعضیفه (۱۲۲۸) الطبقات السنیة فی تراجم الحنفیة (۱/ ۲۹) مری تفصیل کے لیے دیکھیں: سیرۃ البخاری (ص: ۱۳۲۱ ، حاشیه)

www.muhammadilibrary.com

دناری سی بیاری (۱۱۵ کا کیک ۱۱۷ کا سی بیاری (۱۱۵ کا کیک بیاری (۱۱۵ کا کیک ۱۱۵ کا کیک است بیاری (۱۱۵ کا کیک ا

# صیح بخاری کے چندروات

ڈاکٹر عمر کریم صاحب نے امام بخاری کی کتاب الضعفاء سے چند راویوں کو ذکر کرکے یہ تشخیص کی ہے کہ یہ سب مریض اور ضعیف ہیں اور یہ ان راویوں کے علاوہ ہیں جن کو دیگر محد ثین نے ضعیف کہا ہے اور دونوں قتم کے راوی صحح بخاری میں موجود ہیں۔ ● لیکن افسوس کہ ڈاکٹر صاحب علم تشخیص سے واقف نہیں، جس کی وجہ سے انہوں نے سخت غلطی کھائی ہے۔ امام بخاری بڑائیہ نے تو کتاب الضعفاء اپنی کتاب کا نام رکھا اور اس میں جس قدر رواۃ کا ذکر ہے، سب بی ضعیف نہیں ہیں، بلکہ بعض قدر سے منظم فیہ اور بعض ثقہ ہیں، جن پر دوسروں نے کلام کئے ہیں، وہ واقع میں سب بی ضعیف نہیں ہوسکتا، چنانچہ آگے روات کے بیان ایسے نہیں ہیں، پس اس کا نام محض تاب الضعفاء میں آ جانے سے وہ ضعیف نہیں ہوسکتا، چنانچہ آگے روات کے بیان میں یہ عقدہ صل ہوجائے گا۔ باتی رہے بھی کے دوسرے روات جن پر دیگر ائمہ نے کلام کیا ہے، تو ان کے جواب میں میری کتاب ''الأمر المبرم'' مدت سے شال شدہ ہے۔ اس کا مطالعہ کیجے ، اگر شفی نہ ہوتو دماغ کا علاج کیجے، میں میری کتاب ''الأمر المبرم'' مدت سے شال شدہ ہے۔ اس کا مطالعہ کیجے ، اگر شفی نہ ہوتو دماغ کا علاج کیجے ، میں میری کتاب ''الأمر المبرم'' مدت سے شال شدہ ہے۔ اس کا مطالعہ کیجے ، اگر شفی نہ ہوتو دماغ کا علاج کیجے ، میں میری کتاب ''الأمر المبرم'' مدت سے شال کو کی ان پر ترتیب وار بحث کرتا ہوں ، پس بگوش ہوش سنے اور سے خور کیجے !

فوله: بخاری کے چند راویوں کے نام جن کا ضعیف ہونا تھی اہام بخاری نے اپنی کتاب الضعفاء الصغیر میں قبول کیا ہے: (۱) ابرا ہم بن اساعیل بن مجمع (۲) اساعیل بن ابان ابواسحاق (۳) ایوب بن عائذ الطائی (۳) حارث بن حبل (۵) زهیر بن محمد التیمی العنبری (۲) سعید بن الجا عروب (۷) عبد الله بن المحفص (۸) عبدالله بن الجا عبدالله بن المحفص (۸) عبدالله بن الجا عبدالله بن المحقص (۸) عبدالله بن الجا عبدالله بن المحقوم (۵) عبدالله بن المحقوم (۸) عبدالله بن الحقوم (۵) عبدالله بن المحقوم (۸) عبدالله بن المحقوم (۵) عبدالله بن المحقوم (۸) عبدالله بن المحقوم (۵) عبدالله بن المحتوم (۵) عبداله بن المحتوم (۵) عبداله بن المحتوم (۵) عبدالله بن المحتوم (۵) عبداله بن ا

🛭 "تيمى" نہيں بلكه "تعيمى" ہے۔ (مؤلف)

<sup>•</sup> بعینہ یکی کارستانی ایک شیعہ رافضی نے کی کہ سیح بخاری کے افھارہ روات کو "رواۃ ضعفهم البخاری، ٹم اخوج لهم فی صحیحه» کے نام سے جع کیا، جس میں بیشتر روات وہی ہیں، جو ڈاکٹر صاحب کے ذکر کردہ ہیں، کیا بین توارد ہے؟ جو در حقیقت "نشابهت قلوبهم" کا مظہراتم ہے۔ حالانکہ ان تمام شہات کا جواب صدیوں پیشتر انکہ محدثین دے چکے ہیں، کین اعداء سنت ہیں کہ حدد کی آگ میں جلتے ہی جا رہے ہیں۔ مزید برآس امام بخاری دلائے کا صرف کی راوی کو کتاب الفعفاء میں ذکر کر دینا، اس کے ضعف کو ستازم نہیں، کیونکہ امام بخاری دلائے نے تو کتاب الفعفاء میں بعض صحابہ کرام، جیسے حیبی اللبشي، سعد بن المنذر، سلمة بن الفضل، عبد الله المعزني اور عبدالله بن ثابت تؤلیش وغیر بم کا تذکرہ بھی کیا ہے، جس سے ان کی تضعیف ہرگز مطلوب نہیں۔ علادہ ازیں بعض رواۃ کو ذکر کرنے کے بعد انہیں صدوق بھی کہا ہے۔ دیکھیں: الضعفاء، تو جمہ أبوب بن عائذ الطائی۔

www.muhammadilibrary.com المنظمة المنطقة المن

بن نافع قرثى ابوبكر (١١) عبدالرطن بن اسحاق بن الحارث (١٢) عبدالرطن بن سلمان (١٣) عبدالملك بن نافع قرثى ابوبكر (١١) عبدالوارث بن سعيد (١٥) عطاء بن السائب بن زيد (١٦) عطاء بن أبي ميمونة البصوي (١٤) علاء بن خالد الأسدي (١٨) عكومة بن خالد المخزومي (١٩) كهمس بن الممنهال (٢٠) مجالد بن سعيد بن عمير (ص: ٩-١٠)

أفول: (۱) إبراهيم بن إسماعيل بن مجمع: كمتعلق الم بخارى نے اى كتاب ميس آگے صاف ككرديا ہے: "يكتب حديثه " (ما دظه بو: صفح: ۲) ليني اس كى حديث ككھ جانے كوائق ہے۔

پی فرمایے! بیاس کی تفعیف ہوئی یا توثیق؟ ای لئے ہم نے پیشتر ذکر کر دیا کہ اس کتاب میں فقط نام آجانے سے رادی ضعیف نہیں ہوسکتا، جیبا کہ ابن حبان نے کتاب "الثقات "لکھ کر اس میں بہت سے روات کی توثیق کی ہے، تو وہ ثقة نہیں ہو سکتے فافھم و تدبر!

اور پھر لطف یہ کہ امام بخاری کے ان سے بد، الحلق میں تعلیقاً استشہاد کیا ہے، نہ کہ سند میں ان کو ذکر کیا ہے۔ ﷺ ہے۔ <sup>®</sup> پس اگر بیضعیف بھی ہوں تو حرج نہیں، کیونکہ ان کا نام تعلیق میں آیا ہے، باوجود اس کے ابن عدی نے بھی ان کی شان میں کہا ہے: " یکتب حدیثه " ملاحظہ ہو: تھذیب انھذیب، جلد أول) <sup>®</sup>

پس امام بخاری کا ان کا نام کتاب "الصعفاء" بیس کس وجدے لانا اس کے منافی نہیں ہے کہ بیر تقد نہ ہوں، بلکہ خود بدامام بخاری کے نزدیک ثقد ہیں۔ ان کے علاوہ اساعیل کو امام احمد واحمد بن منصور اور ابو داود اور مطین ونسائی

<sup>•</sup> المام بخارى برُك فرمات بين: إبراهيم بن إسماعيل بن مجمع بن جارية الأنصاري، يُروى عنه، وهو كثير الوهم، يروى عن الزهري وعمرو بن دينار، يكتب حديثه، (الضعفاء، برقم: ١) نيز اسه المام نسائي اور حافظ ابن حجر وغيره في مضعف قرار ويا عن عبد الزهري وعمرو بن دينار، يكتب حديثه، (الضعفاء برقم: ١٠ كي تعلق له موضعا واحداً (هدي الساري: ٥٠١) المام بخارى برنش باين طور استشهادا ان كي روايت ذكر كرت بين: "وقال صالح وابن أبي حفصة وابن مجمع عن الزهري ..." (صحيح البخاري، برقم: ٣١٢٣)

صحیح البخاري: كتاب بد، الخلق، باب قول الله تعالى: ﴿وَبَثَ فِيهَا مِن كُلّ دَآبَة﴾ رقم الحديث (٣١٢٣)

 <sup>▼</sup> تهذیب التهذیب (۱/ ۹۱) نیز ویکیس: الکامل فی الضعفاء (۱/ ۲۳۲)

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٢/٢١) تهذيب التهذيب (١/ ٢٣٦) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٢)

#### www.muhammadilibrary.com

وفاع مج بخارى ك المحال المحال

و يحيى بن معين ودار قطنى وابن شاجين وعثان بن ابي شيبه وامام حاكم وابن حبان وابن مديني وجعفر بن محمد بن شاكر وغيره نے تُقدكها ب- • (طلاحظه مو: تهذيب: ج١، والأمر المعرم: ٣٩)

(٣) أيوب بن عائذ الطائي: ان كى تويت كى كائل بحث بهم "الأمر المبرم" (ص: ١٤) يش كر يك بين - جس كا خلاصه بيه به كه بيه بين امام بخارى والله كن كرويك صدوق بين، خوداى كتاب الضعفاء بين به وهو صدوق" (ص: ٥) اور بدى السارى بين به: "قال البخاري: صدوق " معلوم مواكه جب امام بخارى في صدوق" وصدوق" وايت لي تقي اس وقت بي تقد نظي، كر بعدكو جب بيم جيه موكك، تو ان كوضعفاء بين ذكر كرويا علاوه برين امام بخارى الن كى روايت الي محيح بين متابعتاً لائ بين لا بين متابعت والى روايت بين غير تقدراوى سي بهى حرج برين امام بخارى الى كوروايت الي كي بن معين اور ابوعاتم اور نسائى اور ابن حبان و ابوداود و ابن مدين و مجلى في تقد كها بين ال كن تو يتن مسلم بين الانك بين الانكسيد. •

(٣) حادث بن شبل: یہ ب جبک ضعف ہے، لیکن اس سے حدیث کی کی کتاب میں روایت نہیں ہے، بلکہ اساء رجال والوں نے اس کو تمییز کی تصل میں ذکر کیا ہے، اور علامت تمییز کی بابت و یباچہ میں بتایا ہے کہ "لیست له روایة فی الکتب " العین کتب سن کی کتاب میں ان سے روایت نہ ہو، اس می بخاری میں بھی کہیں حارث بن طبیل (بالحقیق ) ہے اور یہ با تفاق ثقہ ہے، اس حارث بن طبیل (بالحقیق علیہ ہوگئ؟

- وراصل "إسماعيل بن أبان" نام كودراوى بين:
- ا۔ إسماعيل بن أبان الوراق الأزدي أبو إسحاق، ويقال: أبو إبراهيم الكوفي شيخ البخاري، انبي كوامام بخارى سميت ديكر محدثين في تقد وصدوق قرار ويا بي اورانبي سے امام بخارى في الحي صحيح ميں روايت كى بے۔
- الم تمييز: إسماعيل بن أبان الغنوي الخياط، أبو إسحاق الكوفي، المام بخارى بطلين كتاب الضعفاء ش اس كا ذكر كرت موت فرمات جين: إسماعيل بن أبان: عن هشام بن عروه، منروك، وكنيته: أبو إسحاق الكوفي. " اول الذكر إساعيل كى بشام بن عرده ب دوايت نبيل ب اورصرف انهى كى روايت بخارى اور ترقدى ش مروى ب، جبكه فائى الذكر اساعيل ب كتب ست مين كوئى روايت نبيل واد انبى كو الم بخارى في كتاب الضعفاء من ذكر كيا ب الم مثان بن الي شيد بطيف فرمات بين: "إسماعيل بن أبان الوراق ثقة صحيح الحديث، قبل له: فإن إسماعيل بن أبان عندنا غير محمود، فقال: كان هاهنا إسماعيل آخر، يقال له: ابن أبان غير الوراق، وكان كذابا، " نيز الم على بن مدين والتي فرمات جين: "لا باس به، وأما الغنوي فكتب عنه وتركته، وضعفه جداً. " ويكسين: الجرح والتعديل (٢/ ١٦٠) تهذيب الكمال (٥/٣) ميزان الاعتدال (١٦/ ٢٠) تهذيب التهذيب (١٨ ٢١) تهذيب الكمال (٢/٥) ميزان
  - 🛭 هدي الساري (ص: ۳۹۲)
  - € ويكمين: الجرح والتعديل (٢/ ٢٥٢) تهذيب الكمال (٣/ ٤٧٨)
    - ٥٠ تقريب التهذيب (ص: ١٠)
- ای لیے حافظ ابن مجر الطف حارث بن محمیل کا ترجمہ و کر کرنے کے بعد فرماتے ہیں: المحارث بن شبل کالأول، لکن بلا

(۵) زهیر بن محمد تمیمی :امام بخاری نے اپنی کتاب الضعفاء میں ان کے متعلق سیکھا ہے: (0.5) دروی عنه أهل الشام أحادیث مناکیر" (0.5)

"دلینی شام والوں کے نزو یک انہوں نے چند حدیثیں منکر روایت کیں۔"

اس سے ان کی تمام حدیثوں کا مشر ہونا ثابت نہیں ہوتا ہے، جس کی وجہ سے بیضعیف قرار دیئے جا کیں۔ چنانچہ جب ان کو ابن عبدالبر نے ضعیف کہا، تو امام ذہبی نے جواب دیا:

"قلت: كلا بل خرج له البخاري و مسلم ". ♥ (ميزان الاعتدال :ج١)

"ديعني سي جر گرضعف نہيں ہيں، اس لئے كدان سے امام بخارى ومسلم نے تخر تايح كى ہے۔"

د کیھئے! امام بخاری کا کسی راوی سے روایت کرنا بھی اس کی توثیق کی دلیل ہے۔ نیز امام بخاری نے خود ان کو ثقہ کہا ہے، علامہ صفی الدین خلاصہ بیس لکھتے ہیں:

"قال البخاري: للشاميين عن مناكير، وهو ثقة ليس به بأس. "€ (ص:١٢٣)

"دلین زمیرے شام والول نے مشرف شیں روایت کی ہیں۔ زمیر فی نفسہ تقداور لا بأس به ہے۔"

معلوم ہوا کہ محض کتاب " الضعفاء " میں کر راوی کو ذکر کر دینا ضعف کی دلیل نہیں ہے۔ علاوہ بریں ان کو این عدی و ابو زرعہ و ابن معین و امام احمد و ابن مدینی و تبلی دانو جاتم وعثان وارمی و صالح بن محمد و لیقوب بن شیبہ و موکٰ بن ہارون و ابن حیان و زکریا ساجی وغیرہ نے تقد وصدوق و لا بال کہا ہے۔ ← (نهذیب: ۲۳)

◄ تصغير، بصري ضعيف من السادسة، أخطأ الكلاباذي في خلطه بالذي قبله، ورد ذلك الباجي، وحرر القول فيه
 في رجال البخاري، تمييز. " (تقريب التهذيب (ص: ١٤٦) ثير الم الوالوليد الباكي والشيد قرمات إلى:

" ذهب أبو نصر الكلاباذي إلى أن الحارث بن شبيل والحارث بن شبل واحد، وأن الخلاف وقع في اسم أبيه، والصواب أنهما رجلان، والحارث بن شبل يحدث عن الحارث بن شبيل، والحارث بن شبل بصري ضعيف، والحارث بن شبيل كوفي ثقة " (التعديل والتجريح: ٢/ ٥١٣)

طافظ ابن مجر رضي فرمات مين الخرق جماعة بين الحارث بن شبيل والحارث بن شبل، منهم أبو حاتم وابن معين ويعقوب بن سفيان والبخاري وابن حبان في الثقات." (تهذيب التهذيب: ٢/ ١٢٤)

- الضعفاء للبخاري (ص: ٥٠) برقم (١٢٧)
- ميزان الاعتدال (٢/ ٨٥) غير حافظ ابن حجر الطف فرمائ إن : "وأفرط بن عبد البر فقال: إنه ضعيف عند الجميع " (هدي الساري: ٤٠٣)
  - الخلاصة للخزرجي (ص: ١٢٣) نيز ويكسن: تهذيب الكمال (٩/ ٤١٨) تهذيب التهذيب (٣/ ٣٠١)
- زجر بن محد حمين ك بارك يس امام احمد، بخارى، ابن معين، ابو حاتم عجل اور ابن عدى وغيره فرمات بيس كه جب الل شام

(۲) سعید بن أبی عروبه: ان کے متعلق ہم نے پوری بحث "الأمر الامبرم" (ص: ۲۸، ۲۸) میں کی ہے، وہاں و کھنا زیادہ مناسب ہے ، یہاں صرف اس قدر ذکر کر دینا کافی ہوگا کہ امام بخاری نے ان کو کتاب "الضعفاء" میں بوجان کے فتلط ہونے کے ذکر کیا ہے، • لیکن امام بخاری الاشند نے جب ان سے روایت لی تھی، تو اس وقت بدخلط نہ تھے، ہدی الساری میں ہے:

"أما ما أخرجه البخاري من حديثه . . . إلى: قبل الاختلاط ". 🕏

'' یعنی امام بخاری نے ان سے قبل از اختلاط روایت لی ہے۔''

پس بیاس ونت نہایت ثقد تھے، چنانچداین معین ونسائی وابوزرعہ وابو حاتم واین سعد واین حبان وعجلی واین عدی نے بھی ان کو ثقد کہا ہے۔ ●

(2) عبد الله بن حفص: اس راوی کا ذکر کتاب "الضعفاء "میں کہیں بھی نہیں ہے، بلکہ امام بخاری نے اس کتاب "الضعفاء " کے صفحہ بخاری کی راوی البتہ عبداللہ بن عمر بن حفص کو ذکر کیا ہے، اکم لیکن میں جماری کا راوی نہیں ہے، اور وہ با تفاق امت تقد ہے۔ اللہ بخاری والله بن تفص ہے، اور وہ با تفاق امت تقد ہے۔ اللہ بخاری والله بن تفص

← ان مے روایت کریں، تو ان کی روایت ضعیف ہے اور اہل شام کے علاوہ اہل عراق کی روایت ان سے سیح اور مقبول ہے۔ ای لیے امام بخاری بڑائی نے آئیس کتاب الشعفاء میں ذکر کر کی ان سے اہل شام کی روایت میں مناکیر کا تذکرہ کیا ہے، کیونکہ ان میں صرف ابی پہلو سے ضعف ہے، لبندا آئیس مطلق ضعیف قرار دی ورست نہیں۔ علاوہ ازیں سیح بخاری میں ان سے صرف ابو عامر العقد کی المهمر کی روایت کرتے ہیں، ویکھیں: صحیح البخاری: بروم (۲۳۳۳، ۵۸۰۰) هدی الساری (ص: ۲۰۱) اور زہیر بن محمد سے ابو عامر عقدی کی روایت سیح ہوتی ہے، امام احمد بن عنبی دائی فرماتے ہیں: اما روایة اصحابنا عنه فحمد سنتیمة عبد الرحمن بن مهدی وابی عامر "زبیدی النهذیب (۲۰۱۳)

لبذا ثابت ہوا کہ امام بخاری رفاض کا آئیں کتاب الفعفاء میں ذکر کرنے اور سیح بخاری میں ان سے متابعتا روایت لینے میں کوئی تضاونہیں، کیونکہ کتاب الفعفاء میں ذکر کرنے کا مقصد ان سے المل شام کی مرویات منکر بتانا ہے، جیسا کہ دیگر ائر سمحد ثین نے بیان کیا ہے اور سیح بخاری میں ان سے اہل شام کی کوئی روایت نہیں، بلکہ ان سے صرف ابو عام عقدی بھری کی متابعتا روایت ہے، جے بالتصریح محدثین نے سیح قرار دیا ہے۔

- کتاب الضعفاء (ص: ٥١) برقم (١٣٨)
- اس بارے شن حافظ ابن مجر الشف كاكمل كلام قائل ديد ہے، قرماتے ہيں: "وأما ما أخرجه البخاري من حديثه عن قتادة، فأكثره من رواية من سمع منه قبل الاختلاط، وأخرج عمن سمع منه بعد الاختلاط قليلا... فإذا أخرج من حديث هؤلا. انتقىٰ منه ما توافقوا عليه، كما سنبينه في مواضعه إن شاء الله تعالى " (هدي الساري: ١٠٤)
  - 📵 تهذیب التهذیب (۱/۷۵)
  - کتاب الضعفاء (ص: ٦٥) برقم (١٨٨)
  - ويكمين: تهذيب التهذيب (٥/٥١) وقال ابن عبد البر: كان من أهل العلم والثقة، أجمعوا على ذلك "

www.muhammadilibrary.com المثلث عادل المثلث المثلث

کتاب الضعفاء میں ذکر کیا ہے اور نہ کسی نے بھی اس کی تضعیف کی ہے، بلکہ بیآپ کا اتہام ہے۔ کہنے ڈاکٹر صاحب! آپ تو کمپونڈری کے لائق بھی معلوم نہیں ہوتے؟ (چیز!)

(٨) عبد الله بن أبي لبيد: مين نے ان كے تقد ہونے كى يورى بحث " الأمر المبرم" (ص: ٩٤)

میں کی ہے، جس کا لب لباب سے ہے کہ خود امام بخاری نے اس کتاب "الضعفاء" میں ان کی بابت سیاکھا ہے:

"كان عبدالله من عباد أهل المدينة ."<sup>●</sup> (ص: ٢٠)

''لینی عبدالله مدینه والول میں بڑے عابر تھے۔''

کتاب" الضعفاء " میں ان کا ذکر ہونے کی وجہ یہ ہے کہ ان پر فدریہ ہونے کا گمان کیا گیا تھا، ایکن امام ذہبی نے میزان میں فیصلہ کر دیا ہے کہ ان سے فدر ثابت نہیں ہوا، شاید انہوں نے توبہ کر لی اور پھران کی توثیق کی ہے۔ پس صحح بخاری میں ان کے ثقہ ہونے کی بنا پر ان سے روایت لی گئی ہے۔ چنانچہ ان کو امام احمد و ابن مدینی وابن معین ونسائی و ابوزرعہ وابو حالم فرین الی نجح و مجلی وابن سعد وغیرہ نے ثقہ کہا ہے۔ (تهذب: ج۰)

(۹) عبد الله بن لهيعة: ان و جو امام بخارى الشين نے تاریخ صغیر (جس کے بعد ان کی کتاب "الضعفاء الصغیر" کی ہوئی ہے) میں لکھتے ہیں: " لا پین به بأساً " (ص: ۲۰۰) لینی به تقد ہیں۔ ان کو کتاب "الضعفاء" میں داخل کے جانے کی وجہ یہ ہے کہ جب ان کی کتابیں جل کئیں، تو یہ مختلط ہو گئے تھے، جیبا کہ

• کتاب الضعفا، (ص: ٦٦) برقم (١٨٩) بيرام ابن عيينه والشر الم الله الله عنداري ترجمه ك آخر مي فرمات بين: "وهو محتمل"

- و کیونکہ اس کے علاوہ ان پر کوئی جرح نہیں ہے، بلکہ ائمہ محدثین نے ان کو صراحیاً تقد و صدوق لکھا ہے، جیسا کہ مؤلف والله نے آئے ذکر کیا ہے۔ آگے ذکر کیا ہے۔
  - عيزان الاعتدال (٢/ ٤٧٥) من اس كريكس لكها بواب: "ثقة إلا أنه قدري "
- تهذیب النهذیب (۳۲۹/۵) علاوه از یس سحیح بخاری میں ان کی صرف ایک روایت محمد بن عمرو اورسلیمان الاً حول کی متابعت کے ساتھ مروی ہے۔ (هدي الساري ص: ٤١٦)
- التاریخ الصغیر (۱۸۹/۲) کے مطبوعات میں بیعبارت ای طرح موجود ہے، لیکن بیحرف اور طباعت کی غلطی ہے۔ اصل عبارت یوں ہے: "لا یواہ شبئا" علاوہ ازیں بیامام بخاری کانہیں بلکہ کی بن سعید کا قول ہے، اس طباعی غلطی کے دلائل بیہ ہیں:
- ا۔ امام بخاری زشائنے نے کمی قول التاریخ الکبیر (۱۸۲/۵) اور کتاب الضعفاء (ص: ۹۶) میں "کان لا براہ شیئا" کے الفاظ کے ساتھ نقل کیا ہے۔
- ۲. وگیرمصادر ومراجع میں بھی امام بخاری اور امام حمیدی کی سند ہے یکی بن سعید ہے بیتول "لا یراہ شبط" کے الفاظ کے ساتھ ہی مردی ہے۔ ویکھیں: الجرح والتعدیل (۱۲/۵) الکامل فی الضعفاء (۱٤٤/٤) المجروحین لابن حبان (۱۲/۳)
   الضعفاء للعقبلی (۲/۳۳) تاریخ دمشق (۳۲/۳۲) تهذیب التهذیب (۸۷/۱۵) تهذیب التهذیب (۲۲۸/۳)

www.muhammadilibrary.com
کیات بخاری کا محکلات بخاری کا محکلات بخاری کا محکلات بخاری کا محکلات بخاری

تقریب وغیرہ میں ہے۔ ● لہذا اس کے بعد ان سے منا کیر روایت ہونے لگیں، ورنداصل میں پہلے بی تقد تھے، جب ان سے امام بخاری نے روایت لی تھی، ● اور جس جس نے ان سے پہلے روایت لی، وہ سب صحیح ہے۔

خلاصه میں ہے:

" قال أحمد: احترقت كتبه، وهوصحيح الكتاب، ومن كتب عنه قديما فسماعه صحيح."انتهى (ص:٢١١)

"دبعنی مصحح الکتاب تھے،ان کی کتابیں جل گئیں،جس نے ان سے پہلے لکھ لیا،اس کا ساع صحح ہے، "

چنانچ احمد بن صالح نے بڑے زورول سے ان کی توٹی کی ہے اور این وہب نے ان کی صداقت کی شہادت دک ہے۔ 

(تهذیب: جو)

(۱۰) عبد الله بن نافع (مولیٰ ابن عمر): پیتی بخاری کا راوی نہیں ہے، بلکہ تمام اساء رجال والول نے اس کو ابن ماہیہ کا راوی لکھا ہے۔

(۱۱) عبد الرحمن بن إسحاق بن موث: يرجمي صحح بخاري كا راوي نبيس ب، بلكداس سے صرف ابوداود اور

تر ندی میں روایت کی گئی ہے، دیکھو: کتب اساءر جال 🗨

(۱۲) عبد الموحمن بن سلمان: بدراوی بھی کے بخاری میں نہیں ہے، بلکہ بد سیح مسلم، ابوداود و مراسلِ ابوداود اور نسائی کا راوی ہے۔ © امام بخاری الطف نے اس کی باب صرف " فید نظر " فرمایا ہے، © اس لئے اس سے روایت نہیں لی، اور چونکہ بدابن یونس کے نزدیک تقد اور نسائی کے نزدیک " لا بائس به "ہے اور اس کو صالح الحدیث بھی کہا گیا ہے۔ © اس لئے ان سے محے مسلم وغیرہ میں روایت ہے۔ البتہ سے بخاری کا راوی عبدالرحمٰن بن

تقريب التهذيب (ص: ٣١٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢١١)

<sup>■</sup> معیم بغاری میں ان کی روایت نہیں ہے: حافظ ابو الحجاج مزی، ذہبی، ابن ججر اور خزر بی بیٹ نے ذکر کیا ہے کہ ان کی روایت مسلم،
ابوداود، تر فدی اور ابن ماجہ میں مردی ہے، کی نے بھی شیح بخاری میں ان کی روایت کا ذکر نہیں کیا، ای لیے امام ابوالولید الباجی
نے ان کو "المتعدیل والتجریح لمن خرج له المبخاری فی الجامع الصحیح" میں ذکر نہیں کیا۔

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۵/۳۲۹)

ويحين: تقريب النهذيب (ص: ٣٢٦) الخلاصة للخزرجي (ص:٢١٧)

<sup>•</sup> ويصين: تهذيب الكمال (١٦/ ٥١٥) تقريب التهذيب (ص: ٣٣٦)

<sup>€</sup> ويكويس: تهذيب التهذيب (١٧٠/٦) الكاشف (٢/٢)

التاريخ الكبير (٩/٣٥) الضعفاء (ص: ٧١) التاريخ الصغير (٩٧/٢)

 <sup>●</sup> تھذیب التھذیب (۱۷۰/٦) ٹیز امام ابو حاتم فرماتے ہیں کہ بخاری نے ان کوضعفاء میں داخل کیا ہے، ان کو وہاں سے ہٹا دیتا حاسیہ۔(الجرح والتعدیل: ٥/ ۲٤١)

www.muhammadilibrary.com المعالمة المع

سليمان بن غسل مدنى ہے اور وہ با تفاق ثقہ ہے۔ • ( ويکھو: الأمر المبرم: ١٠٢، نمبر: ٧٩)

(۱۳) عبد المملک بن أعين: ان كم متعلق بم نے كائل بحث "الأمر المبرم" (ص:١٠٨، نمبر٨٨) من الله الله المملک بن أعين: ان كم متعلق بم نے كائل بحث "الأمر المبرم" (ص:١٠٨، نمبر٨٨) من كى ب، اس كالمخص يہ ہے كہ امام بخارى وطف نے ان سے متابعتاً روايت كى ہے، جيبا كہ بقريب و خلاصه وميزان و تهذيب (جلد: ٢) ميں مرقوم ہے اور يہ بھى اس وجہ سے كه ان كو ابو عاتم نے صدوق صالح الحديث اور يجى بن معين نے صدوق اور على نے ثقہ كہا ہے۔ آپ كا اعتراض جب واقع ہوتا، اگر امام بخارى واشد ان سے بلا متابعت روايت كرتے، إذ ليس فليس!

(۱۳) عبد الوارث بن سعید: امام بخاری رطن نے کتاب "الضعفاء "ین ان برکوئی جرح نہیں گ، بلکدان کی توثیق کی جرح نہیں کی، بلکدان کی توثیق کی ہے، فرمایا ہے کہ لوگ ان کو قدریہ ہونے کا الزام دیتے ہیں، حالانکدان سے قدر کے متعلق کوئی کام سانہیں گیا، اور آ گے کھا ہے:

"يعرف الإتقان في قفاه" (ص: ٢٤) "لين ان كي كدى من القان معلوم بوتا ب-"

نیز تقریب و خلاصہ و مدی الساری تہدیب ( ٦٦٠ ) میں ہے کہ ان کا قدرید ہونا ثابت نہیں ہوا۔

فلاصدين يهال تك مرقوم ب:

"أحمع المسلمون على الاحتجاج به" (ص ٢٤٧)

''لین امام ذہبی نے کہا کہ ان سے جمت بکڑنے برمحد یکی کا اجماع ہے۔''

ان کوابوزرعہ ونسائی وابن سعد وابن نمیر وعجل وابو حاتم نے لقہ اور کیجیٰ بن معین نے ثقہ اُ ہبت کہا ہے۔

(١٤ ظه ١٤) الساري و تهذيب: ج٦)

(١٥) عطاء بن السائب: ان كى بابت بهى الم بخارى والشير في التي تتاب " الضعفاء " من توثيق كى به من وثيق كى به من المنافعة الله المنافعة الله المنافعة الله المنافعة المنافعة الله المنافعة المنافع

"قال يحيى القطان: ما سمعت أحدا من الناس يقول في عطاء بن السائب شيئاً في حديثه

<sup>•</sup> ويكصين: تهذيب التهذيب (١٧٢/٦)

 <sup>☑</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ٢٥٢) تهذيب التهذيب (٣٤٢/٦) تقريب التهذيب (ص: ٣٦٢) الخلاصة للخزرجي
 (ص: ٢٤٣)

الضعفا، (ص: ٧٩) بيام شعبه كا قول ب، جس سے معلوم ہوتا ہے كدامام بخارى نے صرف انہيں جمتِ قدر سے سے برى
 كرنے كے ليے ذكركيا ہے، وكرندوہ فى نفسہ ثقہ بيں۔

<sup>◘</sup> تهذيب التهذيب (٣٩٢/٦) هدي الساري (ص: ٢٢٤) تقريب التهذيب (ص: ٣٦٧) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٤٧)

<sup>🗗</sup> تهذیب التهذیب (۲/۲ ۳۹) هدي الساري (ص: ۲۲۲)

www.muhammadilibrary.com دان کی خاری کی دان کی دا

القديم." (ص: ۲۷)

"لینی میں نے کسی کوان کی قدیم حدیث میں کلام کرتے نہیں سا۔"

ان کی توشق کی تممل بحث "الأمر المبرم" (۱۱۳، ۱۱۴) میں ملاحظه فرمایئے۔ مختصرید که عطاء ثقد ہیں، ان کو امام احمد وابوب و مجلی و ابوحاتم و نسائی وابن حبان وساتی وطرانی ویعقوب بن سفیان وابن معین وغیرہ نے ثقد کہا ہے، اور امام بخاری نے ان سے بالمتابعت روایت کی ہے۔ (تہذیب: ج ۷)●

(۱۱) عطاء بن أبي ميمونة: . ان كمتعلق بهى بم في "الأمر المبرم" (ص: ١١٥ ، ١١٥) يل مقصل بحث كى ج، امام بخارى وطلق في كتاب "المضعفاء " يل ان يركوكى جرح نبيل كى ج، اوائ اس ك مقصل بحث كى ج، امام بخارى وطلق في كتاب "المضعفاء " يل ان يركوكى جرح نبيل كى ج، اوائ اس كان يرى القدر " (ص: ٢٧) يعنى صرف ان كا خيال قدر كم تعلق تها، نه يه كه يه قدريه تقدال سان كا خيال قدر كم تعلق تها، نه يه كه يه قدريه تقدال سان كى توثيق مين فرق نبيل آسكنا، بلكه ان كو ابن معين وابوزرعه ونسائى وابوحاتم وابن حبان و يعقوب بن سفيان في تقد كها هي تهذيب التهذيب: ج٧)

(۱۷) علاء بن خالد أسدي: المريكي المام بخارى برات ني كتاب "الضعفاء "مين كوكى جرح نبين كى، صرف يد لكها بي:

"قال يحيى: تركت العلاء ثم كتبت عن الثوري عنه " (ص: ٢٨)

"ديعني كيل كمت بين كديس نے علاء سے بلا واسط كهمنا جيور جيا، بان بواسط ورى البت كهمتا مون ـ

اس سے ان پر کوئی جرح نہیں ہوتی اور پھر لطف ہے کہ بدراوی سیح جناری میں موجود ہی نہیں ہے، بلکہ صرف مسلم

وترندی میں ہے، اور ابن معین وابوداود کے نزدیک ثقہ ہے۔ 6 رتھذیب : ج

صحيح البخاري، برقم (٦٢٠٧) هدي الساري (ص:٢٥)

(۱۸) عکو هه بن خالد هخووهي: بي بھي صحح بخاري کا راوي نہيں ہے، کيونکہ بي عکر مه بن خالد بن سلمہ بن عاص بن بشام مخزوي ہے، جس کا امام بخاري بطفية نے کتاب "المضعفاء " ميں ذکر کر کے منکر الحديث کہا ہے اور اس سے صحاح ستہ کی کسی کتاب میں روایت نہیں ہے، ہاں جس سے صحح بخاری وغیرہ میں روایت ہے، وہ عکر مہ بن السعفا، للبخاري (ص: ۸۸) امام بخاري بطفي نے کتاب الفعقاء میں ان کو آخر عمر میں اختلاط کی وضاحت کرنے کے لیے ذکر کیا ہے کہ انتقاط کے بعد ان کی روایت صحیح ہے اور مختل ہے اور بتایا ہے کہ ان سے شعبہ اور ثوری کی روایت صحیح ہے اور محیح بخاری میں صرف ان کی آیک موقوف روایت آبو بشر جعفر بن آبی و حشیہ الثقة الثبت کی متابعت کے ساتھ مروی ہے۔ دیکھیں:

- عديب التهذيب (١٨٤/٧)
- 🛭 الضعفاء للبخاري (ص: ٨٩) برقم (٢٧٧)
  - ◘ تهذيب التهذيب (٧/ ١٩٢)
  - نهذیب التهذیب (۸/ ۱۵۹)

www.muhammadilibrary.com ニュピップ ジョン ジョン ジョン・ジャンジャンジャンジャンション

خالد بن عاص مخزوی ہے اور وہ با تفاق محدثین ثقہ ہے۔ 🇨 (ملاحظہ ہو: کتب اساء رجال)

(۱۹) کھمس بن منھال: امام بخاری بڑائ نے ان کے متعلق کتاب "الضعفاء" میں صرف بھینہ مجبول "یفال فیہ القدر" (ص: ۳۰) کھا ہے۔ یعنی ان کے قدریہ ہونے پر تیقن نہیں ہے، پس کوئی جرح نہیں رہی۔ ہم نے ان کے متعلق پوری بحث "الأمر المبرم" (ص: ۱۰، نمبر: ۱۲) میں کی ہے۔ اس کے باوجود امام بخاری بڑائ نے ان سے بالانفراد روایت نہیں کی، بلکہ بمتابعت محمد بن سواء روایت کی ہے، جیسا کہ خلاصہ و بدی الساری و تہذیب (ج: ۸) میں ہے اور میہ بھی اس وجہ سے کہ ان کو ابو حاتم نے صدوق اور ابن حبان نے ثقہ کہا ہے۔ و تہذیب (ج: ۸)

(۲۰) مجاللہ بن سعید بن عمیر: یوسیح بخاری کا راوی ہی نہیں ہے، ہاں سیح مسلم میں امام مسلم بولات نے اس کومقرون بالاخر ذکر کیا ہے نہ بالاِنفراد، کو بلکہ امام بخاری بولات اور امام مسلم بولات کے سوا دیگر بقیہ کتابوں میں اس سے دوایت لی گئی ہے، پس جب بی جب بخاری میں موجود ہی نہیں تو جرح فضول ہے۔

الحمداللہ! جو بیں راوی آپ نے کئی "الضعفاء" ہے پیش کئے تھے، ان کے معقول جوابات ہو گئے اور ثابت ہوگیا کہ بعض کا توضیح بخاری میں کہیں پہلی نہیں ہا اور بعض کو جرح کے لیے نہیں بلکہ توثیق کے لیے ذکر کیا ہا اور ان کی ثقابت آفآب نیمروز کی طرح ثابت ہوئی اور اس امر کے ذکر پر آپ نے جو نتیجہ متر تب کیا تھا، وہ باطل ہوگیا، بلکہ امام بخاری وطف کے حافظ کا پختہ ہونا ظاہر ہوگیا اور ان پر "المرء یؤ خذ باقرارہ " کا کلیہ صادق نہیں آیا۔

باتی رہی آپ کی وہ تحریر جو اس مضمون کے تمہیدی دیاچہ (ص: ۸) کی ہے کہ ان پر امام نسائی و امام مسلم و دار قطنی وابن جزم وابن جوزی وابن ہمام وشخ عبدالحق نے جرح کی ہے، اس کا مفصل جواب ہم اپنے رسالہ " الربیح العقیم "میں دے بچلے جیں۔ چنانچہ امام مسلم کا جواب (ص: ۱۲ سے ۱۳) تک، ابن جوزی کا جواب (ص: ۱۸ سے ۲۲) تک، دارقطنی و نسائی و ابن حزم کا جواب (ص: ۲۱ سے ۲۳) تک، شخ عبدالحق کا (ص: ۲۲ سے ۲۲) تک اور ابن ہمام کا (ص: ۲۸ سے ۲۲) میں جواب دیا ہے، وہاں ملاحظہ فرمائیں۔ اگر آپ ان کی جرحیں نقل کرتے تو یہاں بھی ہم ان کا جواب دوبارہ دیتے، نیز امام مسلم کے ان سے نہ روایت کرنے کی وجہ اس "الربیح العقیم" (ص: ۲۶ تا ۱۲) میں اور

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ٩٠) تهذيب التهذيب (٢٣١، ٢٣٠)

<sup>2</sup> الضعفاء للبخاري (ص: ٩٧) برقم (٣٠٧)

<sup>🛭</sup> تهذيب التهذيب (٤٠٤/٨) هدي الساري (ص: ٤٣٧) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٢٢)

٢٦٠) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٦) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٦٩)

آدی پراس کے اقرار کے ساتھ گرفت ہوتی ہے۔

#### www.muhammadilibrary.com



کسی مجاح والے کی ان سے روایت نہ کرنے کی وجہ (ص: ۱۷ و ۱۸) میں مفصل مرقوم ہے، وہاں ملاحظہ فرمائیں اور مجھے بیجا طوالت سے معذور رکھیں، غرض کوئی امر نکتہ سے خالی نہیں ہے، سیحفے کونہم اور دیکھنے کوچشم بینا چاہیے، لیکن ۔ع۔ لن یصلح العطار ما أفسده الدهر

اب اس کے آگے آپ کے مضمون "الحرح علی البحاری نمبر(٤) کا جواب ہے، جو 'الل فقہ' (جلد: ا شارہ نمبر: ۱۸،ص:۲ مور خد ۱۲ شوال جی ہے مطابق ۳۰ نومبر ۲۰۰۱) میں شائع ہوا تھا، جس میں آپ نے صحیح بخاری کی چند حدیثوں پر جرح کرتے ہوئے امام بخاری کا غیر مجتهد ہونا ثابت کیا ہے۔

www.fruharnradille

www.muhammadilibrary.com المعنون المع

## چنداحادیث بخاری

قوله: حديث اول: "قال: كانت الكلاب تقبل وتدبر في المسحد، في زمان رسول الله عليه على الله عليه عليه الله على الله عليه الله عليه الله على الله على الله على الله عليه على الله عليه على الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

"لین سب کتے زماندرسول اللہ تالیم میں مجدنبوی میں ہمیشہ آ مدو رفت کرتے تھے اور اصحاب کسی جگہ یانی نہیں چھنٹنے تھے۔" (بحاری، مطبوعہ احمدی: ۱/۲۲) . . . إلى قوله:

سمی طرح بیامریقین کرنے کے قابل نہیں ہے کہ معجد نبوی میں ہمیشہ کا آیا جایا کرتا، نہ تو کتے کے آنے کا انسداد کیا جائے اور خداس جناری نے اس کا انسداد کیا جائے اور خدام بخاری نے اس محدیث سے بیا جہتاد فرمایا کہ کتے کا پیشا ہو یاک ہے!" (الجرح: ۱۱،۱۰)

افعول: حدیثِ ذکور بیل تو صرف ایک واقعہ کا ذکر ہے، اس ہے آپ کو یہ کیوکر متین نہیں ہوتا کہ مجد نبوی میں کتے کیوکر آتے اور ان کا انداز نہیں کیا جاتا؟ اے جناب! مجد نبوی تو آپ کی سگل مجد باکلی پور کی طرح نہیں کہ اس کی چار دیواری وغیرہ ہو، وہ تو چیشتر ایک ٹوٹے پھوٹ اور فیوں اور فیوں کی شاخوں ہے جیت ڈال کر کھڑی کر دی گئی میں ہر چار جانب دیوار یہ تھیں نہ دروازے، ہاں قبلہ کی جانب ایک معمولی سائٹر شاخوں کا گیڑ دیا گیا تھا کہ سرہ ہو جائے، پھر اس حالت میں کتوں کی آ مدورفت کوکون می چیز مائع ہو کئی ہوا تھا نہ چوکیدار، جو ہروقت ہاتھ میں ڈنڈا لئے ہوئے کتوں کے پیچے دھت دھت کرتے پھریں اور زیادہ تر تو رات کو جب سب لوگ سوجاتے، اس وقت کے مجد میں آتے، جیسا کہ ابن عمر کی دوسری روایت: "کنت أبیت فی المستحد و کانت موجاتے، اس وقت کے معلوم ہوتا ہے اور یہ ابتدائے ورود مدینہ کا واقعہ ہے، جبکہ مجد کی تکریم وظمیر کا تھم نہیں ہوا تھا کہ فی جیسا کہ فی المیں ہوا ۔

"إن ذلك كان في ابتداء الحال، ثم ورد الأمر بتكريم المساحد وتطهيرها، وجعل الأبواب عليها." (١٤/١)

سنن أبي داود: كتاب الطهارة، باب في طهور الأرض إذا يبست، رقم الحديث (٣٨٢) صحيح ابن خزيمة (١/١٥١)
 صحيح ابن حبان (٤/ ٥٣٧)

<sup>🛭</sup> فتح الباري (۱/ ۲۷۹)

### www.muhammadilibrary.com

ر فاع محج بخاری کے 124 کی موکلات بخاری

'' یہ ابتداء وقت کا واقعہ ہے، پھراس کے بعد مجد میں دروازہ لگانے اور اس کی عزت اور پاک کرنے کا عظم صادر ہوگیا۔''

امید ہے کہ اب تو آپ کو کتوں کے مجد میں آجانے اور اس کے عدم انداد کی وجہ بخوبی معلوم ہوگئی ہوگی۔ ہاں اس سے امام بخاری وطف کے نزدیک کتوں کے پیشاب کے پاک ہونے کی دلیل سمجھنا کم فہنی ہے، بحالیکہ کہ حدیث نذکور میں کہیں پیشاب کا ذکر بھی نہیں ہے، اس لئے تو حافظ ابن جمرنے فتح الباری میں صاف لکھ دیا ہے:

"لا حجة فيه لمن استدل به على طهارة الكلاب، للاتفاق على نحاسة بولها. "• (١٣٩/١)

"لا حجة فيه لمن استدل به على طهارة الكلاب، للاتفاق على نحاسة بولها. "• (١٣٩/١)

"لا يعنى كتے كے پيشاب كے ناپاك ہونے پراتفاق ہے، اس ميں كتے كاطہارت كا وواود وغيره ميں "تبول"

چه جائيكداس كے بول كى طہارت تابت ہو؟ ہاں اگر آپ فرما ديں كه ويگر روايات مثلاً ابوداود وغيره ميں "تبول"

كا لفظ بھى آيا ہے، تو اس كا بحاب يہ ہے كہ آپ كا اعتراض سيح بخارى كى روايت پر ہے، اور اس ميں بي لفظ ندارد

ہے۔ چونكدامام بخارى كے نزد يكر بي تابت نہيں ہوا، اس كے نہيں لائے ، اور جن روايتوں ميں آيا بھى ہے اس كى

"خار ج المسجد " محذوف مان كر تاويل كى كئى ہے۔ في يعنى وہ مجد كے باہر پيشاب كرتے تھے، كيونكد اگر مجد
ميں پيشاب كرتے تو ضرور پانى بہايا جاتا، جب ايك اعرابي نے مجد نبوى ميں پيشاب كر ديا، تو اس پر پانى بہايا گيا، تو

"کا جس كا بيشاب با نفاق نا پاك ہے، وہ مجد ميں پيشاب كر ايل نہ بہايا جاتا، ايں چہ معنى؟

یہ اس امر پر صاف قرینہ ہے کہ وہ معجد کے باہر بول کرتے تھے اور پھر تو رفتہ رفتہ جب اللہ تعالیٰ نے اسلام کو عروج بخشا، مما لک فتح ہوئے، تو معجد نبوی شاندار بن گئی، ویواریں بھی درجت ہوگئیں، منبر بھی تیار ہوگیا، دروازے بھی لگ گئے، غرض سب کچھ ہوگیا اور ہر چیز سے پورا انسداد ہوگیا، جن لوگوں کے دروازے معجد کی جانب تھے، وہ بھی مسدود ہوگئے، غرض بہرصورت کامل انتظام ہوگیا۔ فالجمدللہ

قوله: مديث ووم: عن عبد الله بن عمر قال: ارتقيت على ظهر بيت حفصة لبعض حاجتي، فرأيت رسول الله مَثَلِظة يقضي حاجته مستدبر القبلة مستقبل الشام ."

<sup>●</sup> فتح الباري (١/ ٢٧٨)

<sup>👁</sup> صحح بخارى كى منقوله بالا مديث يبين عشروع موتى م: كانت الكلاب نبول و تقبل ... الخ

۵ ویکیمیں: فتح الباري (۱/ ۲۷۸)

www.muhammadilibrary.com. المنابع الم

پشت قبله کے جانب تھی اور منہ آپ کا جانب شام کے۔"

اس مدیث کا مطلب یہ ہے کہ آپ نے قبلہ کی طرف پشت کر کے قضائے حاجت کی تھی ، رسول الله تَالَّيْنَا کی شان سے بدامر نہایت مستبعد ہے کہ آپ قضائے حاجت کے وقت قبلہ کی طرف پشت کریں، خصوصاً الی حالت میں کہ خود رسول الله تَالِّيْنَا نے دوسروں کو قبلہ کی طرف پشت یا منہ کر کے قضائے حاجت کرنے سے منع کیا ہو، جیبا کہ ای بخاری میں اس حدیث سے تین حدیث قبل بی حدیث ہے:

"عن أبي أيوب الأنصاري رضى الله عنه قال رسول الله مَطَّلَة: إذا أتني أحدكم الغائط، فلا يستقبل القبلة ولا يولها ظهره. " (بخارى، ص: ٢٦)

''لینی جبتم قضائے حاجت کوآؤ، پس قبلہ کی طرف مت منہ کرواور نداس طرف پیٹھ کرو'' (ص: ۱۱)

افقول: اس کی وجہ خود اس صدیث سے نہایت ظاہر طور پر ثابت ہے، جس کا آپ نے آگے (ص: ۱۲) پر افرار بھی کیا ہے کہ حدیث اول مکان کے واسطے ہے، کیونکہ مکان میں دیوار ہوتی ہے، جس سے پردہ اور آڑ ہوجاتا ہے، اور حدیث دوم میدان کے لیے ہے، کیونگہ وہاں کی چیز کی آڑ نہیں ہوتی، آپ خواہ مخواہ اس کوغلط قرار دیتے ہیں، بحالیکہ امام بخاری در اس کے لیے ہے، کیونگہ دہاں کی چیز کی آڑ نہیں ہوتی، آپ خواہ مخواہ اس کوغلط قرار دیتے ہیں، بحلیہ امام بخاری در اس نے مکان اور آڑ وال چیس مثلاً دیوار وغیرہ ستنی ہیں، کیونکہ دوسری حدیث میں کوئی شئے جدار وغیرہ کی تضمین نہیں ہے، ہی وہ میدان کے لیے جی ہاں آپ کا بیقول عجیب ہے کہ دمیدان اور کعبہ کے بچ میں بھی ہزاروں مکانات و پہاڑ وغیرہ حاکل ہیں۔'' یہ حاکل ہونا کوئی مفید امر نہیں ہے، اس لئے کہ وہ ہزاروں مکانات اور پہاڑ اس محض کے لئے آڑ نہیں ہو سکتے، بخلا ف متصل دیوار کے کہ وہ آڑ اور سترہ ہے، لہذا مکان کے اغراد جائز ہے اور یہی حضرت عائشہ وعروہ ور بیعہ و داود وغیرہ کا غہرب ہے اور مطلب بھی دونوں حدیثوں کا صاف اور استے محل میں بی میال ہے۔ کی فافھہ !

<sup>•</sup> صحيح البخاري مع الفتح (١/ ٢٤٥)

<sup>🛭</sup> نیز اس حدیث پر مندرجه ذیل ائمه محدثین کی تبویبات ہے بھی یمی قول راجح معلوم ہوتا ہے:

ال المام بخاري الطنة قرمات بين: باب لا تستقبل القبلة بغائط أو بول إلا عند البناء جدار أو نحوه.

٣- امام ابوداود، امام ترندى اور امام نسائى ائتيني نے بھى گھروں ميں رخصت كے ابواب قائم كيے ہيں۔

٣- امام الاتماء الن تحريم برائت فرمات بين: "باب ذكر الخبر المفسر للخبرين اللذين ذكر تهما في البابين المتقدمين، والدليل على أن النبي صلى الله عليه إنما نهى عن استقبال القبلة واستدبارها عند الغائط والبول في الصحارى والمواضع اللواتي لا سترة فيها، وأن الرخصة في ذلك في الكنف والمواضع التي فيها بين المتغوط والبائل وبين القبلة حائط أو سترة "

٣- امام اين حمان براه فرمات ين. "ذكر الخبر الدال على أن الزجر عن استقبال القبلة واستدبارها بالغائط والبول، إنما

www.muhammadilibrary.com دران ماری از کا از کا

اس کے آگے آپ نے جو ''الجرح'' کا پانچوال نمبر''الل فقہ' (جلد: ا، شارہ نمبر: ۲۲، ص: کمورخد اا ذیعقدہ ۲۲ھ مطابق ۲۸ دمبر ۲۰۰ع ) میں شائع کرایا تھا، وہ بھی چونکہ صدیث پر جرح ہے، لہذا ہم اس کو ای فصل میں واخل کر کے صدیث سوم سے معنون کر کے اس کا جواب دیتے ہیں۔

قوله: صيت سوم: عن ابن عمر: ﴿فَأْتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَّى شِنْتُمْ ﴾ قال: يأتيها في. "

(بخارى: ٦٤٩)

اس حدیث میں امام بخاری نے "فی" کا مجرور جھوڑ دیا ہے اور وہ دہر ہے، اور بی فلال فلال حدیث کے عالف سے استان اللہ اللہ عدیث کے مخالف ہے۔ (ص:۱۳،۱۳)

أفتول: اب جناب! به حدیث نہیں ہے بلکہ ابن عمر رفات کا اثر ہے اور '' فی '' کا مجرور'' دیر'' نہیں ہے، بلکہ '' نفرج'' ہے، چنانچہ حافظ ابن حجر فتح الباری میں لکھتے ہیں کہ امام حمیدی نے اپنی کتاب " جمع بین الصحیحین "میں اس اثر کو''یا تیھا فی الفرج " عجملہ نے قال کیا ہے اور حافظ محموح فرماتے ہیں کہ میں نے صفافی کے نسخہ کو دیکھا، اس میں برقانی نے ''فی '' کا مجرور''فرج'' نیادہ کیا ہے۔ ● چنانچہ امام بخاری در اللہ کا مجرور''فرج'' انتے کی آرہے ہیں:

اول: بیر کداثر ابن عمر کی جس روایت میں " فی الدبر "کی نصری ہے، نافع نے اس روایت سے انکار کیا ہے۔ 🍑 دوم: بیر کہ سالم بن عبداللہ نے ایک ایک اس اول کا مطابعہ بینقل کیا ہے:

" لا بأس أن يوتي في فروجهن من أدبارهن " 🖲 (حواهر منيف ٢٠٠/ ١٠٠)

سوم: يدكه حضرت ابن عمر في خود اس تعل ع باين الفاظ انكار كيا عبد وهل يفعل ذلك أحد من المسلمين " (جواهر ) يعني كيا اس كوكوئي مسلمان كرسكتا عبد ؟

چہارم: بیک "نی" کا مجرور" دبر" مانے ہے آیت " حرث لکم "کے مفاد کے خالف ہوگا۔

<sup>←</sup> زجر عن ذلك في الصحاري دون الكنف والمواضع المستورة "

هـ المام يهيم والله فرمات بين: "باب الرخصة في ذلك في الأبنية" نيز ويكيس: الأوسط لابن المنذر (١/ ٣٣٠) الاستذكار لابن عبد البر (٤٤٣/٢) فتح الباري (١/ ٢٤٥)

لیکن بعد میں حافظ این جمر شط نے "فی" کا مجرور "فرج" لکا لئے کی تردید کی ہے اور حمیدی کا "فرج" کو مجرور ذکر کرنا ان کا اپنافہم
 اور صرت کر روایت کے مخالف قرار دیا ہے۔ دیکھیں: فتح الباری (۱۸۹/۸)

ويكتين: السنن الكبرئ للنسائي (٥/٥) شرح معاني الآثار (٤٢/٣)

<sup>🛭</sup> تفسير البغوي (١/ ٢٥٩) شرح معاني الآثار (٣/ ٤٢)

<sup>•</sup> سنن الدارمي (١/ ٢٧٧) شرح معاني الأثار (١/٣) عريب الحديث للخطابي (٢/ ٢٠٠)

www.muhammadilibrary.com دواع تن بناری ۱۲۶ کی کات بناری

پنجم: بدکہ بقول آپ کے بہت ی احادیث کی مخالفت لازم آتی ہے۔

یرسب قرائن صاف بتلاتے ہیں کہ حدیث بخاری میں''فی'' کا مجرور''فرج'' ہے نہ کہ' وبر''۔

پس اب نہ کسی حدیث کی مخالفت لازم آتی ہے نہ قر آن کی، لہٰذا آپ کی دوصغیہ (۱۳،۱۳) کی طویل تحریر فضول ہلکہ رائیگال گئی اور آپ کے سارے مطاعن ﴿ هیاءً منتوراً ﴾ ہوگئے۔

باقی رہا کہ پھرامام بخاری براشت نے ''ف' کا مجرور''فرج'' ذکر کیوں نہیں کردیا؟ تو جواب اس کا یہ ہے کہ چونکہ ''ف'' کا مجرور کفش'' فرج'' بی نہیں بلکہ "فی فرو جھن من أدبار ھن''کھی ہے، اس لئے اس کے ذکر میں انتظراہ سمجما اور یہ غایت تہذیب و دانائی ہے۔ ● العاقل تکفیه الإشارة!

ہم نے اس سکلہ پر مفصل بحث اخبار ' اہل حدیث' ( کم مارج آاء) اور (۲۳مکی آاء طل نمبر ۲ و ۱۱) میں کی ہے، وہ قابل ملاحظہ ہے۔ امید ہے کہ دہ مضمون اس کتاب کی جلد ثالث میں نقل ہوجائے گا۔

بحمداللہ کہ جن تین حدیثوں پر ڈاکٹر صاحب نے جرح کی تھی، اس کا بخوبی ابطال ہو گیا اور امام بخاری والشند کے اجتہاد کا کامل ہونا بھی ظاہر ہو گیا۔

اب ہم آ کے رسالہ "البحوح" کے (ص: ۱۵) کے نمبر (۱) کا جواب دیتے ہیں، جو اخبار " اهل فقه" (ثارہ نمبر: ۲۲، ج: ۱،ص: ۹ مورند ۱۷ ذی الحبیر ۲۲ میے مطابق کیم فروری کے میں طبع ہوا تھا، جس کی سرخی ہیہ ہے:

• حافظ ابن جمر راطف تحريم إتيان في الدبرك بارے ميں وارد احاديث كمتعلق كلمة بين:

"قلت: لكن طرقها كثيرة، محموعها صالح للاحتجاج به، ويؤيد القول بالتحريم أنا لو قدمنا أحاديث الإباحة، للزم أنه أبيح بعد أن حرم، والأصل عدمه، فمن الأحاديث الصالحة الإسناد حديث عزيمة ... صححه ابن حبان، وحديث أبي هريرة ... وصححه ابن حبان أيضا، وحديث ابن عبام ... وصححه ابن حبان أيضا، وإذا كان ذلك، صلح أن يخصص عموم الآية. " (فتح الباري: ١٩١/٨) ثير وكيس : التلخيص الحبير (١٧٩/٣) إرواء الغلل (١٨٩/٧) برقم (١٠٠٦)

نیز حافظ این مجر الله بی بحرور کے عدم ذکر کی وجہ بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: "وهذا الذي استعمله البخاري، نوع من أنواع البديم، يسمى الاکتفاء، ولا بدله من نکتة يحسن بسببها استعماله " (فتح الباري: ١٩٠/٨)

\_\_\_www.muhammadilibrary.com د ال مشكل المسلمة المسلمة

# '' بخاری میں بندروں کی کہانی''

امام بخاری دطش پر اعتراض کرنے والے لکھا کرتے ہیں کہ ہم ان کی تو ہین نہیں کرتے، لیکن بیسر ٹی خود ہی صاف بتلاتی ہے کہ اس کے بعد صاف بتلاتی ہے کہ اس سے کیسی تو ہین مترشح ہوتی ہے؟ یہاں تک تو غنیمت تھا، رسالہ "الحرح" میں اس کے بعد بریکٹ میں اتنا اور بڑھایا گیا ہے: ''یارام لیلا کاسانگ!''جس کا ذکر اخبار میں نہیں ہے، معترض کا اس سے جومقصود ہے، لینی دل دکھانا، وہ اس کو حاصل ہو گیا، تج ہے۔ ع۔

اب ہمیں ظالم ستالے گھر ستانا ہو نہو

فتوله: كتاب بخارى من ايك بندركا عيب فريب قصد كها مواب، اوروه بيب:

صيث: "عن عمرو بن ميمون قال: رأين في الحاهلية قردة قد زنت، فرجموها فرجمتها معهم." (بخاري، مطبوعه أحمدي: ٥٣ ١٩٠٤ب القسامة في الحاهلية)

"عرو بن میمون سے روایت ہے: انہوں نے کہا کہ ہم نے زمانہ جائے ہیں ایک بندریا کو دیکھا کہ اس نے تران میمون سے بندریا کو دیکھا کہ اس نے زنا کیا اور ہم نے بھی بندروں کے ساتھ مل کراس بندریا کورج کیا اور ہم نے بھی بندروں کے ساتھ مل کراس کورج کیا۔"

یدایک الی حدیث ہے کہ جس کا جُوت نہ تو عقل سے ہوتا ہے نہ قل ہے، لیکن عقل سے پس ظاہر ہے ... إلى قوله: اورلیکن نقل سے پس معلوم ہے کہ کسی زمانہ بیل شرع حیوانات پر نازل نہیں ہوئی، بیر جمیشہ سے قانون شرع سے غیر مکلف اور آزادرہے، نہ ان کو کسی عبادت کا تھم ہوا اور نہ ان کا کوئی فعل جرم تھرایا گیا... الی آخرہ (ص: ۱۵، ۱۲)

أفول: جھے نہایت حیرت ہے کہ ہنوز آپ مدیث سے بھی ناواقف ہیں کہ مدیث کس کو کہتے ہیں؟ صحافح کے قول کو بار بار مدیث کہتے جاتے ہیں۔ ● اے جناب! جیسے آپ نے اس قصہ کوعقل ونقل کے خلاف کہا ہے

<sup>•</sup> يدواقعه عمرو بن ميمون برات كابيان كرده ب، جوايك تابعي بين، حافظ ابن مجر برات فرمات بين: "مخضره مشهور، ثقة عابد (تقريب التهذيب: ٤٢٧) نيز ويكين تهذيب التهذيب (٩٦/٨)

www.muhammadilibrary.com دفاع تن بخاری (129 منزل کر معلات بخاری

مخالفین اسلام قرآن مجید کے اس قصہ کو بھی غلط کہتے ہیں کہ قابیل نے جب ہابیل کو مار ڈالا، مارنے کے بعد وہ پچھتایا اور جیران تھا کہ کیا کرے؟ تو خدانے ایک کو ابھیجا، چنانچہ ارشاد ہے:

﴿ فَطَوَّعَتُ لَهُ نَفْسُهُ قَتُلَ آخِيهِ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الْخُسِرِيْنَ ﴿ فَهَفَ اللهُ غُرَابًا يَّبُحَثُ فِي الْخُرِينَ لَيْ لَيُرِيّةَ كَيْفَ يُوَارِي سَوْءَ قَ آخِيْهِ قَالَ يُويُلَتَي أَعَجَزُتُ أَنُ أَكُونَ مِعْلَ هٰذَا الْغُرَابِ الْاَرْضِ لِيُرِيّة كَيْفَ يُوَارِي سَوْءَ قَ آخِيهِ قَالَ يُويُلَتَي أَعَجَزُتُ أَنُ أَكُونَ مِعْلَ هٰذَا الْغُرَابِ فَأَوْارِي سَوْءَ قَ آخِي فَأَصْبَحَ مِنَ النّٰدِمِينَ ﴾ [المائدة: ٣١، ٣٦]

یعنی تا بیل کو اس کے نفس نے اپنے بھائی ہابیل کے مار ڈالنے کی رغبت دلائی، پس مار ڈالا اس کو، پس ہوگیا نامرادوں ہے، پس بھیجا اللہ نے ایک کوا جو کھودتا تھا زمین کو (چوٹج ہے) تا کہ دکھلائے اس کو کیوئر چھپائے لاش اپنا مماردوں ہے، پس بھیجا اللہ نے ایک کوا جو کھودتا تھا زمین کو (چوٹج ہے) تا کہ دکھلائے اس کو کے ڈھاکلوں نعش بھائی کی، تا بیل نے کہا اے افسوس! کیا عاجز ہوگیا میں اس بات سے کہ ہو جاؤں مثل اس کو سے کے ڈھاکلوں نعش اس بات سے کہ ہو جاؤں مثل اس کو سے کے ڈھاکلوں نعش اس بات سے کہ ہو جاؤں مثل اس کو سے کے ڈھاکلوں نعش اسے بھائی کی پس ہوگیا وہ پشیمان کے اس کو بھیمان کے اس کو بھیمان کے بھائی کی پس ہوگیا وہ پشیمان کے بھائی کی بس ہوگیا ہوگیا ہوں ہوگیا ہوں ہوگیا ہوں کے بھائی کی بس ہوگیا ہوں ہوگیا ہوگیا ہوں ہوگیا ہوں ہوگیا ہوں ہوگیا ہوگیا ہوں ہوگی ہوگیا ہوگیا ہوں ہوگیا ہوگیا ہوں ہوگیا ہوں ہوگیا ہوگیا ہوگیا ہوگیا ہوگیا ہوگیا ہوں ہوگیا ہوں ہوگیا ہوگی

حالانکہ جس طرح یہ قرآنی قصدی ہے، ای طرح وہ بھی صحیح ہے، کیونکہ دونوں کا مآل ایک ہے اور وہ یہ کہ جس طرح خدا کی قدرت کا ایک نمونہ بغرض تعلیم وعبر فظہور میں آیا اور ایک کوے نے دوسرے کو فن کیا، ای طرح ایک صحابی کے دل میں قبل از وقت اسلام کی خوبی جمانے کے لیے ان کے مشاہدہ سے یہ حرکت بندورں کی گزاری۔ آپ جس طرح اس صحیح واقعہ کو خلاف عقل ونقل تھہراتے ہیں، اس قرق واقعہ کو بھی تھہرائے اور دل کھول کر فراغت سے اللہ پر اعتراض کیجئے کہ وہ تو غیر مکلف اور آزاد ہیں، پھر ان کو شری طور پر فن کرنے کی کیا ضرورت؟ حالانکہ جس طرح یہ سلم ہے کہ یہ کوا دراصل فرشتہ تھا، جب بشکل غراب تعلیم کے لیے آیا تھا تھاس نے دوسرے تھتی کوے کو مار کر فن کیا، ای طرح ان بندورل نے بھی، جو تمام جن تھے، اس جنگل میں بندروں کی شکل میں نمودار ہوکر ایک کا فر

" فلعل هؤلاء كانوا من الحن، وإنهم من حملة المكلفين ...إلى قوله: فلا يستلزم إيقاع التكليف على الحيوان ."انتهي • (١٥/ ٣٣٣)

" يرلوگ جنوں سے ستھے اور وہ مثل انسان كے مكلف بيں، پس حيوان كے مكلف ہونے كا الزام اٹھ كيا۔" آپ نے جورسالد كے (ص: ١٦) ميں ابن عبدالبركا قول عينى سے نقل كيا ہے، اس ميں بھى آ كے صاف موجود ہے: "كانوا من المحن، لأن العبادات في المحن و الإنس دون غيرهما." • (٨/ ٤٩)

<sup>🛈</sup> فتح الباري (۱۲۰/۷)

عمدة القارى (١٦/ ٣٠٠)

#### www.muhammadilibrary.com

رفاع محج بخارى كالمنتج بخارى المنتقل ا

' ولینی وہ جنوں سے تصاور عہاوت کے مکلف جن وانس ہیں نہ کہ غیر۔''

پس آپ کا اعتراض اٹھ گیا اور اس سے روایت کی صحت پر بھی کچھ بد نہیں لگا، کیونکہ جس امرکی بنا پر آپ نے اپنے رسالے کے صفحہ (۱۷) کے نصف صفحہ تک روایت پر کلام کیا ہے اور روات کی عدم ثقابت یوں ہی فرضاً ثابت کی ہے، وہ باطل ہوگئ۔ آپئے اب ہم آپ کو اس روایت کی بابت کرمانی کا قول سنا دیں، فرماتے ہیں:

"الحديث المذكور في معظم الأصول التي وقفنا عليها. " (فتح البارى: ١٥/ ٤٣٣) دولين بدروايت معظم اصول كي به اور نهايت معتبر ب."

غرض روایت ندکورہ میں کسی طرح کا کلام نہیں ہوسکتا۔ ہاں تو آپ کا بیفرمانا کہ ''جنگلی بندروں کے ساتھ آدفی شریک ہوجائے اور وہ نہ بھا گیں؟'' کوئی تعجب خیز نہیں ہے، اس لئے کہ عمواً بید یکھا گیا ہے کہ جب بندروں کی بہت بری جماعت ہو، تو وہ ایک مرد می نہیں ڈرتے، بلکہ اکثر اس کی ٹوپی وغیرہ لے جایا کرتے ہیں، جیسا کہ آپ نے انگریزی کورس کی کتابوں میں اکثر بندروں کے کے قصے پڑھے ہوں کے (بشرطیکہ ڈاکٹری انگریزی پڑھ کر پاس کی ہو؟ چیز!) اور خاص کر جبکہ وہ سب جنات ہیں، تقویہ انسان سے کیوں بھا گیں گے؟

فتح الباری (١٦٠/٧) بير حافظ ابن جر الشيد كا قول ب، وراصل امام حميدى والشيد نے اپنى كتاب "الجمع بين الصحيحين" عمر
 كلاما تقا كدير روايت صحيح بخارى كي نمير، بلكر كسى نے اس ميں اضافہ كركے ملا دى ب، تو حافظ ابن تجر والشيد اس كى ترديد كر۔
 موئے كلمت بير، وما فاله مردود، فإن الحديث المذكور في معظم الأصول التي وقفنا عليها ... الخ

<sup>🗨</sup> نیز ای طرح بعض حیوانات کے دلچیپ واقعات، جوان کی ذبانت و فطانت پر دلالت کرتے ہیں، کے لیے دیکھیں: احادیث: بخاری وسلم میں پرویزی تشکیک کاعلمی محاسب لفضیلة الشیخ إرشاد الحق اثری بایش (ص: ۱۹۱)

www.muhammadilibrary.com

کاٹ ڈالا (اس کے بعد فرماتے ہیں) کہ جب گھوڑے ہیں اتی تمیز ہے کہ اپنی ماں پر جست نہیں کرتا، بندرتو برنسبت گھوڑے کے زیادہ بچھ دار ہے، اس لئے اگر بندروں نے کسی بندرکو زنا کی سزا میں رجم کیا تو کوئی تعجب نہیں (اِل قولہ) قابل غور امریہ ہے کہ کیا گھوڑے کا بیقصہ پچے ہے؟ اگر سیحے ہے تو کوئی صاحب بیٹابت کر دے کہ گھوڑے کا منداس کے عضومخصوص تک پہنچ سکتا ہے، ہم اسے بیلغ انعام دیں گے۔

افتول: بیانعام تو آپ این پاس رکھیں، گھوڑے کے اس قصہ میں کونیا استحالہ ہے، جس ہے اس کی صحت معرضِ شک میں ہے؟ زمانہ حال میں بیہ بارہا دیکھا گیا ہے کہ اکثر جانور آپی ماں وغیرہ پر جست نہیں کرتے گر باتشراہ، اور اکثر کرتے بھی ہیں، غرض دونوں صورتیں امکان کے مخالف نہیں، رہا عضومخصوص تک منہ کا پہنچنا، تو بہ جانوروں میں تو بکثرت ہے، گھوڑا بھی جب لیٹ جائے اور متی ہے اپنے عضومخصوص کو پوری طرح باہر کر لے، تو اس وقت باسانی اس کا منہ پہنچ سکتا ہے، آپ کسی طویلہ میں جا کر نظارہ بازی کر لیں۔ علاوہ ہریں اس میں حافظ ابن جمر کا کیا قصور ہے؟ انہوں نے ابو عبیدہ معمر بن نی کی دو تما الخیل' ہے ایک گھوڑے کا واقعہ نقل کر دیا، جو بطریق اوزا گی قصور ہے۔ اگر بالفرض یہ واقعہ غلط ہو، تو کوے والا تی فی واقعہ تو میں آپ لوگ کیے کیے تفحش پر آ مادہ ہو گئے جو تشکیم کر لیجے، چھوڑا فیصل شد۔ افسوں کہ حکم بی کی عداوت میں آپ لوگ کیے کیے تفحش پر آ مادہ ہو گئے اور حیاء وشرم کا خون کر دیا؟ مجوراً آپ کے مقابل میں بھوا ہے و جَجَز وُا سَیّنَةِ سَیّنَةٌ مِثْلُهَا ﴾ [الشوری: ٤٠] ہم کو جی بطریق اختیار کرنا پڑا، امید ہے کہ ناظرین ہمیں ایک حد تک معزور بجھرکر معاف فرما کمیں گے۔

www.muhammadilibrary.com

المنظات بخاري المنظات بخاري المنظات بخاري المنظات المنظات المنظات المنظات المنظات المنظات المنظات المنظات المنظات المنظلة ا

# ''امام بخاری کا طرزعمل''

ڈاکٹر عمر کریم صاحب نے اس سرخی کے ذیل میں دو حدیثیں پیش کی ہیں کہ امام بخاری کا طرزعمل اس کے خلاف تھا، لہذا یہ دونوں حدیثیں خود امام بخاری کے نزدیک ساقط الاعتبار اور غیر قابل العمل ہیں، لیکن افسوس کہ معترض کواس کی سطحی عقل کی وجہ سے اختلاف معلوم ہوا، حالا تکہ عین موافق عمل تھا، چنانچہ بیز کنتہ خود ظاہر ہوجاتا ہے۔

قوله: حدیث اول: إن عبدالله بن عمر قال: أخبر رسول الله مَنظِين النه (بخاری، ص: ٢٥) عرفان نا که نام بن عمر قال: أخبر رسول الله مَنظِين النه و (بخاری، ص: ٢٥) عمر و الله مَنظِن نه كها كه بهم به كتب بين كه م به الله كى كه بهم دن كوروزه ركوس كروزه ركوس روزه ركوس روزه ركوس اور افطار كرو اور قيام كرو، اور سوؤ، اور بر ماه مين في دن روزه ركو، ايبا روزه مثل صيام و برك به، بهم نه كها كه حقيق بهم اس سے زياده طاقت ركھتا بين فرمايا روزه ركواكي روز اور افطار كرو ايك روز اور افطار كرو

لیکن امام بخاری تمام عمرا پنی روایتوں کے برعکس عمل کرتے رہے، لینی صائم الدہر رہا کرتے تھے، جیسا کہ کتاب طبقات کبری امام عبدالوہاب شعرانی،مطبوعہ مصر (ا/ ۵۰) امام بخاری کے حال میں لکھا ہے:

"محمد بن إسماعيل البخاري، كان صائم الدهر، وجاع حتى انتهى أكله كل يوم إلى تمرة أو لوزة ."

"محمد بن اساعیل بخاری صائم الد ہر تھے اور اتن فاقد کشی کی کدان کی روزاند کی غذا ایک خرمایا ایک بادام تک پہنچ گئے۔"

پس دیکھئے کہ صوم دہر کی ممانعت کی حدیثوں کو اگر چہ وہ خود روایت کرتے ہیں، گر ہمیشہ اس کے خلاف عامل رہے۔ (ص: ۱۷،۱۷)

أفنول: اے جناب! آپ نے امام بخاری رطف کے صائم الدھر ہونے کا مطلب نہیں سمجھا، وہ ہر گز صدیث کے خلاف عامل نہیں ہوئے، بلکہ حدیث میں جیسا مہینے میں نین دن روزہ رکھنے کو کہا گیا ہے، ویسا ہی امام

www.muhammadilibrary.com دفاع تنج بخاری (۱۵۵ کا مشکلات بخاری

بخاری بڑاف کرتے اور پھر بقیدایام نہایت کم خوراکی سے بسر کرتے ، امام بخاری بڑالف کے صائم الدھر ہونے کے بیمعنی

باری رسط اور پر بعیدایا م جایت م حوال سے بر سرے امام ، حاری دسط بے اسلام ہوتا ہے کہ امام بخاری رشط ون کو میں، ورنہ جس معنی میں آپ نے سمجھا ہے، اس اعتبار سے شعرانی کی عبارت میں تناقض ہوتا ہے کہ امام بخاری رشطنہ ون کو کھائیں بھی (ایک تھجور یا بادام ہی سہی ) اور پھر صائم بھی ہوں؟ ھل ھذا إلا تناقض!

مطلب بدکران کی اس قدر کم خورا کی بھی صیام کے مثل ہے، بہتیں کدامام بخاری براشد بچھ کھاتے ہی نہ تھے، ای طبقات کبری للشعر انی میں ہے:

ابوالحن بیسف بن ابی ذر کتے ہیں کہ امام بخاری الطننہ نے چالیس سال تک نانخورش نہیں کھایا، صرف خشک روٹیوں برگز ارا کرتے رہے، جب علیل ہوئے تو یہ تجویز شیوخ روٹیوں کے ساتھ شکر کھانی منظور کی۔ 🇨

ہاں ورا میری بھی سنے کدامام ابوطیفہ الطفند کی شان کی جو بیشعر پڑھایا جاتا ہے:
یبیت مشمراً سهر اللیالی وصائم نهارہ لله حیفة

''لعنی امام صاحب رات کو بمیشه جاگ کر قیام میں بسر کرتے اور خداک ڈر سے دن کو برابر روزہ رکھتے۔''

یہ صیام الد ہر قیام الد ہر اور ہر دو کیا مرقومہ بالا حدیث نبوی کے مخالف ہیں ہے؟ تیج ہے کہ دوسرے کی آ کھے کا عظم دکھائی دیتا ہے اور اپنی آ کھے کا شہیر نظر نہیں پڑتا۔ اہام بخاری بڑا شن کے قیام اللیل کی بابت ابوعبداللہ حاکم اپنی مسلسل سند سے بیان کرتے ہیں کہ اہام بخاری بڑا شنہ رمضان میں نصف شب سے سحر تک نماز پڑھتے اور تین روز میں ایک قرآن ختم کرتے۔ ● یہ بھی بالکل حدیث کے مطابق عمل ہے۔

الحمدالله! كه بس قدرآ ب اعتراض كرت جات بين، امام بخارى والله كا پايد بلندى موتا جلا جاتا ہے۔ فالحمد لله أم الحمد لله!

<sup>•</sup> هدي الساري (ص: ٤٨١) تغليق التعليق (٥/٣٩٨) الطبقات الكبرئ (ص: ٩٢)

علاوہ ازیں شعرانی نے طبقات میں امام بخاری کے متعلق نہ کورعمل کی کوئی سند بیان نہیں گی، کیونکہ نہ کورہ عمل کے پایہ شبوت کو چہنچنے
 کے بعد ہی کس تو جبہ کی ضرورت ہوئتی ہے۔ إذ لیس خلیس!

<sup>🛭</sup> تاریخ بغداد (۱۲/۲) تاریخ دمشق (۷۹/۵۲) سیر أعلام النبلا، (۱۲/۲۶)

www.muhammadilibrary.com
المنظمة المن

فتوله: صديث روم: لا يتمنى أحدكم الموت، إما محسناً فلعله أن يزداد خيراً، وإما مسيئاً فلعله أن يستعتب " (بخارى: ٨٤٧)

''ایک تم سے موت کی آرز و نہ کرے یا وہ نیکو کار ہے لیس شاید نیکی کو زیادہ کرے اور یا وہ بدکار ہے، پس شاید وہ اللہ کی رضا مندی تو یہ کرنے سے طلب کرے۔''

امام بخاری جب بخارا سے سمر قند آئے اور وہاں بھی لوگوں نے ان کے ساتھ مخالفت کی ، تو آپ ان سب مصائب پر صبر نہ کر سکے اور حالانکہ صبر کرنا چاہیے تھا اور بہت تنگ دل اور ملول ہوکر اللہ تعالیٰ سے بیدعا مانگی:

" اللهم قد ضاقت على الأرض بما رحبت فاقبضني إليك"

''اے خدا! مجھ پر زمین باوجود اس فراخی کے ننگ آئی، پس ہم کوطرف اپنے اٹھا۔''

اور اس ماہ میں انتقال کیا، پس بید دعائے مرگ جو امام بخاری نے مائلی، وہ کتاب بخاری کی ندکورہ بالا صدیث نبوی کے باکل خلاف کیا (ص: 19)

افتول: امام بخاری رشف نے حدیث کے خلاف نہیں، بلکہ بالکل حدیث کے موافق کیا، آیے آپ کو بالنفصیل سمجھا دوں، اصل فرمان نبوی ہے ہے: "لا یتمنین أحل کے الموت من ضر أصابه" ● چنانچہ بدروایت اس روایت سمجھا دوں، اصل فرمان نبوی ہے ہے: "لا یتمنین أحل کے الموت من ضر أصابه" ● چنانچہ بدروایت اس روایت سمجھا دوں، موجود ہے، اور بعض روایات میں ہے: "کی ضر نزل به "● ان دونوں حدیثوں میں "ہ" کی ضمیر "أحد" کی طرف لوثتی ہے۔ دونوں کا مطلب بیہ ہوا کہ جب تم النانوں کی ذات پر تمہارے دنیاوی امور میں کوئی مصیبت پیش آ جائے، تو موت کی تمنا نہ کرو، معلوم ہوا کہ جب وین امور یہ خررکا خوف ہو، تو تمنا جائز ہے، چنانچہ حدیث کا مفہوم مخالف یہی ہوا، اور شارطین بھی یہی لکھتے ہیں، فتح الباری میں ہے:

"قوله: من ضر أصابه، الضر الدنيوي، فإن و جد الضر الأخروي بأن خشي فتنة في دينه، لم يدخل في النهي، ويؤخذ ذلك من رواية ابن حبان: لا يتمنين أحدكم الموت، لضر نزل به في الدنيا، 

قي الدنيا، 

علىٰ أن " في " في هذا الحديث سببية، أي: بسبب من أمر الدنيا، وقد فعل ذلك جماعة من الصحابة..... الخ

صحيح البخاري: كتاب المرضى، باب نهي تمني المريض الموت، رقم الحديث (٥٣٤٧) صحيح مسلم: كتاب
 الذكر والدعا، والاستغفار، باب كراهة تمني الموت لضر نزل به، رقم الحديث (٢٦٨٠)

 <sup>◘</sup> صحيح البخاري: كتاب الدعوات، باب الدعاء بالموت والحياة، رقم الحديث (٩٨٨) صحيح مسلم: كتاب الذكر
 والدعاء والاستغفار، باب كراهة تمني الموت لضر نزل به، رقم الحديث (٢٦٨٠)

ق سنن النسائي، برقم (۱۸۲۰) صحيح ابن حبان (۲۳۲/۷) مصنف ابن أبي شيبة (٤٤/٦)

<sup>🗗</sup> فتح الباري (۱۲۸/۱۰)

www.muhammadilibrary.com پان برای کا نام کا دیجات باری این کا دیجات باری در این کا دیجات باری در این کا دیجات باری در این کاری کا دیجات

''حدیث میں ضرر سے مراد ضرر دنیوی ہے، پس اگر ضرر اخروی (دینی )کا خوف ہو، ہایں طور کہ دین میں فتند کا ڈر ہو، تو وہ اس ممانعت میں داخل نہیں ہے، کیونکہ اس کی مؤید ابن حبان کی روآیت ہے کہ دنیاوی نقصان کی وجہ سے موت کی تمنا نہ کرے، ورنہ بہت سے صحابہ نے دینی مصرت کے خوف سے تمنائے موت کی ہے۔'' (جیسا کہ نیچ آتا ہے)

غرضیکہ دوسری روایت سے ثابت ہوگیا کہ دینی امور میں جب ضرر کا خوف ہو، تو تمنا جائز ہے، پس امام بخاری نے اپنے کی ذات کے نقصان ومصائب پرموت کی تمنانہیں کی، بلکہ جب بخارا میں حدیث نبوی کے درس سے روک دیئے گئے اور خارج شہر کر دیئے گئے اور سر قند میں بھی درس کی کوئی جگہ تجویز نہ ہو سکی، نیز مقام بیکند میں بہی جھڑا کیا اور امام بخاری نے دیکھا کہ اب حدیث نبوی کی اشاعت کے لیے نہ جائے رفتن نہ پائے مائدن ہے، زمین باوجود فراخی رکھنے کے بالکل نگ ہوگئی کہیں حدیث نبوی کی درس دینے کے لیے جگہ نہیں ملتی، تو اپنے لئے موت کی باوجود فراخی رکھنے کے بالکل نگ ہوگئی کہیں حدیث نبوی کے درس دینے کے لیے جگہ نہیں ملتی، تو اپنے لئے موت کی دعا گی۔ موت کی دعا کی۔ کم کوئن میں جمع رہنا مناسب نہیں ہے، لبندا اس دینی مصرت کے خوف سے موت کی دعا گی ، یہ تو عین حدیث کے موافق اور حدیث کے مطابق ہوا، چنانچہ عمر فاروق والٹو نے بھی خوف سے موت کی دعا ما گی تھی:

"اللهم كبرت سنى وضعفت قوتى وانتشرت رعيشى، فاقبضنى إليك، غير مضيع و لا مفرط، رواه في الموطأ، وأخرجه عبد الرزاق من وجه آخر". "كرفتح البارى: پاره ٢٣) "ليمني حضرت عمر الأثنائ فرمايا تقا: الصفدا! مين بوژها هوگيا مون، تجميدا عمل ف اتفال ل."

علی بذا القیاس سنن ابی داود میں ہے کہ جب دحیہ بن خلیفہ صحابی دمشق ہے گل کر مقام فسطاط میں پہنچے، تو وہاں لوگوں کو خلاف سنت عمل کرتے ہوئے یا کرنہایت رنجیدہ ہو کر فرمایا:

"اللهم اقبضني إليك ". (أبو داود، كتاب الصيام، ص: ٣٢٨) بعيد اى طرح امام بخارى ني بحى فرمايا: "اقبضني إليك! " • الحيد الى خود رسول الله تافيم ني الين الفاظ فرمانى:

قاریخ بغداد (۲/ ۳۶) سیر أعلام النبلاء (۱۲/ ۳۶۳)

الموطأ (٨٢٤/٦) برقم (١٥٠٦) مصنف عبد الرزاق (٣١٦/١١) حلية الأوليا. (١/ ٤٥) فتح الباري (١٢٨/١٠)

 <sup>€</sup> سنن أبي داود: كتاب الصيام، باب قدر مسيرة ما يفرط فيه، رقم الحديث (٢٤١٣) مسند أحمد (٣٩٨/٦) صحيح
 ابن خزيمة (٢١٦/٣)

۵ تاریخ بغداد (۲ / ۳٤) تغلیق التغلیق (۵ / ٤٤)

www.muhammadilibrary.com

المعنون المعالمة المع

"اللهم ألحقني بالرفيق الأعلىٰ." (صحيح بحاري مقام مذكور)

چنانچہ ای بنا پر ابن التین نے اس سے حدیث''لا یتمنی أحد کیم …… النح "کومنسوخ قرار دیا ہے، ● گو ان کا بیقول صحیح نہیں ۔اس حدیث کی رو ہے بھی امام بخاری بڑلشۂ کاعمل حدیث کے مطابق ہوگیا۔

علاوہ ہریں اور بھی بہت سے واقعات ہیں، منجملہ ان کے مند احمد وغیرہ میں مرقوم ہے:

کہ عابس غفاری نے پلیگ کے زمانہ میں بیاری کو مخاطب کر کے تمنا کی: " یا طاعون حذنی " یعنی اے طاعون! مجھ کو پکڑ لے۔علیم کندی نے اعتراض کیا کہ ایما کیوں کرتے ہو؟ رسول خدا مُناقع نے موت کی تمنا ہے منع فرمایا ہے، تو اس کا جواب انہوں نے دیا: " إنی سمعته یقول: بادروا بالموت ستاً ..... النح یعنی میں نے خود آخضرت مُناقع کو فرماتے ہوئے نا کہ جب چھ با تیں دیکنا تو موت کے جلد آنے کی دعا ما مُکنا، چنا نچہ اب وہ وقت آگیا ہے۔ وہ نتح الباری: ب اللہ

نیز ابوداود میں معاذ زلائوں ہے ہرنماز کے بعد بیدعا پڑھنے کے بارے میں روایت موجود ہے:

" إذا أردت بقوم فتنة، فتوفني إليك غير منتون ". ٥

''لینی اے خدا! جب تو کسی قوم کے ساتھ فتنہ کا ارائ ہے، تو مجھے اس سے پیشتر اٹھا لے۔''

پس امام بخاری برطشند کی دعا اس حدیث کے مطابق اور اپنی جگاری کی حدیث کے موافق اور فرمان نبوی کے مثل اور افعال صحابہ کے مثل واقع ہوئی، اب اس سے زیادہ عمل کیا چا ہیے؟ جھلا ایسے بیل القدر امام ہو کر حدیث کے خلاف کر سکتے ہیں؟ ایس خیال است و محال است و جنوں! بلکہ امام بخاری کوسنن کی پیردی کا برا کھانظ تھا اور ہمیشہ ایسی بات سے پر ہیز کرتے جس سے ان پر کسی فتم کی تہمت لگ سکے، امام بخاری کا مفصل حال کتاب " سیرة البخاری " میں و کیھو۔

معترض كا يدكسنا كه "سمر فقد مين آئ اور وبان بهى لوگون نے مخالفت كى ـ" بالكل غلط اور عدم تاريخ دانى پر بنى بے، امام بخارى رائ ان سر فقد آئ نہ سے، امام بخارى رائ سر فقد آئ نہ سے، الله اراده ركھتے تھے، آنے سے قبل ہى وبان اختلاف پيدا ہوگيا تھا، اس كے خرتنگ مين قيام پذريہ وكر يبان ہى وفات يائى اور يبان سے آگے نہ بڑھ سكے۔ واناً لِلّٰهِ وَانَّا لِلّٰهِ وَانَّا لِلّٰهِ وَانَّا لِلّٰهِ وَالْاَ اللّٰهِ وَالْاَ اللّٰهِ وَالْاَ اللّٰهِ وَالْاَ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَالّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰلّٰ وَاللّٰهُ و

صحيح البخاري: كتاب المغازي، باب مرض النبي صلى الله عليه وسلم ووفاته، رقم الحديث (٤١٧٥) صحيح
 مسلم: كتاب السلام، باب رقية المريض بالمعوذات والنفث، رقم الحديث (٢١٩٢)

<sup>🛭</sup> فتح الباري (۱۰/ ۱۳۰)

<sup>€</sup> مسند أحمد (٣/٤٩٤) فتح الباري (١١/١٢١)

مسند أحمد (١/ ٣٢٨) ثير ويكمين: فتح الباري (١٠/ ١٢٨) إرواء الغليل (٣/ ١٤٧)

<sup>€</sup> سير أعلام النبلاء (٢١/ ٤٦٦) هدي الساري (ص: ٤٩٣)

جماللہ کہ آپ کے ہردواعتراض کا کافی شافی جواب ہوگیا، اور ہردو حدیثوں کا واجب العمل ہونا ثابت ہوگیا۔

اب اس کے بعد ہم آپ کے اس طویل مضمون کا جواب دیتے ہیں، جے پیشتر آپ نے اشتہار نمبر (۲) میں شائع کیا تھا اور ہم نے اس کا مفصل جواب " الریح العقبم "میں دیا تھا۔ (جس کا حوالہ بھی پہلے گزر چکا ہے) پھر دوبارہ آپ نے اس کو اخبار "اہل فقہ" (ج: ا، شارہ نمبر: ۲۹، ص: کتا ۹ و شارہ نمبر: ۲۹، ص: ۲، مورخہ ۱۹ و ۲۲ رہج اللول ۲۵ ہے مطابق ۳ و ۱۰ می کے میں دو دفعہ کر کے شائع کیا اور پھر اپنے رسالہ " الجرح" کے ص (۲۰) سے اللول ۲۵ ہے میں طبع کیا ہے، جس کی سرخی ہے ہے:

## كتاب بخارى كے فيح مجرد ہونے يراجماع:

آپ نے لکھا ہے کہ اس پر بھی اجماع نہیں ہوا، بلکہ لوگوں نے اس پر کلام کئے ہیں، آپ کے ان مردورہ و مطرودہ اقوال کو ہم دوبارہ نقل کر کے بحوالہ "الریح العقیم "مخصر جواب دیتے ہیں، پس بگوش ہوش متوجہ ہوکر سنتے، پھر بعد میں ہم اجماع بھی ٹابت کریں گے۔

ا- قوله: المملم شافق سيح منام يرديا چدين لكية بي:

"قد تكلم بعض منتحلي الحديث... النخ.

''ہمارے زمانہ کے ایک آ دھا لیے شخص (امام بخاری) نے جنہوں نے اپنے تیئں جھوٹ موٹ محدث قرار دیا ہے، حدیثوں کی سند کے کھرے کھوٹے ہونے کی بابٹ منہ سے کچھالی بات نکالی ہے۔''

(نا ترفزاز ص: ۲۰ ناص: ۲۲ ولدرے از ص: ۲۲)

امام سلم کی مراد ایک آ دھ مخص سے امام بخاری ہیں، اس لئے کہ امام بخاری کی شرط ہے...الخ (۱۳ خرماشیہ من: ۲۰)

أهول: ہم اس كامفصل جواب اپنے رساله "الريح العقيم" (ص: ١٦، ١٤) ميں دے چكے ہيں، جس كا خلاصه اور لب لباب بيہ ہے كہ جس مسئله پر امام مسلم جرح كر رہے ہيں، وہ بيہ كہ امام مسلم كے نزديك عنعنه ميں معنعن كى صرف معاصرت شرط ہے اور ديگر محدثين محققين كا بيه ند ہب ہے كہ محض معاصرت ہى نہيں بلكه لقاء بھى شرط ہے اور يكن فد ہب اصول عديث، مقدمه ابن صلاح و تذريب الراوى و فتح المغيث وغيره ۔ ◘ مولوى احمد على حتى مرحوم نے بھى مقدمه ہوكتب اصول عديث، مقدمه ابن صلاح و تذريب الراوى و فتح المغيث وغيره ۔ ◘ مولوى احمد على حتى مقدمه ہوكتب اس ند بہ كى صحت كو يوں لكھا ہے: "و هو الصحيح ، وادر اس كا قائل صرف امام بخارى كومتعين كرنا باطل و بلا دليل ہے، كونكه بيه ند بہ ان كے شخ على بن مدينى اور ابو بكر

اور اس کا قال نظرف اہام مجاری تو سین ترنا ہا کس و بلا دیس ہے، یبونلہ سید فرہب ان نے س میں بن مدیں اور ابو بر الھیر فی وغیرہ قند ماء کا ہے۔ ❸ آپ نے صحیح مسلم کی شرح نو دی کیوں ندد کیے لی، جس میں امام ابوز کریا کیجی کیھتے ہیں:

- مقدمه ابن الصلاح (ص: ٣٦) تدريب الراوي (١/ ٢١٥) فتح المغيث (١/ ٢٩)
- المام على بن مديني اور امام بخارى المنظيم كى طرف اس مذهب كى نسبت كل نظر ب، كيونكدان سے بسند سيح ياضعيف بي قول و ندهب ب

www.muhammadilibrary.com المنابع المن

"وهذا الذي صار إليه مسلم، قد أنكره المحققون، وقالوا: هذا الذي صار إليه ضعيف، والذي رده هو المختار الصحيح، الذي عليه أثمة هذا الفن: على بن المديني والبخاري وغيرهما....." الخ<sup>®</sup> (مسلم: ١/ ٢١)

"امام مسلم جس مسئلہ کی طرف گئے ہیں، محققین نے اس کا انکار کیا ہے اور کہا ہے کہ امام مسلم جس امرک طرف گئے ہیں، وہ بالکل ضعیف ہے، اور جس کا امام مسلم رد کرتے ہیں، وہ پیندیدہ اور سجح ہے اور اس پرفن حدیث کے بڑے بڑے امام لوگ مثلاً علی بن مدینی اور امام بخاری وغیرہ ہیں۔"

معلوم ہوا کہ یہ ندہب امام بخاری برطف ہے پیشتر کے محققین کا ہے، جو امام بخاری برطف کے شیوخ سے ہیں۔
پی امام مسلم کے کلمات طعن (منتخل الحدیث، تحظی، مخالف، فاسد، محدثات و ساقط وغیرہ ' جن کو آپ نے اپنی نادانتگی سے امام بخاری برطف کا شان والا شان میں سمجھا ہے، ہرگز ہرگز ان کی شان میں نہیں ہوسکتے، کیونکہ اس مسئلہ کے موجد اور محض قائل امام بخاری برطف ہی نہیں ہیں، بلکہ یہ مسئلہ ان کے پیشتر سے چلا آتا ہے اور اس کی قائل محققین کی ایک جماعت ہے، محمد اق۔

نه تنها همی درین میخانه مستم مبنید و ثبلی عطار شد مست

نيز السي كلمات كا امام مسلم سے امام بخارى برالشه كى شائق ميں صادر ہونا ايك امر محال اور نا قابل تسليم ہے، بحاليك امام مسلم ہر وقت، ہر لحظ اور ہر گھڑى امام بخارى برالشه كے مداح و بنا خواں رہتے ، مقدمہ فتح البارى ميں ہے:
"أشهد أنه ليس فى الدنيا مثلك، وروى البيهقى من طريق أبى حامد الأعمش يقول: سمعت مسلم بن الحجاج، و جاء إلى محمد بن إسماعيل، فقبل بين عينيه، وقال: دعنى حتى أقبل رحليك يا أستاذ الأستاذين و سيد المحدثين و طبيب الحديث فى علله"، انتهى

وحليك يا أستاذ الأستاذين و سيد المحدثين و طبيب الحديث فى علله"، انتهى

• و المحديث و سيد المحدثين و طبيب الحديث و علله "، انتهى و المحدثين و سيد المحدثين و طبيب الحديث و علله "، انتهى و المحدثين و سيد المحدثين و طبيب الحديث و علله "، انتهى و المحدثين و سيد المحدثين و المحدثين

(هدى الساري، فصل عاشر)

"امام بخاری کو امام مسلم نے کہا: میں اقرار کرتا ہوں کہ تمام ونیا میں تیرامشل (علم وفضل میں) کوئی نہیں ہے، اور بیہق نے اعمش سے روایت کیا کہ اعمش کہتے ہیں، میں نے امام سلم کوسنا، جبکہ وہ امام بخاری کے پاس آئے، دونوں آئھوں کے درمیان بوسدلیا اور فرمایا کہ مجھ کو اجازت و بیجے کہ میں آپ کے ہر دو پاؤں

- ← ثابت شیس ہے، بلکہ ابو بمر میر فی سے تو اس ند بب کے طاف امام سلم کی جمایت میں ایک قول سروی ہے۔ دیکھیں: إجماع المحدثین للعوني (ص: ۲۱)
  - أيز ويكيس: إجماع المحدثين للعوني (ص: ٥٢)
    - ..... 6
  - 🛭 تاريخ بغداد (١٠٢/١٣) تاريخ دمشق (١٠/ ١٨٦) هدي الساري (ص: ٤٨٨)

کا بوساوں، اے استاذوں کے استاذا اے محدثین کے سردار! اے حدیث کی علل کے طبیب! ''

الله اکبر! وہ امام مسلم جو امام بخاری کی شان والا شان میں ایسے ادب و عاجزی سے کلام کر رہے ہیں اور امام بخاری بطاق کے علام کر رہے ہیں اور امام بخاری بطاق کے سامنے کیسی فروتی و انکسار سے بیٹھے ہوئے ہیں، وہ امام کی شان میں طعن کے کلمات استعمال کر سکتے ہیں؟ • ایس خیال است و محال است و جنوں! اور سفتے: تھذیب التھذیب جلد تاشع میں ہے:

"قال الحاكم: سمعت أبا عبد الله بن الأخرم يقول: سمعت أبي يقول: رأيت مسلم بن الحجاج بين يدي البخاري، وهو يسأله سؤال الصبي المتعلم ...إلى قوله: فقال: إن البخاري كان أعلم من مسلم ومنك ومنى". ◘ (٩/ ٩٣)

"امام حاکم کہتے ہیں کہ میں نے ابوعبداللہ بن اُخرم سے سنا، انہوں نے اپنے باپ اخرم سے سنا، اخرم کہتے سنا، اخرم کہتے سنے کہ میں نے امام مسلم کو امام بخاری کے روبرومثل متعلم بچہ کے سوال کرتے ہوئے دیکھا اور انہوں نے کہا کہ امام بخاری امام مسلم سے اور تجھ سے اور مجھ سے زیادہ جانے والے تھے۔"

و كيميّ! المام سلم المام بخارى كآ كريم بيكرى طرح بريّ اور يو تيجة تتحد نزهة النظر مين به:
"اتفق العلماء على أن البخاري كالأخل من مسلم في العلوم، وأعرف منه بصناعة الحديث، وأن مسلما تلميذه وخريجه، ولا يزل يستفيد منه، ويتبع آثاره، حتى قال الدارقطني: لولا البخاري لما راح مسلم ولا جاء "التهمي € (شرح نحبه)

"مآم علاء کا اس امر پر اتفاق ہے کہ امام مسلم ہے امام بخاری علوج کی بڑھ کر تھے، اورصنعت حدیث کو امام مسلم ہے امام مسلم ہے دیادہ بچانے والے تھے اور امام مسلم امام بخاری کے تلمیذ اور ثما گرد تھے اور ہمیشہ امام مسلم امام بخاری سے فاکدہ حاصل کرتے رہے اور ان کے نقش قدم کی پیروی کرتے رہے، یہاں تک کہ امام دارقطنی نے فرمایا کہ اگر امام بخاری نہ ہوتے، تو امام مسلم کا پید بھی نہ ہوتا۔"

امام سلم پر بیسب امام بخاری رفض بی کا احسان ب، تو کیا امام سلم احسان فراموثی کریں گے؟ اور اپنے جلیل القدر شخ کی شان میں ناشائت کلمات استعال کریں گے؟ کلا! و إنه لیس من دأب العالمین فضلا عن المحدثین الکرام رحمهم الله !

<sup>•</sup> بلكه امام بخارى راك سيكينه اور الغض ركف والے كم متعلق امام مسلم فرماتے مين: "لا يبغضك إلا حاسد، وأشهد أنه ليس في الدنيا مثلك " (تاريخ بغداد: ٢/ ٢٩، هدي الساري، ص: ٤٨٨)

ع تهذیب التهذیب (۹/ ۵۵)

ازهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٧٥) ثير ويكيس : تاريخ بغداد (١٠٢/١٣) تاريخ دمشق (٥٨/ ٩٠) هدي الساري (ص: ٤٩٠/١١)

### www.muhammadilibrary.com

رفاع سمج بخاری کی المحال المحا

٣- فنو له: دارقطنی شافعی نے بخاری اور مسلم کی دوسو حدیث پرطعن کیا ہے، جیسا کہ عینی نے شرح بخاری کے دیاجہ میں ہے:

" وقد طعن الدارقطني في كتابه المسمى بالاستدراكات والتتبع على البخاري و مسلم في مائتي حديث فيهما. الخ ( الحرح، ص: ٢٢)

أهنو ل: امام واقطنى كى جرح كا جواب بمم الني رساله " الريح العقيم " (ص: ٢١) ميس دے يكي بيں۔ مختصر يدكدوار قطنى في جن حديثوں پر استدراك كيا ہے، ائد فن في جرايك استدراك كا كافى وشافى جواب ديا ہے، امام نووى كا قول " التعليق المغنى على سنن الدار قطنى " ميس منقول ہے:

" وصنف (الدارقطني) التصانيف، منها الاستدراك على الصحيحين، لكن هذا الاستدراك مبني على قواعد بطني المحدثين ضعيفة جداً، مخالفة لما عليه الحمهور من أهل الفقه والأصول وغيرهم، فلا نفتر بذلك." انتهى

"دارقطنی کی منجملہ بہت ی تصانف کی ایک الاستدراك علی الصحیحین ہے، لیکن بیاستدراک بعض محدثین کے ان تواعد بر بنی ہے، جو بہت كمزوراور جمہورابل اصول كے مخالف بير، پس تم اس سے دھوكہ نه كھانا-"

سمجھا جناب! دارقطنی کی جرح ایک تو بعض محدثین کے تو المدیر بیٹی ہے نہ کہ جمہور محدثین کے قواعد پر، اور اس پر طرہ یہ کہ بعض کے وہ قواعد بالکل کمزور اور مخالف ہیں، بمصداق" ایک تو بیا اوپر سے نیم چڑھا" للبذایہ بناء فاسد علی الفاسد ہوئی اور جرح ھباء منثوراً ہوگئ، چنانچہ دارقطنی کے کل استدراک کا جواب لفظ بدلفظ فتح الباری شرح بخاری اور شرح مسلم للنو وی میں موجود ہے۔ زمانہ حال میں علامہ زماں فاضل دوراں مولا ناشس الحق صاحب ابو الطیب عظیم آبادی مرحوم ومغفور نے وارقطنی کی کتاب " النتبع والاستدرائ" پرمطولہ حاشیہ قابل دید لکھا ہے، خدا وہ دن کرے کہ وہ زیورطبع سے آراستہ ہوکرمقبول اہل جہاں اورمولانا کی یادگار نفیسہ ہو۔ ﷺ مین

التعليق المغنى (١/٧) نيز ويكين: هدي الساري (ص: ٣٤٦)

و امام دارتفنی رات کی خرکورہ کتاب "الإلزامات والتبع" کے نام سے علام تقبل بن هادی رات کی تحقیق سے مطبوع ہے، جس میں انہوں نے تمام انقادات کا بالنفسیل جائزہ لیا ہے، دراصل یہ کتاب دو مختلف کتب کا مجموعہ ہے:

ا۔ الإلزامات: اس میں امام دارقطنی طلطنانے نے وہ احادیث ذکر کی ہیں، جوشیخین کی شرط پر ہیں، للبذا بقول امام دارقطنی ، امام بخاری اور امام مسلم کوانہیں اپنی اپنی کتاب میں لاز ماذ کر کرنا چاہیے تھا، کیونکہ وہ ان کی شرائط پر پورا اتر تی ہیں۔

www.muhammadilibrary.com

را ک مج کا بزار ک کا بزار ک کا است بزار ک

٣- **قوله**: باجى ماكل نے بخارى كراويوں كى جرح وتعديل ميں ايك كتاب بھى تصنيف كى ہے، جس كا نام كتاب " التعديل والتجريح فيمن روئ عنه البخاري في الصحيح " ہے۔

اُفتول: حافظ ابن مجر رفظ نے باجی کی جرحوں کا دندان شکن جواب " فتح الباری " میں دیا ہے، جس کے مطالعہ ہے تہ ہیں معلوم ہوگا کہ باجی کی جرحیں کس قدر نافنی پر بنی ہیں۔ ای کوصاحب " در اسات اللبیب " نے لکھا ہے: " و أجابوا عن ذلك لما جعلوه هباءً منثوراً " فینی جن لوگوں نے سیح بخاری پر جرح کی ہے، محدثین نے ان کے ایسے جوابات دیے ہیں کہان جرحوں کو اثرتا ہوا براگندہ غرار کے ماندکر دیا ہے۔ فتفکر!

٧٠ - قوله: علام عنى شرح بخارى (١/٨٥) مين اس امرك جواب مين كه بخارى كى سب مديثين صحح ين يون كلصة بين: " قلت: فيه نظر ... النخ

أفول: علام عيني كحواله ين آپ في جرح كدوامرييش ك ين:

◄"ينغي لكل منصف أن يعلم ألصفه الأحاديث، وإن كان أكثرها لا يقدح في أصل موضوع الكتاب، فإن حميعها وارد من جهة أخرى. " (هدي الساري: ٣٤٦)

لینی ان اعتراضات سے محیح بخاری کے اصل موضور بہتے در پر کوئی اثر پڑتا ہے، ندان منتقد احادیث پر، کیونکدان کی دوسری اسانید موجود بیں، جوان اعتراضات سے ممرّ ابیں۔

البذا ان انتقادات سے سیح بخاری کی صحت دامیازی حیثیت پر کوئی اجر اض درادنیس ہوتا، بالفرض اگر ان کا کوئی اثر تسلیم کیا جائے، تو محض امام بخاری در لفظ کوئی اثر نسیم، کیونکدان کی دیگر اسانید محض امام بخاری در لفظ کوئی اثر نہیں، کیونکدان کی دیگر اسانید اور طرق موجود ہیں۔ یہاں ایسے لوگوں کے لیے کو گریہ ہے، جنسی علم حدیث کی شدید بھی نہیں اور وہ امام داقطنی وغیرہ کی تقید کو دلیل بنا کر صحح بخاری کی احادیث پر عملی جراحی کا شوق فرمانے لگتے ہیں، قابل ذکر امر بیہ ہے کہ باری معرضت حدیث وعلوم حدیث میں امام دار تطنی وغیرہ ائمہ کے مرجبہ کوئی کی علیہ جیں؟

اگر ایبانیس اور یقینانهیں، تو کیا انہیں صحیمین کی احادیث کونشانهٔ تقید بناناکسی طرح بھی زیب دیتا ہے؟

اگرایسے لوگ ان احادیث پر نفتہ کریں، جنہیں امام دار تطفی نے ہدف تقید بنایا تھا، (جن کے جوابات علماء دے چکے ہیں) تو ان لوگوں کے ارادوں کے بارے میں نظر ٹانی ہوسکتی ہے، لیکن اگر وہ لوگ، جو امام دار تطفی وغیرہ کو دلیل بناتے ہیں، الی احادیث پر اعتراضات کریں، جنہیں ائمہ متقد مین نے اعتراضات ہے ممرّ اقرار دیا اور ان کی صحت پر اجماع امت ہو چکا ہے، تو کیا ایسے لوگوں کو امام دار تطفی وغیرہ کی تقید کو اپنی نفسانی تقیدات کی دلیل بنانا، کی طرح بھی موزوں ہے؟

ای طرح جولوگ بدآ ڑ لے کر سیمین پر نقد کرتے ہیں کدائمہ متقدین ہے بھی سیمین پر تقید مروی ہے، تو ایسے لوگوں ہے ایک سیدھا سوال ہے کداگر کوئی ماہر اور امراض قلب میں متصص ڈاکٹر دل کا کوئی بیجیدہ آپریشن کرے، تو کیا جو طبابت سے تابلد ہے، اس کے لیے بھی ایسا آپریشن کرنا درست ہے؟ بلکہ طبابت سے درمیانی شد بدر کھنے والے مخص کے لیے بھی ایسا رسک لینا درست ہے؟ فاعنہ وا یا أولى الألباب!

مزيرتفصيل كے ليے ديكھيں: الجواب عن طعون في صحيح البخاري للشيخ حاتم العوني (ص: ١١)

0 دراسات اللبيب (ص: ٢٧٦)

ا۔ ایک تو یہ کہ علامہ عینی نے صحیح بخاری کے بعض رجال کو اہل ہوگ کہا ہے۔

۲۔ دوسرا بید کہ وہ بخاری کی سب حدیثوں کو محیح نہیں مانتے۔

اب ہرایک کا جواب علامه عینی ہی کی عبارت میں سنتے:

امراول کے متعلق علامه مینی و پیاچه میں لکھتے ہیں:

"السابعة: في الصحيح جماعة، حرحهم بعض المتقدمين، وهو محمول على أنه لم يثبت جرحهم بشرطه، فإن الحرح لا يثبت إلا مفسراً مين السبب عند الحمهور... النح (١١/٨) و بعض متقدين نے سيح بخارى كے رواۃ كى ايك جماعت پر جرح كى ہے، وہ جرح امام بخارى كى شرط كے كالف ہے، اس لئے كہ جمہور كے نزد يك جرح اس وقت ثابت ہوتى ہے كہ وہ مفسر ہواور اس كى كل اسباب بيان كر ويئے گئے ہوں۔'

پس بعض معترضین کا رجال بخاری کو بے دلیل اہل ہوئی بنا دینا کب حیزتشلیم میں آسکتا ہے، بحالیکہ خود علامہ عینی ا اے تسلیم کرتے ہیں؟

امر دوم کے متعلق سنے ، علامه عینی ای عمرة القاری (عینی) میں فرماتے ہیں:

"اتفق علماء الشرق والغرب على أنه ليس بعد كتاب الله أصح من صحيحي البخاري و

مسلم ...إلى قوله: والحمهور على ترجيح البخاري على مسلم... الخ ۗ ( ٧/١)

''علاء مشرق ومغرب کا اس امر پر انقاق ہے کہ قرآن مجید کے بعد بھی کی وسلم سے زیادہ صحیح کوئی کتاب نہیں اور جمہور کے نزدیک صحیح بخاری کوصیح مسلم برصحت میں ترجیح ہے۔''

جیما کدامام بخاری کوامام سلم پرتر جی ہے۔ کما مر!

و كيسے! علامه ميني حنى كس زور سے مجے بخارى كا أصح الكتب بوناتسليم كررہے ہيں؟ ع۔

زلیخا نے کیا خود پاک دامن ماہ کتعان کا

نیز علامہ عینی نے امام بخاری کی جو مدح کی ہے، وہ اس رسالہ کے دیباچہ میں بیان ہوئی۔ نیز عینی کامفصل

جواب" الريح العقيم " (ص: ٢٢، ٢٤) يس بحى ديا كيا بـ

۵ - قنو له: ابن مام حفى فتح القدير يس لكه بين:

"وقول من قال: أصح الأحاديث ما في الصحيحين ...إلى قوله: وكذا في البخاري جماعة

۵ عمدة القاري (۸/۱)

<sup>2</sup> عمدة القاري: (١/٥)

تكلم فيهم... الخ (ص: ٢٣، ٢٤)

افتول: ہم اس کا جواب "الریح العقیم " (ص: ۲۲، ۲۸) یل دے بی جہ ہیں کہ ابن الہمام کا بیا عتراض اس ترتیب پر ہے، جس کو محدثین نے حدیثوں کے سیح سلیم کرنے کے لیے مقرر کیا ہے، لیکن ابن ہمام کا بیا عتراض بالکل غلط ہے، جس کا جواب کتب اصولِ حدیث میں موجود ہے۔ ● ابن ہمام نے ترتیب پر اعتراض کے ضمن میں بی بھی کہہ دیا کہ بخاری کے راویوں کی ایک جماعت پر کلام کیا گیا ہے اور یہ پھی غلط نہیں، کلام تو کیا گیا، لیکن وہ کلام کرامسل خود غلط اور باطل ہے اور جس بناء پر کلام کیا گیا ہے، وہ بھی باطل ہے۔ پس بیالیا ہی ہوا کہ جیسے کوئی اپنے کلام کی روانی میں کہہ جائے کہ آریوں نے قرآن مجید کے بوے جسے پر اعتراض کیا ہے، اس سے کلام مجید کا نا قابل اعتبار مونا نابت نہیں ہوگا، کیونکہ وہ اعتراض سرے ہی سے غلط ہے۔ اس طرح صیح بخاری کے روات پر جو کلام کیا گیا، وہ عظم اور باطل ہے، جس کامفصل جواب محدثین کرام دے بی جس سے میں نے اس محدث میں خاص ایک کتاب "الأمر مالم کے میں اس سے میں بھی کا عدم اعتبار نابت نہیں ہوتا، بلکہ اس کا معتبر اور پایہ والی ہونا خابت المحسرم" کہی ہے۔ پس اس کے متمام تو ہمات اور خیالات کا محقول جواب ان کے استاذ حافظ ابن حجر نے مقدمہ فتح الباری وغیرہ میں مفصل دیا ہے، فند ہرا

٢ - قوله: امام قطلانی شافع دیباچه شرح بخاری می تحریر كرتے بين:

"والمضعف مالم يجمع على ضعفه ...إلى قوله: وفي البحاري منه...الخ (ص: ٢٤)

اُفتول: قسطلانی کی عبارت سے ایک تو بہ ثابت ہوتا ہے کہ جن حدیث کے ضعیف ہونے پر محدثین کا اجماع ہے، ان میں سے صحیح بخاری میں ایک بھی نہیں ہے، پس بعض کی بے دلیل تضعیف کا کیا اعتبار؟ صحیح بخاری کی شان اس سے ارفع ہے، اس لئے تو خود امام قسطل نی اس ارشاد الساری جلد اول میں فرماتے ہیں:

بير\_فتفكر وكن من الخائضين!

Табар کے لیے دیکھیں: توضیح الأفكار للصنعانی (۱/ ۸۹)

www.muhammadilibrary.com دو کا کا کات جاری الم

2- قوله: شخ عبدالحق محدث وبلوى حفى شرح سفر السعادة كو يباچه مين تحرير كرت مين:

قول أول: ... اللي قوله: در كتاب بخارى جماعت اندكة تكلم كرده شده است درايشال (تا) قول دوم: در بن كتاب ستداقسام حديث از صحاح وحيان وضعاف جمد موجود است \_ (ص: ۲۵)

معين مبيان من ميران كي ميلي عبارت تو دراصل ابن الهمام كي فتح القدير والى مندرجه بالا عبارت كا ترجمه اور

الكول. مع خبران مى چين عبارت تو دراس اين اجماع مي من القدير واي سدرجه بالا عبارت و كريم

ند مب ابن جام بی کی نقل ہے، یہ ندمب خودیث عاصب کانہیں ہے۔ ( ملاحظہ ہو: شرح سفر السعادة : ١٤)

کیونکہ نقلِ امراس بات کوسترم نہیں کہ ناقل کا بھی وہی ندہب ہو، چنانچہ یہی شخ عبدالحق صحت احادیث بخاری کے مقر ہیں، جیسا کہ آ گے آ رہا ہے، لیس بیہ جرح، جوابن ہمام کی ہے، اس کا جواب او پر ہو چکا ہے، نیز اس کا مفصل جواب صاحب دراسات نے خوب دیا ہے۔ دوسرے قول کا مطلب ٹھیک ہے، لیکن آ پ نے اسے سمجھا نہیں، وہ یہ کہ ان چھ کتابوں میں صحح وحسن وضعیف احادیث موجود ہیں، مطلب ہید کہ صحح بخاری و مسلم میں صحح حدیثیں اور سنن اربعہ میں حسن وضعیف احادیث موجود ہیں، مطلب ہی کہ جموعہ کو دصحاح سند، تخلیباً کہتے ہیں اور بیہ بدیمی امر ہے کہ کہما الکر عمم الجزء کوسترم نہیں ہے، بیک متعلق نہیں ہے، بلکہ ان دونوں کی صحت کے تو شخ عبدالحق ان لفظوں میں مقر ہیں، خوداسی شرح سفر المحدالات اللہ میں المحدالات ان لفظوں میں مقر ہیں، خوداسی شرح سفر المحدالات اللہ میں المحدالی اللہ میں مقر ہیں، خوداسی شرح سفر المحدالات اللہ میں مقر ہیں، خوداسی شرح سفر المحدالات اللہ میں المحدالی اللہ میں مقر ہیں، خوداسی شرح سفر المحدالات اللہ میں مقر ہیں، خوداسی شرح سفر اللہ میں مقر ہیں ہو سفر اللہ میں مقر ہیں ہو سفر اللہ میں مقر ہیں ہو سفر اللہ میں مقر ہوں ہو سفر اللہ میں مقر ہوں ہو سفر اللہ میں ہو سفر اللہ میں مقر ہوں ہو سفر اللہ میں ہو سفر اللہ ہو سفر اللہ میں ہو سفر اللہ میں ہو سفر اللہ میں ہو سفر اللہ ہو ہ

'' بدا نکه نزد جمهور محدثین آنست که صحیح بخاری مقدم آست برسائر کتب مصنفه و گفته اند اصح الکتب بعد کتاب الله صحیح البخاری۔'' •

اور "أشعة اللمعات" من ارقام فرمات بين:

" جمهور علماء برآ نند كه كتاب او درصحت مقدم است برجمج كتب مصنفه در هميث تا آ نكه گفته اند كه اصح الكتب بعد كتاب الله صحح ابنجاري ـ " ( ا/ ۱۱ )

پس آپ نے جو شخ عبدالحق کی جرح خیال کی تھی، وہ تعدیل سے متبدل ہوگئی۔ نیز اس کامفصل جواب "الریح العقیم" (ص: ۲۰) میں دیکھیں۔

٨ قوله: الماعلى قارى حقى نزهة النظر كى شرح مسمى به "مصطلحات أهل الاثر " مين كلصة بين:
 "فإن الذي انفرد البخاري بهم أربعمائة... الخ ( الحرح: ص: ٢٠)

- جان لو کہ جمہور محدثین کے نزدیک میج بخاری تمام کتب مصنفہ پر مقدم ہے اور کہا گیا ہے کہ کتاب اللہ کے بعد سب سے زیادہ میج کتاب میجے بخاری ہے۔
  - ٤ أشعة اللمعات (١/ ١١) مبطر: ٢٠، ٢١) إن الفاظ من بيمي ندكوره بالاموقف بى بيان كيا كيا كيا سي-
- الماعلى قارى حفى في الني شرح كي آغاز مين نزهة النظر كا نام يون وكركيا ب: شرح نحبة الفكر في مصطلحات أهل الأثر " المبدأ في المراح كالمبين، بلك حافظ ابن حجر رشك كي كتاب نزهة النظر بن كا بقيدنام ب-

www.muhammadilibrary.com نامین کا الله کا اله کا الله کا الله

- ا۔ خطیب بغدادی نے کہا ہے کہ امام بخاری اور مسلم نے ایسے جن راویوں سے جمت پکڑی ہے، جن میں دوسرول نے خطیب بغدادی نے کہا ہے کہ امام بخاری اور مسلم نے ایسے جن راویوں سے کہ شیخین کے نزدیک ان پر طعن مفسر خابت نہیں ہوا، اور طعن غیر مفسر پر تعدیل مقدم ہے۔
- ۲۔ رادی پر شیخین کے اس سے روایت لینے کے بعدضعف طاری ہوا ہو، جیسا کہ لوگوں نے عبداللہ بن وہب کے حصیت اسلام مسلم مصر سے چلے آئے شے، خلط ہو گئے تھے اسلام مسلم مصر سے چلے آئے شے، خلط ہو گئے تھے اور امام مسلم نے ان سے قبل از افغال طروایت لے لی تھی۔
- ۔ روایت متکلم فیہا شخین کے نزدیک گواس کے بھی زیادہ صحیح سند سے ثابت ہو، لیکن اس کی سند بوجہ کشرت واسطہ کے نازل ہو، پس شخین نے بخیال سند عالی تنظیم فیدراوی سے روایت کرلیا ہواور اس میں کوئی حرج نہیں، از رویے مرتبہ کے سند عالی کو تقذیم ہے، اس لیے کہ ائمہ فن وہ وقریخ معلوم رہتے ہیں، جوراوی کی صداقت پر باوجود متکلم فیہ ہونے کے دلالت کرتے ہیں۔ انتھی

یہ ایک حنفی عالم کے تم حنفیوں کے لیے تین جواب لکھ دیئے گئے ہیں، ان کس سے جس کو جا ہو پہند کر کے اپنی جرح واپس لواور اس میں تفکر سے غور وخوض کرو۔ آیندہ احتیاط!

اس کے بعد والا نواں اور وسواں قول آپ نے اخبار ''اہل فقہ'' کے دوسرے پر چہ ( یعنی شارہ نمبر: ۴۰ ج: اص: ۲ مورخه ۲۶ رئیج الا ول <u>۲۵ جه</u> مطابق ۱۰ مئی <u>۴۰ ج</u>) میں طول طویل شائع کیا تھا، چونکه وہ اس سابق مضمون کا حصہ ہے، لہذا اس کا جواب بھی انہیں اقوال کے ساتھ ملاحظہ فرما ہے۔

### 9 - فنو له : محتِ الله بهاري حنى مسلّم الثبوت (ص: ااس) مين...الخ

<sup>•</sup> ویکسین: تدریب الراوی (۱/ ۹۲) الشذا الفیاح (۱/ ۱۰۰) المقنع لابن الملقن (ص: ۸۰) فتح المغیث (۲۹/۱) اس عبارت کا مطلب یہ ہے کہ امام بخاری نے انفرادا آیے چارسوتی راویوں سے روایت کی ہے، جن سے امام سلم نے روایت نہیں کی اور بخاری کے چارسوتین راویوں میں متکلم فیرصرف اسی (۸۰) کے قریب ہیں۔ ان رواۃ پر جرح کے جواب کے لیے دیکسیں: هدی الساری (ص: ۳۸۶) الأمر المعرم لإبطال الکلام المحکم از مولف رحمه الله۔

<sup>€</sup> نيز ريكيس: هدي الساري (ص: ٣٨٤)

www.muhammadilibrarv.com دفاع صحيح بخارى 146 حل مشكلات بخاري

١٠ وجم: بحر العلوم حنى اس كى شرح ميس بي لكصة مين: " فرع ابن الصلاح...إلى آخره " محبّ الله بہاری اور بح العلوم کا خلاصة تقریریہ ہے کہ:

اس پراہل علم کا انفاق نہیں ہے کہ بخاری ومسلم کی حدیثوں کو دوسری کتابوں کی حدیثوں پرتر جیج ہے۔

۲۔ بخاری ومسلم کی جلالت شان اور یہامر کہ دونوں کی کتابوں کولوگوں نے قبول کر لیا ہے،مسلم نہیں۔

ان دونوں کتابوں کی سب حدیثیں رسول اللہ مُلَّاثِیْم سے ثابت نہیں۔

ہ۔ ان دونوں کتابوں میں ایس حدیثیں موجود ہیں، جوایک دوسرے کی نقیض ہیں۔

۵۔ ان دونوں کتابوں کے رواۃ قدریہ وغیرہ اہل بدعت ہیں کہ جن کی روایت قبول کرنے میں اختلاف ہے۔

۲۔ اس امر براجماع نہیں کہان وونوں کتابوں کی سب حدیثیں تھیج ہیں۔

ے۔مجردان دونوں کتابوں میں روایت ہونے ہے اس پر یقتین کرنا واجب نہیں۔ (ص: ۲۶ تا ۲۸ وقد رے: ۲۹، الجرح)

أفتول: محبّ الله اور برانعليم (ناشناسانِ فن حديث!) كى بابت بم في " الريح العقيم " (ص: ٢٦ تا ٢٧) ميں لکھا تھا كہ وائے ہے ايسے لوگوں عقل پرجوائمہ دين ومحدثين پر جرح كرنے كے ليے غيرمحدث كے اقوال بیش کرتے ہیں اور وہ اقوال بھی ان حضرات کے جمع صدیث سے بالکل نابلداور ناآشنا ہیں!

شِنع محتِ الله بہاری جن کوسوائے علوم آلیہ کے علوم الید (فن حدیث) میں کچھ بھی وخل نہیں، جنہوں نے غالبًا سوائے مشکوۃ کے علم حدیث میں اور کچھ بھی نہیں پڑھا، ورنہ تاریخ کیام علی آ زاد بلگرامی دیکھ کر بتلا و کہ شیخ محبّ الله کوعلم مدیث میں کس سے سند ہے؟

على بذا القياس بح العلوم ملا عبدالعلى تكصنوي جوعلوم فليفه ومنطق واصول فقد دفقه مين البته بحريض، باقي علوم دينيات میں وہ بالکل لاشی محض بتھے، ان کی کتاب '' ارکان اربحہ'' اٹھا کر دیکھوکہ ان کا مبلغ علم وانتہائے معلومات صرف شرح سفر السعادة وشرح مفکوة شيخ عبدالحق و فتح القدير تك محصور ہے۔ ان كى نقل مشہور ہے كه غزوة تبوك كوغزوة بتوك (باء موحدہ کومقدم کر کے ) کہا کرتے تھے۔ بھلا ایسوں کی جرح فن حدیث میں قابل قبول ہوسکتی ہے؟ مجھےخطرہ ہے کہ کل کو آپ بيمشتهركري كے كه مير \_ والدمولوى على كريم مرحوم نے بھى جرح كى ب! يا للعجب وضيعة الأدب!

اب اینے ملخصات سیعه کامخضر جواب ہنئے:

ا۔ خلاصہ اول جوآپ نے کھانے کہ ''صحین کی حدیثوں کو دوسری کتابوں کی حدیثوں پر ترجیح پانے پر اہل علم کا ا تفاق نہیں۔'' یہ بالکن غلط اور عدم تحقیق برمنی ہے، ہم ابھی اویر شخ عبدالحق حنفی کا قول نقل کر چکے ہیں کہ: ''جمهورعلاء براً بند كمصح بخارى مقدم است بزجميج كتب مصنفه در حديث ـ'' <sup>©</sup> الخ

(أشعة اللمعات: ١١، و شرح سفر السعادة: ١٢)

۲ امر دوم یعن ''شیخین کی جلالت اور صحیحین کولوگوں کا قبول کرنامسلّم نہیں۔'' یہ بھی بالکل غلط اور خلاف واقع ہے، شیخین کی جلالت کے متعلق حافظ ابن حجر کا قول شرح نخبہ (ص:۱۳) میں '' و جلالت ما فی هذا الشأن' و الشأن' کے متعلق حافظ ابن حجر کا قول شرح نخبہ (ص:۱۳) میں '' و جلالت کے شوت میں کا فی و وافی ہے۔ دوسرے لوگوں کا صحیحین کو دست قبول سے لین اور پھر محثی کی تفصیل اس جلالت کے شوت میں کا فی و وافی ہے۔ دوسرے لوگوں کا صحیحین کو دست قبول سے لین پہلے بحوالہ قسطلانی منقول ہو چکا کہ:

"وقد اتفق الأمة على تلقى الصحيحين بالقبول." (قسطلاني: ١٩١١)

اور نزهة النظر من ب:

"و تلقى العلماء لكتابيها بالقبول." <sup>●</sup> (ص: ١٣)

اور اسی شرح نخبہ میں دوسرے مقام پر ہے:

"لاتفاق العلماء بعدهما على تلقى كتابيهما بالقبول."♥ (ص: ١٩)

لین تمام امت وجمع علاء کا ای امر پر اتفاق ہے کہ سیح بخاری ومسلم کولوگوں نے قبول کے ہاتھوں سے لیا

ہے، اب اس سے زیادہ کیا ثبوت جائے؟ 🍑

س۔ امرسوم کہ''صحیحین کی سب حدیثیں آنخضر بھٹی ہے نابت نہیں۔' بیان دونوں کے عدم مطالعہ کا نتیجہ ہے، جو احادیث کہ مرفوع ہیں، وہ بے شک رسول اللہ علی ہے تابت ہیں اور جو موتوف (یعنی تول صحابہ) یا مقطوع (یعنی تول تابعی) ہے، وہ تول رسول اللہ علیہ کہ کر ہو جائے گی؟ افسوس کہ معترض کو مرفوع اور موتوف کا فرق بھی نہیں معلوم!

لزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٢٠)

عدرسابق

🛭 نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص:٧٣)

مزید تفصیل کے لیے دیکھیں: مقدمة ابن الصلاح (ص:۷) هدي الساري (ص: ۹) إرشاد الساري (١/ ٢٠)

صحیحین کی احادیث قطعارسول الله تُؤلیل سے ثابت بین، امام ابواسحاق اسفرا کمنی راطف کھتے ہیں:

"أهل الصنعة محمعون على أن الأخبار التي اشتمل عليها الصحيحان، مقطوع بصحة أصولها ومتونها. " (فتح المغيث: 1/ ٥١)

اور امام الوالهر يجزى قرمائة بين: أجمع أهل العلم، الفقهاء وغيرهم أن رجلا لو حلف بالطلاق أن جميع ما في كتاب البخاري مما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم قد صح عنه ورسول الله صلى الله عليه وسلم قاله، لاشك فيه أنه لا يحنث، والمرأة بحالها في حبالته" (مقدمه ابن الصلاح: ١٠)

تيز شاه ولى الله محدث والوى المطنى كليمت مين: "أما الصحيحان فقد اتفق المحدثون على أن جميع ما فيهما من المتصل المرفوع صحيع بالقطع ." (حجة الله البالغة: ١/ ١٣٤) مزير تفصيل كه ليه ويحص، أحاديث الصحيحين بين الظن واليقين لفضيلة الشيخ ثناء الله الزاهدي حفظه الله.

www.muhammadilibrary.com رفاع کی بخاری کا مخطات بخاری

۳۔ امر چہارم کہ'' صحیحین میں ایک حدیثیں ہیں جوایک دوسرے کی نقیض ہیں۔'' یہ نتیجہ ہے کتب اصول حدیث سے بے خبری اور تطبیق کے عدم شعور کا، اصول حدیث میں یہ مرحلہ طے شدہ ہے کہ اگر دو مختلف حدیثوں میں امکان جمع ہوتو تطبیق دیں گے، ورنہ تاریخ کے معلوم ہونے اور متاخر بہ کے ثابت ہوجانے پر ناسخ ومنسوخ کا تھم لگا ویں گے، ورنہ بصورت تعیین ترجیح و عدم تعیین توقف کریں گے، صحیح بخاری کی احادیث میں تطبیق نہایت آسان اور شروح میں مرقوم ہے، مطالعہ کرلو۔

۵۔ امر پنجم بیتھا کہ'' صحیحین میں روات قدریہ وغیرہ اہل بدعت ہیں۔'' معترض کومعلوم نہیں کہ قدریہ دوقتم کے ہوتے ہیں، صغیر وکیر، قدریہ صغیر کی روایت بشرطیکہ وہ ثقہ ہو مقبول ہے، صحیحین میں بعض راوی جو بالمتابعت آئے ہیں، وہ صغیر قدریہ سے ہیں اور پھر وہ ثقہ ہیں، کیکن وہ صرف متابعت میں لیے گئے ہیں، جس کی تفصیل میرے رسالہ " الأمر المبرم" میں مطالعہ کرو۔

۲۔ امر ششم کہ "صحیحین کی سب مریش کی صحت پر اجماع نہیں ۔" بالکل غلط اور خلاف بداہت ہے، شرح نخبہ میں ہے:

" والإجماع حاصل علىٰ أنَّ لهما مزية، فيما يرجع إلىٰ نفس الصحة. " (ص: ١٣)

اس كے كھاور مرقوم ہے: "فالإجماع حماصل على تسليم صحته. " (ص: ١٣)

مقدمہ ابن صلاح میں صحیح بخاری کی بابت ہے:

"لم يضع في كتابه إلا الأحاديث ...إلى قوله: الصحيح المجمع عليه" (ص: ٨) أو المحمع المحمع عليه وصن المراجع المحمول بابت اس مقدمه مين ب: "وروينا عن مسلم أنه قالي:... إنما وضعت ههنا ما أحمعوا

عليه،" انتهى 🖜 (ص: ٨) " ان ہر چہارعبارات سے سیح بخاری وسلم کی حدیثوں کے سیح ہونے پر اجماع کا ہونا

آ فتاب يمروزكى طرح عيال ب-جس كوبم "الأمر المبرم (ص: ١٥)" مين لكه يك بير-

2۔ امر ہفتم کہ '' فقط ان دونوں کتابوں میں روایت ہونے سے اس پر یقین کرنا واجب نہیں۔'' تو پھر کب یقین کرنا واجب ہوگا؟ جب وہ مسلم الثبوت میں بھی ہوگی؟ (چیرز!)

اے جناب! ذرا اصول حدیث کا مطالعہ کیجئے، محدثین نے خبر آ حاد کے مفید کلیقین ہونے کے دلائل میں دلیل اول یہ اول یہ بیان کی ہے کہ جوخبر واحد صحیحین میں روایت کی گئی ہو، وہ بلا شک وشبطم یقین کی مفید ہوگ۔ ♦ (ملاحظہ ہو:

نرهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٦٠)

<sup>🛭</sup> مقدمة ابن الصلاح (ص: ١٠)

<sup>€</sup> مصدر سابق، نيز ويكيس: صحيح مسلم، برقم (٤٠٤)

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٦٠)

"شرح نحبه ص: ١٣ " وغيره كتب اصول حديث)

لیکن معترض بیچارہ اصول حدیث سے ناواقف! اسے کیا خبر کہ حدیث کیا چیز ہے .....؟ افسوس ایسے بی ناواقف از علوم حدیث نے علم حدیث میں ناوانسگی سے جرح وقدح کر کے سنت رسول الله تُلَّيْظُ کو ملیا میث کر ڈالا!! فإنا لله و إنا إليه راجعون!

لیج آپ کی دس جرحیں اور دسویں قتم میں سات جرحیں سب کافور ومعدوم ہو گئیں۔ شرم و حیا رکھتے ہوتو زبان اپنی بند کرو، ورنہ ۔ ع۔ بے حیاباش ہر چہ خواہی کن!

اب ال کے بعد آپ کے مضمون نمبر (۹) مندرجہ "المل فقة" (شارہ نمبر: ۲۳۳، ج: ۱، ص: ۱۰ مور در ۱۸ رقیج لآخر ۱۲ جے مطابق ۲۳ می کے بعد آپ کے مضمون نمبر (۹) مندرجہ "المل فقة" (شارہ نمبر: ۲۳ می کے ۱۰ می مرخی ہے تکھا ہے کہ:

" چونکہ وہائی لوگ (خائش بدبن) اس شخص کو جو بخاری پر جرح کرتا ہے، رافضی کہہ دیتے ہیں، اس لئے جم بخاری کے راویوں میں ایک جماعت (صرف چار اشخاص) رافضیوں کی بتلاتے ہیں۔ " (ص: ۹) مالانکہ ان روات پر کممل بحث ہم اپنی تناب" الامر المبرم " میں کر چکے ہیں، لیکن یہاں بھی آپ کی خاطر ای "لامر المبرم" میں کر چکے ہیں، لیکن یہاں بھی آپ کی خاطر ای "لائمر المبرم" میں کر جکے ہیں، لیکن یہاں بھی آپ کی خاطر ای "لائمر المبرم" میں کر المبرم" ہے بیں، لیکن ایک تاب کی خاطر ای "لائمر المبرم" میں کر جکے ہیں، لیکن یہاں بھی آپ کی خاطر ای "لائمر المبرم" میں کر بیات کی خاطر المبرم" ہے کہا تھا کہ دیتے ہیں، پر خور سے سنئے!

صحیح بخاری کے چندرواۃ پرشبہہ رفض کا دفعیہ:

ا۔ واضح ہو کہ جن راوبوں میں قلیل تشیع ہو، لینی وہ اسحاب کرام سے دشتام دہندہ نہ ہوں اور وہ تقد اور ثابت الأخذ والاً داء ہوں، تو مصحح کے لیےمعزنہیں ہوتا، کیونکہ صحح کی تعریف اس پھادت ہے۔

۲۔ نیز کوئی راوی ضعیف یا قدرے شیعی کسی صحیح حدیث کی متابعت والی سند میں لایا جائے تو اس سے کوئی حرج نہیں ہوتا، کیونکہ صحیح کی اصل روایت اس عیب سے بری ہے اور یہ مجروح محض تائید و متابعت میں لایا گیا ہے۔

۔۔ نیز جن راویوں پر بلا دلیلِ مفصل تشیع کا حکم لگا دیا گیا ہو، وہ بوجہ جرح غیر مفسر ہونے کے مقبول نہیں اور اس پر تعدیل مقدم ہوگی۔۔

ڈوبنے والے کو شکھے کا سہارا!

ای شمن عن اس سوال کا که (دیمس طرح کی بدعی کی تویش درست ہے؟ حالاتکه شقه کی تعریف ہے ہے کہ جس علی عدالت اور اِتقان (دولوں) موجود ہوں، چکہ بدعت عدالت علی جرح ہے، تو کوئی بدعی کس طرح شقه ہوسکتا ہے ''؟ جواب دیتے ہوئے حافظ وہی طاشے فرماتے ہیں: ''و جوابه: أن البدعة علی ضربین: فبدعة صغری کفلو التشیع أو کالتشیع بلا غلو و لا تحری، فهذا کثیر فی التابعین و آتباعهم، مع الدین والورع والصدی، فلو رد حدیث هؤلا، لذهب جملة من الآثار النبویة، وهذه مفسدة بینة، ثم بدعة کبری کالرفض الکامل، والفلو فیه، والحط علی أبی بکر و عمر رضی الله عنهما، والدعاء إلی ذلك، فهؤلا لا يقبل حدیثهم، ولا کرامة!" (میزان الاعتدال: ۱/۲)

### www.muhammadilibrary.com

رفاع سي مخلات بخاري المحتال ال

ان تنول امورمهده مسلمه مامين المحد ثين كولموظ ركه كران مر جهار راويول ير بحث ملاحظه فرمايي:

ا ـ فتوكه: خالد بن مخلد القطواني الكوفي: قال ابن سعد: مفرط في التشيع.

لینی ابن سعد نے کہا کہ بخت شیعہ تھے۔ (ص: ۳۰)

أهتول: "الأمر المبرم" (ص: ۵۵) ميں اس راوی کی حالت پر مفصل بحث کی گئی ہے، مختصريد که ان کو تخت شيعہ کہنا باطل ہے، اس لئے کہ لفظ ' مفرط' باب إفعال کا اسم فاعل نہيں ہے، جس کا معنی إفراط اور زياوتی و تختی کے لئے جا ئيں گے، بلکہ يہ "مفرظ" بتقد يد الراء باب تفعيل کا اسم فاعل ہے، يعن "مفرظ" تفريط ہے ہے، جس كے معنی کی سے جا ئيں گئی ہے ہیں، مطلب يہ کہ خالد ميں قليل تشيع تھا، چنانچه جل ہے ہي يہي منقول ہے، جس کو حافظ ابن حجر راطش تھذيب التهذيب جلد خالث ميں نقل كرتے ہيں:

" وقال العجلي: فيه قليل تشيع " فين عجل نے كها كمان مين تشيع كم تھا۔

اور بيام تمهيد مين مو چكا كه ثقه داوكي مين اگرتليل تشيع مو، توصحت كومفنزمين موتا، حافظ ابن تجر براتشه ككهته مين: "أما التشبيع فقد قدمنا أنه إذا كان دبين الأحذ والأداء لا يضره." (هدي الساري)
در يعن من من من المعالم من التشريع من من المعالم المعالم من المعالم المعالم المعالم من المعالم المعالم من المعالم المعالم من المعالم من المعالم من المعالم من المعالم المعالم من الم

"لعنى راوى جب ثابت الأخذ والأراء مو، توتشي حجت كومفرنيين موتار"

چنانچہ خالد کی نقاد ذیل نے تو یش کی ہے، لیعن خالد کو ابد داود نے بروایت آجری: صدوق، اور ابو طائم نے ان کی صدیث کو قابل کتابت اور ابن معین نے بروایت عثان "لا بأس به " ( تقر ) اور ابن عدی نے " لا بأس به " اور عجل نے تقد و کثیر الحدیث اور ابن شاہین نے ثقات میں اور عثان اور ابن

حبان نے ثقات میں ذکر کیا ہے، طاحظہ ہو: تھذیب التھذیب (ج۳) ایبا ہی ظاصر اور ہدی الساری میں ہے۔ • ۲ طنو لله: عباد بن یعقوب الأسدي الرواجني الكوفي: قال صالح حزرة: كان عباد بن یعقوب یشتم عثمان، وسمعته یقول: الله أعدل من أن ید حل طلحة والزبیر الحنة ، قاتلا علیا بعد أن بابعاه .

"صالح جزرہ نے کہا کہ عباد بن یعقوب حضرت عثان ڈٹٹؤ (خلیفہ سوم) کوگائی دیتے تھے اور سنا میں نے ان کو یعنی عباد بن یعقوب کو کہ کہتے تھے کہ اللہ اس سے زیادہ انصاف والا ہے کہ حضرت طلحہ اور حضرت زیر کو جنت میں واضل کرے، ان دونوں نے حضرت علی سے بیعت کرنے کے بعد جنگ کی۔" (ص: ۳۰ المجرح)

<sup>101/</sup>٣) الثقات للعجلي (١/ ٣٣١) تهذيب التهذيب (١٠١/٣)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٠)

<sup>🗨</sup> تهذيب التهذيب (۱۰۱/۳) هدي الساري (ص: ٤٠٠) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٠٢)

www.muhammadilibrary.com المعلق المعالمة المعال

أفقول: اس كا نام تشیح نہیں ہے، بلکہ (صحابہ كوگالى دینا) رفض ہے، (شاید آپ نے تشیع اور رفض كا فرق نہیں سمجھا) اوراى وجہ سے عباد سے امام بخارى رشك نے بالانفراد روایت نہیں لی، بلکہ مقرون بالغیر روایت كیا ہے، آپ كا اعتراض جب واقع ہوتا كہ امام بخارى رشك عباد كے ساتھ تفرد كرتے ۔ وإذ ليس فليس!

چنانچ میزان الاعتدال، تقریب التهذیب اورخلاصه و بدی الساری و تهذیب التهذیب برایک میں بالتصریح مرقوم ہے کہ امام بخاری وُطْف نے ان سے مقترن روایت کیا ہے۔ ● (ملاحظہ جو: "الأمر المبرم" ص: ۸۸) پس بحالت اقتران اعتراض فاسد ہے اور لطف یہ کہ اس حالت میں بھی امام ذہبی میزان الاعتدال میں عباد کے متعلق لکھتے ہیں:

" لكنه صادق في الحديث" (ج: ٢) "يعنى اس امرك باوجودوه صديث من صادق بـــ

اور بياس بناء پر ہے كدان كو دار قطنى في صدوق اور الوحاتم في شخ ثقه كها ہے، اور حاكم في كها كدامام ابن خزيمه جب ان سے حديث بيان كرتے تو كہتے كد بهم كو (عباد ) ثقد في حديث بيان كى له طله بو: تهذيب التهذيب (ج ٥) و ميزان الاعتدال و هدى الساري وغيره.

ای بناء پر امام بخاری نے ان کو صحیح رہ بیت کی متابعت میں بطور مقرون بالغیر نقل کیا اور ان کے ساتھ تفرد نہیں کیا، جومو جب اعتراض ہو، جیسا کہ اوپر تمہید نمبر (۱۰) میں ذکر ہوا۔

٣- قوله: عوف الأعرابي، أبو سهل البعم ي: قبل: كان يتشيع، وقال بندار: والله
 لقد كان عوف قدريا رافضيا شيطاناً .

"كهاكيا بكشيعه تصاور بندار ني كها كوتم بالله كى كتحقيق عوف قدريد رافضى شيطان تفائ

افتول: یہ جرح کی طرح جز قبول میں نہیں آسکتی ، جیسا کہ "الا مر السبرم" (ص: ١٣٥) میں مفصل بیان کیا گیا ہے۔ وجہ یہ ہے کہ ان کا تشج " قبل " کے ساتھ بھیفہ مجبول مروی ہے، جس کا عدم تین مسلم ہے، بندار کا فتم کھا کر ان کو رافضی قدری بنانا ہے دلیل ہے، اور ان کی یہ جرح شاذ ہے، جو کثیر ائمہ کی توثیق کے مقابلہ میں مردود ہے۔ جیسا کہ اور تنہید نمبر (۳) میں بیان ہوا کہ جو جرح غیر مفسر ہو، وہ متبول نہیں، اس پر تعدیل مقدم ہوگ، چونکہ یہاں جرح کا کوئی بھی سبب بیان نہیں کیا گیا گیا کہ ان کا مفصل سبب کیا ہے؟ البذا یہ جرح مبہم ہوئی اور جرح مبہم بالاتفاق مردود ہے۔ (الا مرالمبرم، ص: ٢٢ تا ٢٤، مطالعہ کرو)

اور یوں امام بخاری دِطشہٰ کی توثیق کے مقابل میں کسی کا بھی طعن مقبول نہیں، جاہے وہ جماعت کثیرہ ہی کیوں نہ ہو، حافظ ابن حجر ہدی الساری کی فصل تاسع (9) میں لکھتے ہیں:

ميزان الاعتدال (۲/ ۳۷۹) تهذيب التهذيب (۹/ ۲۹۰) هدي الساري (ص: ۲۱۲) تقريب التهذيب (ص: ۲۹۱)
 الخلاصة للخزرجي (ص: ۱۸۷)

"إذا و جدنا لغيره في أحد منهم طعنا، فذلك الطعن مقابل تعديل هذا الامام فلا يقبل." انتهى و المحرب بخارى كي تعديل ك تعديل كريس بخارى كي تعديل كريس مقبول ند بوگار"

بلکہ امام بخاری بڑائے کا اس سے روایت کرنا خود اس کی تویش کی دلیل ہے، اور عوف پر تو جرح مفصل ثابت ہی نہیں، بلکہ ائمہ نقاد اور محدثین نے ان کی تویش کی ہے۔ عبداللہ نے بروایت اپنے والد امام احمد عوف کو تقہ اور صالح الحدیث اور ابن معین نے بروایت اسحاق تقہ اور ابو حاتم نے صدوق و صالح الحدیث اور نسائی نے تقہ جبت کہا ہے اور مروان نے بروایت ولید کہا ہے کہ عوف کی غایت صداقت سے اس کا نام ہی صدوق ہوگیا اور محمد بن عبداللہ انصاری نے کہا کہ عوف صدوق کہا جاتا ہے اور محمد بن سعد نے عوف کو ثقہ کثیر الحدیث کہا ہے اور انہیں ابن سعد نے محمد بن عبداللہ انصاری کی روایت سے کہا ہے کہ عوف سب سے زیادہ جبت ہے اور ابن حبان نے عوف کو ثقات میں ذکر کیا ہے۔ (ملاحظہ فرما ہے): تھذیب التھ ہے جار ہشتم و ہدی الساری وغیرہ) ع

دیکھئے! امام بخاری کے علاوہ اس فقر رہی تین نے عوف کی توثیق و تعدیل کی ہے۔ پس اس کے مقابل میں بندار کی جرح مبہم غیر مفسر غیر مبین کیا وقعت رکھی ہے۔ بکد بقاعدہ اصول اس پر تعدیل مقدم ہوگی اور پھر جبکہ تعدیل جماعت کثیرہ کی ہو!

قوله: (٣) محمد بن فضيل بن غزوان: قال المجداود: كان شيعيا محترقاً .

" ابوداود نے کہا کہ میتخت شیعی تھے۔"

أفتول: بدام ابوداودكى رائے محض ب، اس پر دوسرے كى ناقد نے دونقت نہيں كى، محمد بن ففيل كا شيعه مونا دراصل صحيح نہيں، بلكه بيتو ئى شے، ان پر المل سنت و الجماعت كى علامات ديكھى گئيں ہيں، جس كو ہم نے اپنے رساله "الأمر المبرم" (ص: ١٦٥) ميں مفصل كلها ہے۔ نيز بيرى دثين كے نزديك ثقة ہيں، پس ابوداودكا ان كو شيعه كہنا من قبيل الشاذ ہے، جو بوج، إفراد مسلم نہيں، بدى السارى ميں ہے:

"قال أحمد بن علي الأبار: حدثنا أبوهاشم: سمعت ابن فضيل يقول: رحم الله عثمان، و لا رحم الله من لا يترحم عليه، قال: رأيت عليه آثار أهل السنة والحماعة رحمه الله. " ق (مقدمه فتح الباري، مصرى: ٤٤١)

''احمد بن علی کہتے ہیں کہ ہم ہے ابو ہاشم نے بیان کیا کہ میں نے محمد بن ففیل کو (بید دعا کرتے) سنا کہ

- هدى الساري (ص: ٣٨٤)
- ق تهذیب التهذیب (۸/۸) هدي الساري (ص: ٤٣٢)
- هدي الساري (ص: ٤٤١) نيز اى تول كي آ فريل بي بحى موجود ہے كه "وسمعته يحلف بالله أنه صاحب سنة وجماعة" (التعديل والتجريح: ٢/٤٧٤، تهذيب التهذيب (٣٥٩/٩)

www.muhammadilibrary.com دفاع تن ماری کردهای این کارنگانت بخاری

خدا حفرت عثمان پر رحت کرے اور جوان کے حق میں رحت کی دعا نہ کرے، اس پر خدا رحمت نہ کرے۔ ( پہ گو یا شیعوں کے حق میں بد دعا ہے ) اور احمد بن علی نے کہا کہ میں نے ان ( محمد بن فضیل ) پر اہل سنت والجماعت کے نشانات دکیھے۔خدا اس پر رحمت کرے!''

پسشیوں کو بد دعا دیے والا بھی شیعہ ہوسکتا ہے؟ ہر گزنہیں۔ ابوداود نے کسی شبر کی بناء پر ان پرشیعیت کا تھم لگایا ہے، ورنہ دراصل بیشیعیت کے الزام سے بری ہیں۔ علاوہ بریں بی تقد اور صدوق ہیں، ان کو امام احمد نے بروایت حرب حسن الحدیث اور ابن معین نے بروایت عثمان تقد اور ابوزرعہ نے صدوق الل علم سے اور ابو حاتم نے شخ (بزرگ) اور نسائی نے " لا بائس به "کہا ہے، اور ابن حبان نے ان کا ذکر تقات میں کیا ہے اور ابن سعد نے ان کو تقد صدوق کشر الحدیث اور عجلی نے محمد کو اور ان کے باپ فضیل دونوں کو تقد کہا ہے اور ابن شاہین نے ان کو تقات میں ذکر کیا ہے اور ابن مدینی نے ان کو تقد اور ثبت فی الحدیث اور دار قطنی نے تقد فی الحدیث اور یعقوب نے تقد کہا ہے۔

لما خظه مو: تهذيب التهذيب (ج٩) و الأمر المبرم (ص:١٦٦)

پس ان کاشیعی ہونا باطل اور ثقہ وصدی ہونا کالشمس فی رابعۃ النھار ظاہر ہوگیا۔ اب اپنے ہر دو سوالوں کا جواب بگوش ہوش متوجہ ہوکر سنئے۔

ا۔ فتو له: اول يه كدان رافضوں اور ديگر روافض كي روايت جو بخارى ميں ہيں، وه صحیح اور قابل وثو ق ميں يانہيں؟ اگر قابل وثوق ہيں تو اس كى كيا وجه؟ آپ نے تو قاعده مقرر كيا كه رافضى كى كوئى روايت صحیح اور معترنہيں، پھر ان رافضوں كى روايت كيوكر صحيح اور قابل وثوق ہوسكتى ہے؟ اور اگر صحیح اور قابل وثوق نہيں تو بخارى صحیح مجرد باتى رہى يانہيں؟ (ص: ٣٠)

أهتول: سبحان الله! كيا معقول سوالات بيس كه بس عقده لا ينجل ہے، اور پھر سوال در سوال در سوال؟ ليجئے ہم ان سب كا ايك نكا سا جواب ديتے بيں، سنئے! صحیح بخاری ميں رافضيوں كى كوئى روايت بالانفراد نہيں، ہاں بعض قليل تشيع والوں سے ہے، وہ لوگ ثابت الاخذ و الا داء بيں، ان كى روايت صحیح اور قابل وثو تى ہے۔ اس كى مفصل وجہ او پر معلوم موجكى ہے، البتہ رافضيوں كى روايت معتبر نہيں ہے، اور الى روايت كا جامع بخارى ميں پية تك نہيں، پس صحیح بخارى صحیح مجد ماتى ہے۔

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۹/۹۹۹)

یشتر کتب اصول حدیث بین صحیح بخاری کی بابت صحیح بجرد کتاب بونے کی تصریح موجود ہے، جو کتب اصول پرنظر رکھنے والے ادتی طالب علم پر بھی مختی بین اس میں اس کتب اصول کے بجائے ایک معتبر حتی علامی بینی برافتہ کی شہادت پیش کی جاتی ہے، جو شاید معترض کے بہنوا حصرات کے لیے بین آموز اور باعث عبرت بن سکے، چنائچے علامہ مین برافتہ فرماتے ہیں: "مسمی البخاری کتابہ بالمجامع المسند الصحیح المسختصر من أمور رسول الله وسنده وأیامه، وهو أول کتابه، وأول کتاب صنف فی الحدیث الصحیح السجرد " (عمدة القاری ۱/ ٥)

۲۔ فتو له: دوم بدكرامام بخارى بھى رافضى ہوئے يانہيں؟ اگرنہيں ہوئے تو كيوں؟ جو مخص رافضوں كواپنا شخ بنائے اور ان سے حديثيں روايت كرے اور پھر وہ رافضى ند ہواس كے كيامعنى؟ ايسے مخص كوتو بدرجد اول رافضى ہونا جا ہے۔ الخ (ص: ۳۱)

افتول: اے جناب ڈاکٹر صاحب! بیسوال اور بھی مہمل ہے، اول تو امام بخاری برات نے حنیوں کو تو اپنا شخ عنایا بی نہیں، رافضوں کو تو کیا بناتے! لیکن بیر قرمائے کہ بیر کونسا لزوم ہے کہ اگر کسی کا شخ یا استاد رافضی ہو تو وہ بھی مرافضی ہوجائے؟ بہت سے سی علاء شیعہ سے علم منطق پڑھتے ہیں اور وہ ویسے بی سی رہتے ہیں، فرمائے تو آپ کے عام اعظم امام ابو صنیفہ بڑالتہ نے امام مالک سے پڑھا، نیز امام محمہ نے امام مالک سے پڑھا تو کیا بیہ مالکی ہوگئے؟ امام ابویوسف نے محمہ بن اسحاق سے مغازی پڑھا، امام شافتی نے امام محمہ سے پڑھا تو کیا امام شافتی خنی ہوگئے؟ ایک مسلمان نے ناگری ہندو سے پڑھی تو وہ بھی ہندوگیا؟ ایک عیسائی نے مسلمان سے عربی کیجی تو وہ بھی مسلمان ہوگیا؟ آپ نے لالہ سے فاری پڑھی تو کیا آپ بھی اللہ ہو گئے؟ (لیکن شکل تو لالہ جیسی ہوگئ!!) و ھل ھذا إلا شیء عصیب! بحد اللہ کہ آپ کے نمبر (۹) کا جواب بھی اختمام کو پہنچا، اب بعون اللہ نمبر (۱۰) کا جواب شروع ہوتا ہے، جو مطابق کہ متر کے دوسرے سال میں طبع ہونا شرق ہوا تھا، یعن ''اہل فقہ'' (جلد ۲، نمبر ۵، ص: ۳ مجریہ کا رجب کا جواب شروع ہوتا ہوں کہ مطابق کا سے بطریق اثبات کلے جواب میں شائع ہوا تھا، جس کی سرتی ہے نے رسالہ الجرح (ص: ۳۱) میں جو بصورت نفی کھی ہی اسے بطریق اثبات کلے ہیں:

### " جامع بخاری کا اُصح الکتب ہونا جمیع اہل علم کے نزدیک متم ہے۔"

بہارے مقابل معرض کی جو باتیں ہوتی ہیں، وہ خیریت ہے ایک ہی جو آب ہیں، جن کو ہزار میں انتخاب کہنا چاہے۔ امام بخاری وطف کی خو باتیں ہوتی ہیں، وہ خیریت ہے ایک ہی جو نیان ہیں ہنوز علماء سلف میں بخاری وطف کی کالفت یہاں تک آپ میں بدر تی طول کر گئی ہے گذائپ کے خیال میں ہنوز علماء سلف میں یہ ہی منتی نہ ہوا کہ کتب اعادیث میں کون اصح الکتب ہے؟ (جو محض غلط ہے) چنانچ بطور تمہید کے آپ فرماتے ہیں:

عقو لله: "اس امر کو جمیع علماءِ سنت نے نہیں مانا ہے کہ کتاب بخاری بہ حیثیت وصف وشان صحت کے اصح الکتب ہوارد دیگر بے رتبہ یا کمتر پاید کی ہیں، کیونکہ اصحیت کتاب بخاری کے ساتھ مخصوص نہیں، بلکہ اسم اسم الکتب کون ہے؟ اور فوقیت اور ترجیح کس کتاب کو سیمنعون سلف میں غیر منتح رہا کہ کتب اعادیث میں اصح الکتب کون ہے؟ اور فوقیت کی دلیل پیش کرتا عاصل ہے؟ کوئی تو مسلم کی اصحیت کا قائل ہے اور کوئی بخاری کا، کوئی ابوداود کی فوقیت کی دلیل پیش کرتا ہے، اور کوئی تر ذری کی، وغیر ذریک، غرضیکہ مختلف لوگوں کی مختلف را کمیں ہیں۔ و للناس فیما یعشقو ن مذاہب " دھے: ۲۱، الحوے)

افتول: اے جناب! اس امر کو جمیع علاء محدثین نے تنلیم کیا ہے کہ جامع بخاری بد حیثیت وصفِ صحت اصح الکتب ہے اور حدیثوں کی دوسری کتابیں مرتبہ میں اس سے کم بین، اصول حدیث (شرح و نخبہ وغیرہ) کا مطالعہ تو

حل مشكلات بخاري

سیجے ۔ 🗨 پھر آپ کومعلوم ہوگا کہ اصحیت کتاب بخاری کے ساتھ مخصوص معین ہے اور بیدامرسلف میں طے شدہ ہے کہ جامع بخاری ہی اصح الکتب ہے، جیسا کہ پیشتر معلوم ہو چکا اور جو دیگر کتابوں کی اصحیت کا قائل ہے، وہ اس میں تنہا اور شاذ ہے۔ اس کا بیقول چر قبول میں آنے کے قابل نہیں ہے، جیسا کہ آ محمفصل معلوم ہوگا۔ اور ابوداود، ترندی و نسائی کی اصحیت کا تو کوئی بھی قائل نہیں ہے، نہ آپ نے ان کی اصحیت کی بابہت کوئی صریح قول پیش کیا، بلکہ ان اقوال كاتو كهي اور بى مطلب ب، حس كوآب مجهد نه سكه افسوس!ع ولن يصلح العطار ما أفسده الدهر!

ا - قوله: كشف الظنون يل سيح مسلم كريان يس ب:

"وذكر الإمام النووي في أول شرحه: أن أبا عليّ الحسين النيشابوري شيخ الحاكم قال: ما تحت أديم السماء أصح من كتاب مسلم، ووافقه بعض شيوخ المغرب، وعن النسائي قال: ما في هذه الكتاب كلها أجود من كتاب البحاري".

''امام نووی نے شرح مسلم کے شروع میں ذکر کیا کہ محقیق ابوعلی حسین نیشا پوری شخ حاکم نے کہا کہ آسان کے نیچے کتاب مسلم سے زیادہ سیح کتاب کوئی نہیں ہے اور بعض شیوخ مغرب نے اس میں ان کی موافقت کی اور امام نسائی نے کہا کہ جو اس کتاب ﷺ میں ہے، کل اس کا جید زیادہ ہے کتاب بخاری ہے۔''® انقال ابوعلی کا ۱۳۳۹ھ میں ہے۔ (ص=)

**اُ فقول**: ابوعلی نیشا پوری کے اس قول کا حافظ ابن جور اللہ عرصہ ہوا بر مجھ اڑا بچکے ہیں، چنانچہ شرح نخبہ

#### میں فر ماتے ہیں:

نرهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٦٢)

امام نمائی کی عمارت "ما في هذه الکتب کلها أجود من کتاب البخاري " (تاريخ بغداد: ۲/ ۹) کا سيح ترجمه بيرے کدان تمام کتابوں میں سیح بخاری سے زیادہ عمرہ کوئی کتاب نہیں ہے۔معترض کے ذکر کردہ حوالہ کشف الطنون (١/ ٥٥٥) کے فدکورہ مقام پر بیتول بایں الفاظ "ما فی هذه الکتب کلها أجود من كتاب البخاري" موجود ب، معترض نے اس مقام ير دوطرح ے تح یف اور بدویانتی کا ارتکاب کیا ہے:

ا - تحريف لفظى: امام نسائى ك قول "ما في هذه الكنب "كوهما في هذه الكتاب " بصيغه مفروتبديل كرويا، تا كداس كا مشار إليداكيلا صحیح مسلم کو قرار و با جا سکے، جبیبا کہ تر جمہ ہے صراحناً ظاہر ہے، حالانکہ "ہذہ "ادر "کلھا" کے درمیان لفظ "الکتاب" بصیغہ مفرو ذکر کرنا نہ صرفتح یف اور بد دیانتی ہے، بلکہ ناقل کی اصول وقواعد عربیہ ہے شدید جہالت ماور کم علمی کی مین دلیل ہے۔

۲۔ تحریف معنوی: امام نسائی رائظ توضیح بخاری کی تفضیل وتوصیف میں فرکورہ بالا تول ارشاد فرمارہ ہیں، جیسا کہ علماء ذکر کرتے آئے ہیں، جبكه معترض بذريعة تحريف غدكوره بالاكلام كاحليه بكاثركر ابنا خود ساخته مطلب كشيدكر دباب كسيح مسلم كوسيح بخارى برفوقيت وترجيح حاصل ب !! شاید ،ی چشم فلک نے تحریف و خیات کی اس سے بھیا تک کوئی مثال دیکھی ہو۔ حقیقت میں سے "نوجیه القول بما لا برضی به غاللہ" کی واضح مثال ہے۔ایسے کتنے ہی کشتگان عقل وخرد گزرے ہیں،اور فی زبانتا بھی موجود ہیں، جو بایں دعوائے علم ووانش قر آن مجید ك بعدشر يعت اسلاميه كي معتبر اور محيح ترين كتاب صحح بخارى برحمله آورى كوب تاب اورب جين مين مين عاملهم الله بعا يتحقون!!

"وأما ما نقل عن أبي على النسيابوري أنه قال: ما تحت أديم السماء أصح من كتاب مسلم، فلم يصرح بكونه أصح من صحيح البخاري، لأنه إنما نفي وجود كتاب أصح من كتاب مسلم، إذ المنفى إنما هو ما تقتضيه صيغة "أفعل" من زيادة صحة في كتاب، شارك كتاب مسلم في الصحة، يمتاز بتلك الزيادة عليه، ولم ينف المساواة، وكذلك ما نقل عن بعض المغاربة أنه فضل صحيح مسلم على صحيح البحاري، فذلك فيما يرجع إلى حسن السياق و جودة الوضع والترتيب، ولم يفصح أحد منهم بأن ذلك راجع إلى الأصحية، ولو أفصحوا به لرده عليهم شاهد الوحود، فالصفات التي تدور عليها الصحة في كتاب البخاري، أتم منها في كتاب مسلم وأشد، وشرطه فيه أقوى وأسدّ. "انتهى • ( نزهة النظر، محتبائي : ٢٨، ٢٨) '' جو ابوعلی نیٹاپوری سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا ہے جرم آسان کے پنچے مسلم سے زیادہ سیجے کوئی كتاب نہيں ہے، اس مي انہوں نے يون سرك نہيں كى ہے كەمسلم سيح بخارى سے بھى زيادہ سيح به، اس لئے کہ ابوعلی نے مسلم سے ویودہ صحیح کسی کتاب کے پائے جانے کی نفی کی ہے، کیونکہ امر منفی یہاں وہ ہے جس کوصیغداس تفضیل اصحیت کامتین ہے، یعن (نفی) زیادتی صحت کی ایسے کتاب کی ہے، جوصحت میں كتاب مسلم كے شريك ہواور وہ كتاب في مسلم سے اس زيادتى كے سبب متاز ہوجائے، ابوعلى نے ساوات (برابری) کی نفی نہیں کی ہے، (پس حاصل سیر ہوا کر سیح مسلم جامع بخاری کے اصحیت میں برابر ہوئی نہ زیادہ اور ابوعلی کی موافقت میں بعض شیوخ مغرب سے معترض نے جوُنقل کیا ہے، اس کے جواب میں حافظ ابن حجر آ کے فرماتے ہیں)ایہا ہی جوبعض مغربیوں کے منقول ہے کہ انہوں نے صحیح مسلم کو صحیح بخاری پر فضیلت دی ہے، یہ تفضیل باعتبار حسن سیاق کے ہے ( یعنی شیمسلم کا طرز سیاقِ حدیث ذرا اچھا معلوم ہوتا ہے) اور باعتبار عمر کی وضع و ترتیب (ظاہری) کے ہے (اور یہی مطلب ہے نسائی کے قول "أجود من البخاري " كا جومعترض نے نقل كيا ہے، يعني يفضل باعتبار جودت وضع كے ہے، اور ور حقیقت بدامر کوئی ایبا باعث فضل نہیں ہے، بلکه اس سے زیادہ وجوہ فضل صحیح بخاری میں موجود ہیں ) اور كى نے ان (مغارب) ميں سے بي تصريح نبيل كى ہے كه يتفضيل راجع إلى الأصحية ہے (يعني اس سے مسلم كا بخارى سے أصح مونا لازم آتا ہے، ايسا بر گزنيس) اور اگر وہ لوگ اس كى تصريح كر دية (يعنى مسلم کو بخاری ہے اصح کہد دیتے) تو اس کے رو میں جامع بخاری کا وجودمسعود کافی شاہد ہے، اس لئے کہ وہ صفات جن برصحت کا مدار ہے، صحیح بخاری میں مسلم ہے کہیں زیادہ پوری اور سخت ہیںا ور اہام بخاری کی شرط صحت (مسلم کی شرط سے) زیادہ قوی اور درست ہے۔'' اور ابوعمر وتقی الدین ابن صلاح فرماتے ہیں:

www.muhammadilibrary.com

المنافع بنارك المنافع بناكم المنافع بناكم المنافع بناكم المنافع بناكم المنافع بناكم المنافع بناكم المنافع المنا

"وأما ما رويناه عن أبي على الحافظ النيسابوري أستاذ الحاكم أبي عبد الله الحافظ من أنه قال: ما تحت أديم السماء كتاب أصح من كتاب مسلم بن الحجاج، فهذا وقول من فضل من شيوخ المغرب كتاب مسلم على كتاب البخاري إن كان المراد به أن كتاب مسلم يترجح بأنه لم يمازجه غير الصحيح، فإنه ليس فيه بعد خطبته إلا الحديث الصحيح مسروداً غير ممزوج بمثل ما في كتاب البخاري في تراجم أبوابه من الأشياء التي لم يسندها على الوصف المشروط في الصحيح، فهذا لا بأس به، وليس يلزم منه أن كتاب مسلم أرجح فيما يرجع إلى نفس الصحة على كتاب البخاري، وإن كان المراد به أن كتاب مسلم أصح صحيحاً، فهذا مردو د على من يقوله، والله أعلم. " • (مقدمه ابن صلاح: ٨) '' ابوعبداللّٰہ حاکم کے استاذ ابوعلی نبیثا بوری نے کہا ہے کہ آسان کے نبچے کوئی کتاب مسلم ہے زیادہ سیجے نہیں ہے، یہ قول اور ان شیو کی خار بہ کا قول، جنہوں نے مسلم کو بخاری پر فضیلت دی ہے، اس سے مراد اگریہ ہے کہ مسلم کو ترجیح اس وجہ ہے کہ اس میں سوائے سیجے کے اور حدیثیں ملی نہیں ہیں اور مسلم میں خطیہ کے بعد ہے سیح حدیثیں بیان ہونی شرک ہوگئ ہیں، بغیر کسی آ میزش کے جبیبا کہ بخاری کے ترجمہ باب میں بعض حدیثیں ایس ہیں، جو اس وصف پر چی ہیں، جو سیح کے مشروط ہے، تو اس مراد میں کوئی مضا نقہ نہیں ہے، اس ہے مسلم کا باعتبار نفس صحت کے بخاری پرتر جمح پانا لازم نہیں آتا ، اور اگر ان لوگوں کا مطلب میہ ہے کہ مسلم اُصح ہے بخاری ہے، تو بیقول مردود ہے ؟

مخضرید که ان لوگوں کا مطلب مسلم کو بخاری پرتر جیج دینانہیں ہے اور اگر بالنزی ہوبھی تو اس میں وہ لوگ غلطی پر ہیں، کیونکہ یہ تول مخالف اجماع اور بدیمی غلط ہے۔ ❤ کے ما لا یعنصٰیٰ .

کھئے! ان مشاہیر ائمہ اصول حدیث کے صریح فیصلہ کے بعد بھی اور کی قول کی ضرورت ہے؟ لیکن آپ شاید جانے سے کہ ہم جو کہہ رہے ہیں، وہ قول مردود ہے اور ائمہ اصول نے اس کا کافی جواب دیا ہے، ای لئے آپ نے این صلاح کا بیایہ (ص: ۳۳) نظروں سے گرانے کی کوشش کی ہے، لیکن اس میں آپ کی ناکامی آگے چل کر اس قول کے جواب میں معلوم ہوگی، حاصل کلام و خلاصہ مرام یہ کہ میچے بخاری کی اصحیت آفاب نیمروز کی طرح ظاہر ہے۔ ● و هو المطلوب!

مقدمة ابن الصلاح (ص: ۱۰)

نیز حافظ ابوعلی نیشا پوری کے تول کی تر دید میں بیدا سر مجمی شحوظ خاطر رہے کہ ابوعلی نیشا پوری کے استاد امام نسائی بطشینہ کے کلام "ما می هذه اللکتب کلها أجود من کتاب البخاري" میں ابوعلی اور دیگر مغاربہ کی تر دید موجود ہے۔

ثير المم تووى رشائد قرمات بين: "هو أول مصنف صنّف في الصحيح المجرد، واتفق العلماء على أن أصح الكتب المصنفة صحيحا البخارى و مسلم، واتفق الجمهور على أن صحيح البخاري أصحهما صحيحا، وأكثرهما فوائد، وقال ◄

www.muhammadilibrary.com

ال التعليم التعلق التعلق

الحد فتو له: برنبت مؤطا امام ما لك رشك الشرائية كم مقدمه زرقاني شرح مؤطا امام ما لك ميس برلكها ب: "المحرج ابن فهر عن الشافعي: ما على ظهر الأرض كتاب بعد كتاب الله أصح من كتاب مالك". " يعنى امام شافعى في بيرفر مايا كه روئ زمين بركتاب الله كي بعد مؤطا امام ما لك سے زياده صحيح كوئى كتاب نہيں ہے۔ (ص: ٣٢)

افتول: ہم اس کا جواب رسالہ "صراط مستقیم" میں عرصہ ہوا دے بھے ہیں کہ یہ تول جامع بخاری کی تالیف سے پیشتر کا ہے، جب موطا تالیف ہوئی تھی، اس وقت تو امام بخاری براسٹند کا وجود بھی نہ تھا، پھر اس قول سے جامع بخاری پر کیوکر جرح متصور ہو سکتی ہے؟ اس وقت جب جامع بخاری نہتی، مؤطا ہی روئے زمین پر کتاب اللہ کے بعد حدیث نبوی میں سیح تر کتاب تھی، لیکن جب جامع بخاری تالیف ہوئی، تو اس کے مقابل میں سب بیج ہوگئیں اور اس کی اصحیت غالب رہی، بھیل

رات بھر ناروں کی محفل میں رہی گفت و شنید صبح کو خورشید جب نکلا تو مطلع صاف تھا

حافظ آفق الدين ابن صلاح فرماتے ہيں:

"وأما ما رويناه عن الشافعي رحمه الله من أنه فالهذما أعلم في الأرض كتابا في العلم أكثر صواباً من كتاب مالك رحمه الله، ومنهم من رواه بغير هذا اللفظ، فإنما قال ذلك قبل وجود كتابي البخاري ومسلم ". انتهى € (مقدمه ابن صلاح الله)

''امام شافعی سے جو مروی ہے کہ انہوں نے کہا کہ میں روئے زمین میں کم حدیث کی کئی کتاب کو امام مالک کی کتاب موطا سے زیادہ صائب نہیں جانتا، یا آئیں امام شافعی وغیرہ سے جو دوسر لفظوں سے مردی ہے، (کہ روئے زمین پر کتاب اللہ کے بعد مؤطا امام مالک سے زیادہ صحیح کوئی کتاب نہیں ہے) یہ قول امام شافعی نے صحیح بخاری ومسلم کے وجود سے پیشتر فرمایا ہے۔''

لي اس سي بخارى ومسلم بركوئى زونيس آسكى، بلكه جب جامع بخارى تأليف بوئى، اى وقت سي خلائق ك فيالات وكر وسلم بركوئى زونيس آسكى، بلكه جب جامع بخارى تأليف بوئى، اى وقت سي خلائق ك فيالات وكر وسلم أوسب في البخارى، كما سيجي ...، فافهما المعاد أبو على النيسابوري وبعض علماء المغرب: صحيح مسلم أصح، وأنكر العلماء ذلك عليهم، والصواب: ترجيح صحيح البخاري، وقد قرر الإمام الحافظ أبوبكر الإسماعيلي في كتابه المدخل ترجيح صحيح البخاري على صحة هذين صحيح مسلم، وذكر دلائله، وقال النسائي: أجود هذه الكتب كتاب البخاري، وأجمعت الأمة على صحة هذين

◘ مقدمة ابن الصلاح (ص: ١٠) تدريب الراوي ( ١/ ٩١) فتح المغيث (١/ ٢٦) توضيح الأفكار (١/ ٣٨)

الكتابين، ووجوب العمل بأحاديثهما " (تهذيب الأسماء واللغات للنووي: ١/١٨)

www.muhammadilibrary.com رفاع کئی بخاری (159 کی کا سرکلات بخاری

الله: زهر الربى شرح سنن نسائى مصنفه علامه جلال الدين سيوطى كے مقدمه ميں ورباره أنائى كے به: "قال أبو الحسن المعافري: إذا نظرت إلى ما يخرجه أهل الحديث، فما خرجه النسائى أقرب إلى الصحة مما خرجه غيره "

ابوالحن معافری نے کہا کہ جس وقت دیکھا ہیں نے ان حدیثوں کو جن کو محدثین نے روایت کیا ہے، پس وہ حدیثیں جو روایت کی میں نسائی نے وہ قریب زیادہ طرف صحت کے ان حدیثوں سے جن کو سوائے نسائی کے دیگر محدثین نے روایت کیا ہے۔''

افتول: بہت ٹھیک ہے، بخاری وسلم کی اصحیت تو سب کوسلم ہے، اس پر کلام بی نہیں، ان دونوں کے بعد کتب حدیث میں نسائی بالکل صحیح تو نہیں، ہاں اقرب إلی الصحت ہے، پس ابوالحن معافری نے جو کہا ہے بے شک درست ہے اور یہ ہمارے مدعا کے مخالف نہیں، بلکہ عین مدعا ہے، اور آپ کے مدعا کے لیے مفید نہیں بلکہ سراسر معز ہے، عقل ہوتو سمجھے ورنہ مجبوری ہے۔

٧٠ - منوله: بانست سنن ابوداود كالفيزيب نووى من ابوداود كريان من يه چنداقول من:

اول: "لما صنف كتاب السنن صار لا هل الحديث كا لمصحف يتبعونه".

''جس وقت که کتاب سنن ابوداود تصنیف کی گئی، پس ہوئی وہ واسطے اہل حدیث کے مثل قرآن شریف کے کہاس کی بیروی کرتے تھے۔ (ص: أیضاً)

افتول: اس کامفصل جواب ہم "الریح العقیم" (ص: ٥) میں ایک ہے چکے ہیں۔ مختریہ کہ "کالمصحف" میں کاف اسمینیں ہے، بلکہ تثبیہ کا ہے، اور قاعدہ ہے کہ مشبہ اور مشبہ بہ میں حزف ایک امر میں مطابقت ہوتی ہے، من کل الوجوہ مطابقت ضروری نہیں، جیسے "زید کالأسد "پس ابوداود کی تثبیہ مصحف ہے صرف سہولت اخذ و استعاب سائل و ادکام میں ہے، مطلب ہی کہ اگر کمی شخص کوعلی وجہ الا تم علم نہ ہواور اس کے پاس کوئی کتاب نہ ہو سوائے قرآن پاک اور ابوداود کے تو دینی سائل کے لئے اس کو اور کسی کتاب کی حاجت نہ ہوگی، چنانچہ امام خطابی نے علامہ ابوعبداللہ محمد بن مخلد کے تو ل میں مطلب کہا ہے، جو آپ کے تول سوم کے ذیل میں نہ کور ہوگا۔ ان شاء اللہ، چنانچہ ان دنوں بھی اکثر غیر مستطیع لوگوں کو کتاب بخاری کے خرید نے کی استطاعت نہیں ہوتی تو وہ سائل دینیہ سے دوقف ہونے کے لئے کتب سنن سے کوئی ارزاں کتاب خرید لیتے ہیں، جو ان کو کافی ہوتی ہے، اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ کتب سنن صحیحین کی اصحیت سب کومستم ہے۔

قوله: ووم: "عن المحسن بن إبراهيم الواذراري قال: رأيت النبي في المنام، قال: من أراد أن يستمسك بالسنن، فليقرأ كتاب أبي داود."

| ر فاع سی بخاری کا این ک |  | حل مشکلات بخاری |  | 160 | د فاع صحیح بخاری |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|-----------------|--|-----|------------------|--|
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|-----------------|--|-----|------------------|--|

" محن بن محد بن ابراہیم سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا کہ میں نے رسول الله مُلَّاثِمُ کوخواب میں دیکھا،

پس فرمایا آپ نے کہ جو مخص جاہے کہ کیڑے سنتوں کو پس جاہے اس کو پڑھے ابوداود کو۔''

أفتول: اولاً تو امرخواب وغيره معرض استدلال مين پيش نبيس كيا جاتا، كيونكه - ع-

نه شم نه شب پرتتم که مدیث خواب گویم

اورعلی وجدالتسلیم جامع صحیح بخاری کی بابت ابوزیدمروزی کا خواب نبوی اس سے کہیں زیادہ مصرح اور سیح بخاری

کا کتاب نبوی ہونا تابت کرتا ہے، ملاحظہ فرمایے: ملاعلی قاری حنی فرماتے ہیں:

"قال محمد بن أحمد المروزي: كنت نائماً بين الركن والمقام، فرأيت النبي عظي في المنام، فقال لي: يا أبا زيد! إلى متى تدرس كتاب الشافعي ولا تدرس كتابي؟ فقلت يا رسول الله! وما كتابك؟ قال: جامع محمد بن إسماعيل البخاري. " انتهى.

(مرقاة شرح مشكوة، مصرى: ١٦/١)

"ابو زید محد مروزی نے کہا: میں متام ابراہیم اور رکن کے درمیان سویا تھا کہ میں نے خواب میں آئے خواب میں آئے خضرت ناٹھ کا درس کب تک دے گا؟ آپ نے خضرت ناٹھ کا درس کب تک دے گا؟ میری کتاب کا درس کیوں نہیں دیتا؟ میں نے عرض کہا: اے رسول خدا! آپ کی کتاب کون کی ہے؟ فرمایا: محد بن اساعیل بخاری کی حامع صحح بخاری۔"

پس ثابت ہوا کہ میچ بخاری خاص کتاب نبوی ہے، اور ابو داود کا بایہ بہر حال اس سے نیچا رہا۔ ع۔

ہاتھ لا او یار! کیوں؟ کی

قتوله: سوم: "قال الحطابي: اعلموا رحمكم الله! أن كتاب السنن لأبي داود كتاب شريف، لم يصنف في حكم الدين كتاب مثله".

"خطابی نے کہا: جانو! رحم کرےتم پر اللہ بخقیق کہ کتاب سنن ابوداددایک الی کتاب شریف ہے کہ نہیں تصنیف کی گئی ہے تھم دین میں کوئی کتاب مثل اس کے۔"خطابی کا انتقال 1479ھ میں ہے۔

أفتول: اس كے ساتھ ہى خطابى كا اگلا تول بھى ملا كيج ، جو ابوداود كے متعلق ہے، پھر متيجہ لكا كئے۔

چہارم: امام خطابی فرماتے ہیں: "نال السال میں میں گار میال الکھیا میں کا اسال الکھیا ہے کہ اسال اللہ میں الکھیا

"قال الخطابي: سمعت أبا سعيد ابن الأعرابي يقول: لو أن رجلا لم يكن عنده من العلم إلا المصحف، ثم هذا الكتاب، لم يحتج معهما إلى شيء من العلم البتة. " انتهى (كتاب التهذيب للنووي، مصري)

مرقاة المفاتيح في شرح مشكاة المصابيح (١/٠٤)

تهذیب الأسماء واللغات للنووي (۲/۹۳)

www.muhammadilibrary.com

ال منطلات بخارى ال منطلات بخارى المنطلات بخارى المنطلات بخارى المنطلات بخارى المنطلات بخارى المنطلات بخارى المنطلات المن

"میں نے ابوسعید ابن اعرابی سے سنا، فرماتے سے کہ اگر کسی شخص کے پاس علم دین کی کوئی کتاب نہ ہو سوائے قرآن مجید کے، پھر یہ کتاب (سنن ابوداود) ہوتو اس کو یقینا اور کسی کتب دیدیہ کی ضرورت نہ ہوگی۔"

یہی مطلب او پر کے قول کا بھی ہے کہ چونکہ اس میں امور دین کافی طور سے مبین ہیں، اس لئے اس کے رہنے ہوئے مسائل سے واقف ہونے کو دوسری کتاب کی ضرورت نہیں ہوگا۔ نہ یہ کہ ابوداود سے بخاری سے بڑھ کر یا برابر ہوئے سائل سے واقف ہونے کو دوسری کتاب کی ضرورت نہیں ہوگا۔ نہ یہ کہ ابوداود سے بخاری سے بڑھ کر یا برابر ہے، بلکہ دونوں میں آسان وزمین کا فرق ہے۔ ع۔

کلام حق ہے خورشید اور مہ تابال بخاری ہے! عوله: پنجم: ترندی کے بانست کشف الظنون میں جامع ترندی کے بیان میں ہے:

"من كان في بيته، فكأن النبي مَنْظِية يتكلم في بيته."

"جس گھر میں جامع ترندی ہو، ہی گویا اس گھر میں رسول الله مُلَقِيمٌ كلام فرمارہے ہیں۔"

المرسین نے خود اپنی کتاب فرمایا ہے اور جائے بخاری تو خود رسول اللہ طاقیم کی خاص کتاب ہے، جس کو حضور سید المرسین نے خود اپنی کتاب فرمایا ہے اور جائے تر ندی چونکہ بالکل جامع بخاری کے طرز پر تالیف شدہ ہے، اسی لئے دونوں کو جامع کہتے ہیں، گوتر ندی نے التزام صحف نہیں کیا، تاہم ان پر سب پھی فیض امام بخاری ہی کا ہے اور انہی امام بخاری کے تر ندی خاص شاگرد ہیں، اور امام تر ندی اپنی جامع میں مختلف مقامات پر امام بخاری سے روایت کرتے ہیں، اور روات کے متعلق امام بخاری کے اقوال نقل بھی کرتے ہیں، اور روات کے متعلق امام بخاری کے اقوال نقل بھی کرتے ہیں۔ ● اس وجہ سے امام بخاری کے طفیل سے امام ترندی کی جامع کی بید قدر ہوئی کہ بعض محدثین نے اسے کلام رسول سے نہیر فر مایا، اور چونکہ بیسب امام بخاری ہی کا کیا دھرا ہے، اس لئے بہر حال امام بخاری کی جامع کا درجہ برتر رہا اور یہی خی مدام واقعی اور مقصود ہے، ورنہ یوں تو ساری حدیثیں کلام رسول ہیں۔ فافھم!

محصل الکلام بیر کہ آپ کے ان پانچوں ندکورہ اقوال میں کسی سے بھی کسی کتاب کی اصحیت جامع بخاری کے مقابل میں ٹابت نہ ہو کی، بلکہ بخاری ہی کی اصحیت ٹابت ہوتی گئی۔

اب چھے نمبر میں جوآپ نے ابن الصلاح كا پايه كرانا جاہا ہے، اس كا جواب شافی ملاحظہ ہو۔

۲- منو له: ابن صلاح شافعی المذ بب جوچھٹی صدی کے آخر میں بیں اور چند مغلوب الحال مقلدین ابن صلاح کتاب بخاری کی اصحیت کے قاکل بیں، اور ان کا بے دلیل بی خیال ہے کہ اس کتاب کو دیگر کتب حدیث پر فوقیت حاصل ہے، اور اس زمانہ میں بعض لوگوں نے اسی خیال بے بنیاد کو علاء سنت کا ذہبی عقیدہ اور ایمان کا ایک جزو قرار دے رکھا ہے، ورنہ اس کی کوئی اصل نہیں اور نہ کوئی اس کا ماغذ صحیح معلوم ہوتا ہے۔ الخ (ص :۳۳)

اى ليے امام ترندى نے امام بخارى إطافة كى مدح كرتے ہوئے فرمايا ہے: "لم أر بالعراق ولا بخراسان في معنى العلل
 والتاريخ ومعرفة الأسانيد كبير أحد أعلم من محمد بن إسماعيل" (العلل للترمذي: ٣٢)

وفاع محج بغارى المحتاق المحتال المحتال

افنول: آپ کا بی تول سراپا غلط ہے، ابن صلاح برے پاید کا شخص ہے۔ (دیکھے: تاریخ ابن حلکان: ۱/ محری) ● اصحیت بخاری کے متعلق اس محدث کا خیال ہرگز بے دلیل نہیں ہے، بلکہ صحیح بخاری کا وجود مسعود بجائے خود ایک واضح ولیل ہے۔ ع۔ آفتاب آمد دلیل آفتاب ۔ اور جتنے لوگوں نے ابن صلاح کے بعد اصحیت بخاری کا اقرار کیا ہے، وہ ابن صلاح کی تقلید کی وجہ سے نہیں اور نہ ان کا کوئی مقلد تھا، بلکہ سب نے خود تحقیق کر کے جمہور کا اجماع نقل کیا ہے اور کل متقدیمین ومیتاخرین کا کہی ند جب تھا، کشف الطنون میں ہے:

" إن السلف والحلف قد أطبقوا على أن أصح الكتب بعد كتاب الله صحيح البحاري. " سلف وظف كاصحح بخارى ك أصح الكتب بعد كتاب الله بون يرا تفاق بــــ

اور علامه عيني حنفي لكصيّ بي:

"أطبق على قبوله بلا حلاف علماء الأسلاف والأحلاف" (عمدة القاري: ١/٥)

"جامع سيح بخاري كي قبوليت برعل السلف اور خلف كا اتفاق ہے۔"

ان دونوں اقوال سے ثابت ہوا کے علاء ظائی (متاخرین) کے علاوہ سلف متقدیمین کا بھی جامع بخاری کی اصحیت وقبولیت پر اتفاق ہے، این صلاح تو یقینا علاء خلف (هیاخرین) سے ہیں، ان سے پیشتر کے لوگ سلف (متقدیمین) کہلاتے ہیں، وہ بھی چوتھی صدی تک کے علاء، چنانچہ خطیب شوادی جو چوتھی صدی کے آخر میں پیدا ہوئے، ان کو علاءِ طبقات اول المتاخرین و آخر المتقد مین لکھتے ہیں۔ اوپر معلوم ہوچکا ہے کہ علائے سلف کا بھی جامع بخاری کی اصحیت و اصحیت و قبولیت و فوقیت پر اتفاق ہے۔ لبذا ثابت ہوگیا کہ ابن صلاح سے شتر بھی لوگ جامع بخاری کی اصحیت و فوقیت کے قائل شفے۔ چنانچہ امام نسائی (جو ہا اس پیدا ہوئے شے اور س سے میں وفات پائی ) ان کا قول جامع بخاری کی بابت ملاحظہ ہونہ المحطة فی ذکر الصحاح السنة "میں ہے کہ امام نسائی نے فرمایا:

"قال النسائي: أحود هذه الكتب كتاب البحاري. "€ (ص: ۸۷)

" کتب حدیث بیں سب سے اعلی درجہ کی کتاب بخاری ہے۔"

امام نسائی جوامام بخاری کے ہم عصر ہیں، وہ بھی بخاری کو "أجود" بھیغداسم تفضیل مثل "أصح" اسم تفضیل

<sup>•</sup> امام ابن ظلان شط ابن المسلم و المحديث والمفته بين الكت بين أحد فضلاء عصره في التفسير والحديث والفقه وأسماء الرجال، وَمَا يُعْلَقُ مَعْلَمْ المحديث ونقل اللغة، وكانت له مشاركة في فنون عديدة، وكانت فتاواه مسددة... ولم يزل أمره خاريا على شدافي وضلام واجتهاد في الاشتغال والنفع إلى أن توفي " (وفيات الأعيان: ٣/ ٢٤٤) أير ريكس، طبقات السبكي (٥/٧٤٤) تذكرة الحفاظ للذهبي (٤/ ١٤٠٠) شذرات الذهب (٢٢١/٦)

<sup>🛭</sup> كشف الظنون (١/ ١٣٥)

<sup>🛭</sup> تاریخ بغداد (۹/۲)

www.muhammadilibrary.com خاست کا انگاری از کا انگاری انگاری از کا انگاری ا

کے فرماتے ہیں، پس اس قول سے کتاب بخاری کا دیگر کتب احادیث پر فوقیت رکھنا خابت ہوگیا اور آپ کا اس کو بے دلیل اور بے بنیاد کہنا باطل ہوگیا۔ فالحمداللہ ، اور یہی قول ما بعد (خلف) کے لوگوں کے قول کا اصل اور ماخذ سجح ہے۔ علاوہ اس کے امام بخاری کا خود اپنی جامع کو سجح کہنا اور ان کے اقر ارکا منقول ہونا کہ اس جامع میں صرف سجح حدیثیں جمع کی گئی ہیں اور تالیف سے قبل اسحاق بن راہو یہ کی مجلس میں اس امر کا تذکرہ ہونا کہ کاش کوئی کتاب ایسی ہوتیں ، جس میں اعلیٰ درجہ کی سجح حدیثیں ہوتیں:

"التي بلغت من الصحة أقصىٰ درجاتها" • (حطة: ٨٧)

اس پر امام بخاری کا مستعد ہو کر جامع بخاری کی تالیف کرنا اور اس میں باقر ارخود محض صیح حدیثوں کو جمع کرنا اور اس کوعلائے معاصرین پر پیش کرنا اور ان سب لوگوں کا اس کی تحسین مع اقر ارصحت کرنا ۔ ❷ (کما مر)

يرسب ما بعد كوكول ك قول "أصح الكتب... الخ "كى دليل بلكه ماخذ يس فتفكر!

باتی رہا اس کو نہ ہی عقیدہ اور ایمان کا جزو کہنا، تو بیا تہام محض اور افتر اعظیم ہے، امید ہے کہ آپ اپنے اس قول کو واپس لیس گے۔

فتو لله: پس ایس حالت میں کہ اس قدر کا بر دین کی مختلف رائے بہ نسبت کتب احادیث کے موجود میں، تو یہ کیونکر بے تحایا کہا جا سکتا ہے کہ صرف کا بہت ہوئے ہوئے الکتب ہونے پر علماء کا فدہمی عقیدہ اور اجماع ہے؟ کس واسطے کہ جو مخض سوائے بخاری کے کس دوسری کتاب کی اصحیت کا قائل ہے، تو وہ اس کتاب کے علاوہ بقید دیگر کتب احادیث کا، عام اس سے کہ وہ کتاب بخاری ہویا اور کوئی دوسری کتاب، انکار کرتا ہے۔ (ص: ایضاً)

افتول: صحیح بخاری کے اصح الکتب ہونے پر علاء کا اتفاق اور اجماع ہے جو اوپر جابجا منقول ہوا، اکابر دین سے کسی نے بھی صحیح بخاری پر کسی کتاب کو اصحیت میں ترجیح نہیں دی، جیسا کہ اوپر معلوم ہوا، موطا کی بابت جس نے کہا اس وقت صحیح بخاری کا وجود نہ تھا اور صحیح بخاری کی تالیف کے بعد آج تک کسی کا ایسا قول منقول نہیں، جس میں صحیح بخاری کی ایسا ہوں میں اس وقت صحیح بخاری کی تاب کو ترجیح دی گئی ہو، اس واسطے ملاعلی قاری حفی کلصتے ہیں:

"ولم يوجد عن أحد التصريح بنقيضه ." (مرقاة : ١٦)

(ربعن کس سے بھی کوئی قول صراحنا قول نکور (اصح الکتب بعد کتاب الله البخاری) کے خلاف

پایا ہی جہیں گیا۔''

الحطة في ذكر الصحاخ الستة (ص: ١٧٨)

<sup>€</sup> تهذيب التهذيب (٩/٤٥) هدي الساري (ص: ٤٨٩)

۵ مرقاة المفاتيح (۱/ ۳۷)

www.muhammadilibrary.com المعطات المال المحالية المال المعلات المال المعلادة المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال

بلکہ علامہ مینی حنی تو بیفرماتے ہیں کہ بخاری کے اصح الکتب ہونے پر علاء شرق وغرب کا اتفاق ہے۔ ● پس اس اجماع کا مشر صدیث " ید الله علی الحماعة، فمن شذ شذ فی النار " ● کا مصداق ہے۔ فافھہ! اب اینے مجیب وغریب حاشیہ کا جواب سنئے۔

أفتول: ہنوز آپ بدعت كى تعریف ہے بھى بے علم ہیں۔ اے جناب! چھٹى صدى كى قید بدعت كى تعریف كا جزونہيں ہے، بلكہ بدعت تو وہ كام ہے جو دين ميں نيا جارى كيا جائے اور اس كو ثواب كى غرض سے كيا جائے اور اس كى نظير قرون علا شەمشہود لها بالخير ميں نہ ہو، خواہ وہ چو تھى صدى ہى ہو يا آ مشويں ميں، پس مولود اس لئے بدعت ہے كہ قرون علا شەمشہود لها بالخير ميں نہ ہو، خواہ وہ چوتھى صدى ہى ہو يا آ مشويں ميں، پس مولود اس لئے بدعت ہے كہ قرون علا شہر سے اس كا مبوت نہيں ہے اور يہ بغرض ثواب كيا جاتا ہے، بخلاف قول اصح الكتب كے وہ ايمانيات و اعتماديات سے نہيں ہے۔ فأين الوفاق ؟

عمدة القارى: (١/٥)

سنن الترمذي: كتاب الفتن، باب لزوم الجماعة، رقم الحديث (٢١٦٧) وقال الترمذي: "هذا حديث غريب من هذا
الوجه." اس كى سند ش سليمان بن سقيان ضعيف ہے، علامه ناصر الدين البافي برائت بين: "صحيح دون: ومن شذ" نيز
ويكيس: ظلال الجنة للألباني (١/ ٣٣)

www.muhammadilibrary.com

المن الماسية الماري (165 الماري الماري (165 الماري الماري (165 الماري الماري الماري (165 الماري الماري الماري (165 الماري الماري الماري (165 الماري الماري (165 الماري الماري (165 الما

بزمانہ تصنیف دیگر کتب احادیث امام نسائی نے جامع بخاری کو اُجود الکتب کہا، جیسا کہ گزرا اور یہی مفاد ہے اُصح الکتب کا۔ پس تیسری صدی میں جبکہ نید کتاب تالیف ہوئی، اس کے اجودیت واضحیت کا ثبوت ہوگیا، فالحمد لللہ۔ع۔

حوريان رقص كنال سجده هكرانه زوند!

اب اس کے بعد نمبر (۱۱) کا جواب ملاحظہ ہو، جو''اہل فقہ'' (جلد۲، شارہ نمبر۲۳، ص: ۸، مورخہ ۱۹ ذی المجبہ۲<u>0 جے</u> مطابق ۲۴ جنوی ۸<u>۰ میں برسرخی ذیل شائع ہوا تھا</u>:

"امام بخاری نے کتاب بخاری میں اپنے زمانہ کے اہل بیت سے کوئی روایت ( کیول) نہیں کی؟"
اُولاً: بیامر قابل سفیح ہے کہ اصل اہل بیت کون لوگ ہیں؟ اور قرآن مجید میں جو وارد ہے:

﴿ إِنَّهَا يُرِينُ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجُسَ اَهُلَ الْبَيْتِ ﴾ [الأحواب: ٣٣]

اس آیت میں کس کی طرف اشارہ ہے؟ کچھ شک نہیں کہ آیت مرقومہ پرادنی توجہ کرنے سے معلوم ہوسکتا ہے کہ اہل بیت سے مراد یقینا ازواج مشہرات ہیں، جس پر سیاق وسباق بین شاہد ہے، ہایں طور کہ تمام صیغے مؤنث کے ہیں اور مخاطب بھی وہی ہیں، چنانچہ شروع کی آیت میں ﴿ یانِیسَآءَ النّبِیّ ﴾ فربایا گیا ہے، اس کے بعد تمام صیغ مؤنث کے ہیں، حتی کہ آیت اہل بیت کے بعد بھی آئیں کو بھیغہ مؤنث ﴿ وَاذْکُونَ ﴾ سے خطاب کیا گیا ہے اور "کہم" کی تذکیر بلحاظ اہل کے ہے، جو ذکر ہے، جیسا کہ موی نے اپنی بی بی کو اہل کہا، پھر فعل جمع ذکر کا استعمال کیا: ﴿ وَقَعَالَ لِاَ هُلِهِ اَمْکُتُواْ ﴾ [طلا : ۱] پس اس امر کے نابت ہونے کے بعد کہ اہل بیت سے مراد ازواج مطہرات ہیں، صحیح بخاری کو دکھتے، تو اس میں ازواج نبی خالاتی میشرت روایات ملیں گی۔ لہذا امام بخاری واش ہی ہوئی۔ الزام کہ '' اہل بیت سے کوئی روایت نہیں گی۔'' بالکل غلط ثابت ہوگیا۔

ٹانیاً: اگر حسب روایت مسلم ● آل عباد اصحاب کسا (حضرت علی وحسن وحسین و فاطمہ ڈیائیم) کو بھی اہل بیت شار کر لیا جائے، تو بفضلہ سیح بخاری میں ان اہل بیت (حضرت علی و فاطمہ وحسن وحسین ڈیائیم) سے بھی روایات موجود ہیں۔ اس بناء پر بھی وہ الزام کہ'' اہل بیت ہے کوئی روایت نہیں کی۔'' باطل ٹابت ہو جاتا ہے۔

قالظاً: حفرت حسن وحسین الفائیم کی اولاد کو بھی اہل بیت کہنا سند صحیح کا مختاج ہے، اس لئے کہ رسول اللہ طافیم نے صرف آل عباد اصحاب کسا (حضرت علی وحسن وحسین و فاطمہ الفائیم) ہی کو اہل بیت میں داخل کیا، نہ کہ ان کی اولاد کو، پس جب تک کسی صحیح سند ہے ان کی اولاد کا اہل بیت ہونا آپ ثابت نہ کر لیں، آپ کا امام بخاری المائیہ پر یہ الزام کہ'' اپنے زمانہ کے اہل بیت ہے کوئی روایت نہیں لی۔'' بالکل لچر اور پوج ہے، کیونکہ اہل بیت کا حضرت امام حسین پر خاتمہ ہوگیا۔ پھر امام بخاری المائیہ کے زمانہ میں اہل بیت کا ہونا چہ معنی؟

صحيح مسلم: كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل أهل بيت النبي صلى الله عليه وسلم، رقم الحديث (٢٤٢٤)

رابعاً: اگر بفرض تسلیم بم امام حسین بخاتی کی اولا دوں کو بھی اہل بیت تسلیم کر لیں، تو ان میں جو اصحاب حدیث تھ،

ان ہے بے شک امام بخاری رائش نے روایت لی ہے، چنانچہ امام جعفر صادق ہے اپنی کتاب "الأدب الممفرد" میں روایت کی ہے ● اور اپنی جامع صحیح میں امام زین العابدین و امام باقر ہے بہت جگہ روایت کی ہے، امام زین العابدین کا ذکر فیرضح بخاری (پارہ ۱۰) میں تحت "باب فی العتق و فضله" و کیھے، اور ان ہے، امام زین العابدین کا ذکر فیرضح بخاری (پارہ ۱۰) میں تحت "باب فی العتق و فضله" و کیھے، اور ان ہے روایت پارہ آٹھ "باب ما قبل فی الصواع" کے ذیل میں اور پارہ بارہ "باب فرض الخمس" کے تحت میں اور "باب ما ذکر من ورع النبی صلی الله علیه وسلم" کے ذیل میں ملاحظہ فرمائے، ● اور امام باقر ہے روایت دوسرے پارہ میں تحت "باب الغسل بالصاع" اور "باب من لم یو الوضوء النخ" نلافاً" کے ذیل میں دوبارہ مطالعہ بجیے، اور امام باقر کا قول پہلے پارے میں "باب من لم یو الوضوء النخ" کے ذیل میں منقول دیکھئے۔ ﴿ غرض کہاں تک حوالہ دوں؟

پس جب امام بخاری وطائن نے اپنی چاہ مع میچے میں امام زین العابدین وامام باقر سے اور الا دب المفرو میں امام جعفر صادق سے روایت کی ہے اور ان ائمہ کو یقینا آگی اہل بیت کہتے ہیں، تو پھر امام بخاری پر بیالزام کہ '' اہل بیت سے بعضر صادق سے روایت نہیں کی' مہمل ہی نہیں، بلکہ خلاف واقعہ بھی ہے۔ رہا بیام کہ ان کے زمانہ میں جو چار اہل بیت ہے، سے روایت نہیں کی ؟ بیخواہ مجال کی گھری ان کے سر پر رکھنا ہے، جب اس قدر (جن کا ذکر آگے آتا ہے) ان سے روایت کیوں نہیں کی ؟ بیخواہ نجال کی گھری ان کے سر پر رکھنا ہے، جب اس قدر اہل بیت سے امام بخاری وطائعہ نے روایت لی، یعنی:

ا۔ ازواج نی ناتیا۔

۲۔ آل عماد اصحاب کسا۔

سو۔ امام زین العابدین ۔ امام باقر وامام جعفرصادق ۔

تو اگران چارے کی وجہ سے (جو آ کے ندکور ہوگی) روایت نہیں لی، تو شان امام بخاری بڑائے میں کیا فرق آیا؟ و هل هذا إلا شبیء عجاب!! لا يصغبي إليه أو لو االالباب\_

اب اینے ہفوات کا جواب سنئے!

فتوله: امام بخاری رطف اگرچه زمانه خیر القرون کے گزرنے کے بعد پیدا ہوئے اور تابعی یا تیع تابعی نه

تھے۔(ص:۳۲)

<sup>•</sup> ويكسى: تهذيب التهذيب (١/ ٨٨)

<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، برقم (٢٣٨١، ١٩٨٢، ٢٩٢٥)

<sup>🛭</sup> صحیح البخاري، برقم (۲۵۳،۲٤۹) قبل حدیث (۱۷٤)

ں مشکلات بخاری

فاع سيح بخارى

أهول: اليها بى تو وه چارول ابل بيت بهى، جن كا ذكر آگے آپ نے كيا ہے، زمانه خير القرون كے بعد بيدا بوك، توكيا ان كى شان ميں كچھ فرق آيا؟ اور امام ابوصيفه رشك بهى زمانه خير القرون ميں نه سخے، اس لئے كه زمانه قرون هلا شه مشهود لها بالخير تابعين پر تمام ہوجاتا ہے، اور امام ابو صفيفه رشك يقيناً تابعى نه سخے، ديكھو ميرا رساله "العرجون القديم" (ص: ٥٥) توكيا شان امام اعظم كچھكم ہوگئ؟

قوله: گرتاجم جس زماند میں آپ تھے، وہ ایک ایسا زماند تھا کہ جس میں رسول اللہ کے اہل بیت رسول اللہ سے جارامام موجود تھے:

ا . امام بشتم: سيدنا حضرت امام على ملقب به امام رضاعليلاك

٢- امام نهم: سيدنا حضرت امام محمد ملقب بدام م تقى مايناك

امام دہم: سیدنا حضرت امام علی ملقب بدامام نقی عایشا۔

٧٠ امام يا زوجم: سيدنا حضرت المحصن ملقب بدام عسكرى اليكار

گرتجب ہے کہ کتاب بخاری ان الم وین کی روایت سے بالکل خالی ہے! (ص: ایشا)

افتول: سنے! آسانی ہے آپ کا تعجب رفع ہوجاتا ہے، بشرطیکہ شیعیت عالب نہ ہو! اور وہ اس طور پر کہ بیہ سب لوگ اصحاب حدیث نہ شخے اور امام بخاری بڑا شخصر ہے، اہل سنت کے علماء محد ثین ہے ان سے روایت کیا ہے؟ کم سے کم اس کا ثبوت و بیجے! یا یہی بتلا دیں گرمی ثین نے ان کو طبقات حفاظ حدیث و محد ثین میں کہاں ذکر کیا ہے؟ کتب اساء رجال محد ثین ان کے نام سے بالکل خالی ہیں۔ صرف آپ کے امام بشتم امام رضا کا علامہ ذہبی نے میزان الاعتدال میں ذکر کیا ہے، وہ بھی بایں الفاظ:

" قال الدارقطني: أخبرنا ابن حبان في كتابه: قال علي بن موسىٰ الرضیٰ، يروى عنه عجائب، يهم ويخطئ ."تنهي (٢/ ٢١٥)

لینی وارقطنی نے بروایت ابن حبان کہا ہے کہ امام رضا اپنے باپ امام موی کاظم سے عجیب عجیب روایتی کرتے ہیں اور صدیت میں وہم اور خطا کرتے ہیں۔

چر بھلا ان کی روایت کیونکر قابل اخذ ہو علق ہے؟ اور ان کے ما بعد کے تین ائمہ کا محدثین نے اساء رجال

• ميزان الاعتدال (٣/ ١٥٨) تيز ويحيس: المعجروحين لابن حبان (٢/ ١٠٧) ليكن المام وجي والشد قرمات بين: "إنما الشأن في ثبوت السند إليه، وإلا فالرجل قد كذب عليه، ووضع عليه نسخة سائر ها الكذب " الى طرح المام المن حبان والشد قرمات بين: من سادات أهل البيت وعقلائهم، وجلة المهاشميين ونبلائهم، يجب أن يعتبر حديثه، إذا روى عنه غير أولاده وشيعته وأبي الصلت خاصة، فإن الاخبار التي رويت عنه وتبين بواطيل، إنما الذنب فيها لأبي الصلت ولأولاده وشيعته، لأنه في نفسه كان أجل من أن يكذب " (النقات لابن حبان: ١٨ ٢٥٦) ثير عافظ الن مجر والشفر قرمات بين "صدوق، والخلل معن روى عنه " (تقريب التهذيب: ٤٠٥)

The state of



الحدیث کی کتابوں میں ذکر بی نہیں کیا ہے۔ ● جس سے معلوم ہوتا ہے کہ نہ تو ان کے پاس حدیث نبوی کچی اور سیجے تھی، اور نہ بیلوگ اس کے اہل تھے، ورنہ ولیل پیش کریں۔ ﴿ هَا تُوْا بُرُهَا نَکُمْ اِنْ کُنْتُمْ صَٰدِقِیْنَ ﴾ [البقرہ: ١١١] اب امام بخاری واشنے کے چاروں فہکورین اماموں سے روایت نہ کرنے کی وجہ علیحدہ گوش گزار فرما ہے:

- ا۔ امام رضا میں اچیں پیدا ہوئے اور شروع سوم ہیں بماہ صفر انقال کر گئے۔ اس وقت امام بخاری براشند کی عمر صاف سات سال کی ہوتی ہے، کیونکہ امام بخاری دالشند سواجے کے آخر میں بماہ شوال پیدا ہوئے اور اس وقت امام بخاری دلاشند سے تحصیلِ حدیث شروع بی نہیں کی تھی، بلکہ دسویں سال آپ حدیث یاد کرنے میں مشغول ہوئے۔ امام رضا کے انقال کے تین سال بعد۔ پھر کیونکر امام بخاری دلاشند ان سے روایت بالمشافہ کرتے، جبکہ وہ زندہ ہی نہیں ہیں؟ لہذا یہ کہنا کہ امام بخاری دلاشند کے زمانہ میں امام رضا تھے اور انہوں نے ان سے روایت نہیں کی، بالکل عمر متحقیق برہنی ہے۔
- ۲۔ امام محمد تقی ۱۹۹ میں بماہ رمصافی بیدا ہوئے، امام بخاری برائش کے پیدا ہونے کے ایک سال بعد اور ۲۵ سال کی عمر میں بماہ ذوالحجہ ۲۲ میں انتقال فریا گئے۔ € نہ ان کی تخصیل صدیث علی وجہ الکمال ہوئی اور نہ انہوں نے صدیث کی کوئی روایت بیان کی، اور امام بھاری برائش ان سے پیشتر مخصیل کر چکے تنے اور روایت بیان کرتے تنے، پھرا پنے سے کم علم کم صدیث والے ہے، بحالیہ ان کے اسا تذہ بھی بہی جی بہی جو امام بخاری کے ہیں، امام بخاری کی کوئران سے روایت کرتے ؟ و هل هذا إلا شی ی صحیب!
- ۳۔ اور امام علی نقی ۱۲۳ ہے میں بماہ رجب بیدا ہوئے، جبہ امام بخاری جیلی صدیث کررہے تھے اور امام نقی کی تخصیل کے وقت امام بخاری رائشہ اپنی جامع صحیح تالیف فرما رہے تھے، اس اثنا کی امام بخاری رائشہ کے انقال کے وو سال بیشتر امام علی نقی ۲۵ میں بماہ جمادی الاولی انقال بھی کر گئے۔ ﷺ پھر ان سے امام بخاری رائشہ دوایت کرتے تھے، اس وقت ان (امام علی نقی) کی کے حصیل بھی یوری نہیں ہوئی تھی۔ یا للعجب!!

<sup>•</sup> حمد بن علی بن موی کے ترجمہ کے لیے دیکھیں: تاریخ بغداد (۳/ ۱۰) اوران کے بیٹے علی بن عمد ابوالحن عسری کے ترجمہ کے لیے ویکھیں: تاریخ بغداد (۲۱۸/ ۲۰) لیکن کسی کے ویکھیں: تاریخ بغداد (۲۱۸/۷) لیکن کسی کے ترجمہ میں تویش و تیج تک منقول نہیں ہے۔
ترجمہ میں تویش و تیج تک منقول نہیں ہے۔

ويحين: تاريخ خليفة بن خياط (ص: ١٤١) الثقات لابن حبان، (٤٥٧/٨) الكاشف (٤٨/٢)، تهذيب التهذيب (٢٣٩/٧)

<sup>€</sup> هدي الساري (ص: ٤٧٧) تغليق التعليق (٥/٥٨)

<sup>•</sup> تاريخ بغداد (٦/٢) سير أعلام النبلاء (١٢/ ٣٩٣) هدي الساؤي (ص: ٤٧٨)

<sup>🗗</sup> تاریخ بغداد (۳/۵۵)

۵۱/۱۲) تاریخ بغداد (۱۲/۱۲)

اور امام صن عسری ۸ رقع الاول ۱۳۳۱ ہے ہیں پیدا ہوئے۔ ان کی پیدائش کا زبانہ اور امام بخاری والطفنہ کی جامع صحیح کی تالیف کا زبانہ تربیا ساوی ہے۔ پھر ان کے تصیل علوم مدیث سے فارغ ہونے کے وقت تک تو امام بخاری والطفنہ اپنی جامع صحیح تالیف فربا کر اس کی کما حقہ اشاعت کر کے اور بکثر ت روایت علم مدیث جاری کر کے ۲۵۲ھے میں انتقال فرما کچکے تھے۔ پھر اپنے عقب والے سے کیونکر امام بخاری والطفنہ روایت کر سکتے عقب والے سے کیونکر امام بخاری والطفنہ روایت کر سکتے عضب عالی ا!

لبذا امام بخاری والشند آپ کے غلط الزام سے بالکل بری ہیں۔ کہے اس عجیب تحقیق پر آپ کیا فرماتے ہیں؟

عدو 12: یہ کہا جاتا ہے کہ امام بخاری والشند حدیثوں کی حاش میں تمام دنیا میں پھرے اور اپنی عمر کو اس میں صرف کیا۔ یہ واقعہ اگر ایک طرف رکھا جائے اور دوسری طرف یہ دیکھا جائے کہ ان چاروں پیشوایان دین سے انہوں نے کوئی بدوایت نہیں کی تو یہ دونوں امر ایک دوسرے کے اس قدر خلاف ہیں کہ پھے بھھ میں نہیں آتا۔ (ص: ۳۳)

ا طول: سمجھ میں کیا خاک آئ! جب شقیق کوآپ راہ بی نہیں دیتے؟ بیہ کہنا کہ'' امام بخاری والظند تمام دنیا میں پھرے۔'' بھی تحقیق کے خلاف ہے، تمام دنیا کی نہیں بلکہ چند مقامات مخصوصہ میں تشریف لے گئے، جہاں صدیث نبو؟) کا کوئی عالم ہوتا۔ ان پیشوایان دین سے روایت بینا ممکن بی نہیں ہے، جیسا کہ او پر گزرا، تو خواہ مخواہ ان سے روایت لیت؟

فتو له: "به امر ظاہر ہے کہ ہر چیز کی طاش اس جگہ کی جاتی ہے جو اس کا محل ہوتا ہے اور حدیث چونکہ اہل بیت کے گھر کی چیز تھی اور به امر مشہور ہے کہ " أهل البیت أحدى بما فيها" يعنی گھر والا گھر کے حالات كو زیادہ جانتا ہے، اس واسطے جو محض حدیث كا جو یا ہواور پھر اصل جگہ جہاں حدیثوں كا ذخيرہ ہو، نہ بنے، به ایک جیب وغریب امر ہے۔" (ص: الینماً)

أهول: الل بیت سے مراداگر نمی ظافی کی ازواج مطہرات ہیں، تو آپ کا اوپر کا جملہ سیح ہے، کیونکہ ازوائِ بنی ظافی ہے نیادی بنی ظافی ہیں ہوں گا، تو جامع سیح بخاری بنی ظافی ہوں گا، تو جامع سیح بخاری بنی طابی ہوں گا، تو جامع سیح بخاری بیس بفضلہ امہات مونین سے بیشتر روایتیں موجود ہیں، اور اگر اہل بیت سے مراد آپ کی آل فاطمہ شاہ ہیں، تو یہ بھی اوپر معلوم ہو چکا ہے کہ ان بیں سے امام زین العابدین وامام با قر سے سیح بخاری میں گی روایات ہیں، باتی رہا کہ ان چار ائمہ اہل بیت سے بخاری میں کو روایات ہیں، باتی رہا کہ ان جار المرائل بیت سے بخاری میں روایت کیوں نہیں کی گئی؟ اس کی مفصل وجہ اوپر معلوم ہوئی۔ رہا ہے امر کہ ائمہ اہل

<sup>●</sup> تاریخ بغداد (٣٦٦/٧) اس میس تاریخ ولادت استام مرقوم بے۔

بیت کے پاس حدیث کا ذخیرہ ہے، بیسند سیح کامختاج ہے اور ان ائمہ پر "أهل البیت ... النح "کا جملہ چہاں کرنا محجم نہیں۔ اس کئے کہ بیلوگر تقیقی معنی میں اہل بیت نہیں اور ندان کے پاس حدیث کا ذخیرہ ہی ہے، و کی سے اہام زین العابدین، جن سے اہام بخاری واللہ نے بھی اپنی جامع سیح میں حدیث روایت کی ہے، ان کی بابت علامہ ذہبی تذکر ہ العابدین، جن سے اہام بیل درایت کی ہے، ان کی بابت علامہ ذہبی تذکر ہ الحفاظ میں فرماتے ہیں:

"لكنه قليل الحديث ." انتهى (٢/ ٥٥) • "ديعنى الم مزين العابدين قليل حديث والے تھے۔"
اور يہيں ہے اس اصول كاكن حديث ابل بيت كے گھركى چيز ہے اور جہاں حديثوں كا ذخيرہ ہے۔" بے بنياو
عونا ظاہر ہوجاتا ہے۔ علاوہ بريں اتمالل بيت كى طرف ہے بہت ہوگوں نے جھوئى حديثيں بھى گڑھ ليں، اس
وجہ ہے امام بخارى بڑالشن نے امام جعفر صادق ہے اپنى جامع شيح ميں اور امام على رضا ہے بالواسط بھى روايت نہيں كى۔
علامہ ذہبى ميزان الاعتدال ﷺ كي ليے ہيں:

"قد كذب عليه ووضع عليه انسخة سائرة، كما كذب على جده جعفر الصادق." انتهى ♥(٢/ ٢١٥)

"لین امام علی رضا پر بہت می جھوٹی حدیثیں گرھی گئے، جیسے ان کے دادا امام جعفر صادق پر ۔"

پس چونکہ ان دونوں اماموں کی طرف جتنی حدیثیں محمود بیں، وہ سب جھوٹی ہیں، <sup>●</sup> اس لئے امام بخاری براشند نے اپنی جامع صحیح میں ان دونوں سے کوئی روایت نہیں گی اگر ان سے کوئی تحدیث منقول ہوتی تو ضرور روایت لیتے ، الہٰذا ان کے پاس حدیثوں کا ذخیرہ ماننا غلط ہے۔ ہاں بے حکیہ جھوٹی حدیثوں کا انبار بہت زیادہ سرا

قتو له: "اور برگاه که امام بخاری را الله نے کتاب بخاری میں ان اہل بیت رسول الله تالی ہے، جو ان کے زمانہ میں موجود سے، کوئی روایت نہیں کی، تو ایس حالت میں اگر امام ابو حنیفه را الله سے جو بہت زمانہ قبل امام بخاری را الله نے شعے، کوئی روایت کتاب فدکور میں نہیں، تو یہ جائے استجاب نہیں اور اس سے نہ تو امام ابو حنیفه کی کھی کرشان ہو کئی ہے اور نہ ان کے مرتبہ حدیث دانی میں کھی فرق آسکتا ہے

تذكرة الحفاظ (۱/ ۷۵) بيامام زبرى بُرْالَيْد كا قول ب، جو زين العابدين برُالَف كَ شَاكرو تقد نيز ويكسين: تاريخ دمشق
 ۳۷٦/٤۱) تاريخ أسماء الثقات لابن شاهين (ص: ١٤٠) تهذيب التهذيب (٢٦٩/٧)

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (١٥٨/٣)

اگران ہے کوئی ثقہ وصدوق راوی، جوان کی اولاد اور شیعہ میں سے نہ ہو، روایت کرے، تو اس کی مدیث مقبول ہوگی، جیسا کہ امام
 ابن حیان بڑھ نے تصریح کی ہے۔ (الثقات لابن حیان: ۹/۸ ه ٤)

www.muhammadilibrary.com ن کی ناری کی خالت خاری کی داری کی خالت خاری

اور جولوگ ایساسجھے ہیں، وہ محض نافہم اور جابل اور واقعات سے بے خبر ہیں۔" (ص: ٣٤، ٥٥)

افتول: امام بخاری بولان نے جواب زمانہ کائل بیت ہو دوابت نہیں گی، اس کی مفصل وجہاو پر ندکور ہوئی۔
ان سے پیشتر کے زمانہ کے اہل بیت سے بلاشک صحیح بخاری میں روایت موجود ہے، جس کی تفصیل گزر پی ہے۔ باتی رہا امام ابوطنیفہ سے روایت نہ کرنا، تو اس کی وجہ یہ ہے کہ جب امام صاحب ممروح حدیث میں ضعیف ہیں اور خود امام بخاری وایت بخاری والیت نی سے کو کر روایت کی ہے اور ان کی بابت " تر کوا حدیثه " فرمایا ہے، تو ان سے کیوکر روایت کرتے؟ اگر بیالزام بخاری پر ہے، تو فرما ہے صحاح ستہ والوں سے اور کس نے امام ابوطنیفہ سے روایت کی ہے؟ امام دارتطنی نے کہیں روایت نقل بھی کی، تو اس جگہ فرما دیا کہ امام ابوطنیفہ ضعیف ہیں۔ ﴿ پیر کوئر حدیث دائی میں امام صاحب کا مرتبہ عظیم سمجھا جاتا ہے؟ بحلیکہ سب محدثین اس کے منکر ہیں۔ وادر پھر ایسا کہنے والوں کو ناہم اور جائل اور واقعات سے بے خبر کہنا، خود اپنی ٹائنی اور جہالت اور واقعات سے بے خبر کی ظاہر کرتا ہے۔ کہنے! کیے لینے کے دینے دینے؟!

اب اس کے آگے اپنے مضمون نمبر (۱۲) کا جواب ملاحظ فرمایتے، جو ''الل فقہ'' (جلد ۲، شارہ نمبر ۳۰، ص: ۵، مورد د ۹ صفر ۲۲ مصر اللہ ۲۲ مورد د ۹ صفر ۲۲ مصر اللہ ۲۲ مورد د ۹ صفر ۲۲ مصر اللہ ۲۲ مورد د ۹ صفر ۲۲ مصر اللہ کا درج ۸ و ۱۹ مصر اللہ کا درج ۱۸ مورد د ۹ صفر ۲۲ مصر اللہ کا درج ۱۸ مورد د ۱۸ مصر کی سرخی مید ہے: '' بخاری میں تاریخی غلطی''۔

May Killing

التاريخ الكبير (٨١/٨) امام بخارى والشند كركمل الفاظ بير مين: "كان مرجنا، سكتوا عنه وعن رأيه وعن حديثه"

ويكمين: سنن الدارقطني (١/ ٣٢٣)

<sup>€</sup> تفصیل کے لیے دیکھیں: تاریخ بغداد (۱۲/ ۲۲۳)

## تاریخی غلطی کا جواب

فوله: كتاب بخارى كى ايك حديث بين امام بخارى والشيئ سے ايك تاريخي غلطى واقع موئى ہے، يعنى دو واقعہ جو مختلف دو جگہوں اور دو وقتوں بين واقع مواقعا، اس كو امام بخارى نے ايك واقعہ استجھ كر دافل حديث كر ديا ہے۔ زيل بين ہم اولاً اس حديث كو اور اس كے بعد اس غلطى كو، جو انكہ دين كى تقريح سے ظاہر ہوتى ہے، كاميح بين: حديث ؛ عن مسروق قال: أتيت ابن مسعود فقال: إن قريشاً أبطاًوا عن الإسلام، فدعا عليهم النبي ... إلى فعوله: وزاد أسباط عن منصور، فدعا رسول الله مَنْ فسقوا الغيث، المحديث . (بعدرى، مطبوعة المديدى: ١/ ١٣٩، باب إذا استشفع المشركون بالمسلمين عند القحط،)

فلاصدال حديث كابيب كد:

- ا۔ مروق سے روایت ہے کہ جب قریش نے جل اسلام میں توقف کیا، تو آنخضرت اللّظ نے ان کے حق میں بد دعا کی، پس وہ قحط میں بتلا ہوئے، یہاں تک کہ وہ الک ہوئے اور مردہ اور بڈی کھانے گئے، پس ابوسفیان نے حضور اقدس اللّظ میں حاضر ہوکر یہ عرض کی کہ آپ کی تجم بلاک ہورہی ہے، آپ دعا فرما کیں، پس آپ نے یہ پڑھا: ﴿فَارْتَقِبْ یَوْمَ تَأْتِی السَّمَاءُ ... النہ ﴾ [الدخان ، ۱]
- ۲۔ اور اسباط نے بروایت منصوریہ اور زیادہ کیا کہ'' رسول اللہ ﷺ نے دعا فرمائی، پس سات روز تک پانی برستا رہا، اس وقت لوگ <sup>®</sup> حضرت اقدس ﷺ میں بارش کی کثرت کے شاکی ہوئے، پس آپ نے دعا فرمائی اور وہاں یانی کا برسنا موقوف ہوگیا۔''

ہے حدیث ہے۔ اب اس میں جو تاریخی غلطی واقع ہوئی ہے، اس کو سنے کہ در حقیقت ہے واقعہ جس کو امام بخاری نے اس حدیث میں بیان کیا ہے، وہ دو واقعے ہیں، ایک قریش کا واقعہ جس کی روایت مسروق سے ہے اور جس پر ہم نے نشان نمبر(۱) دے دیا ہے اور وہ واقعہ کم معظمہ کا ہجرت کے قبل کا ہے اور

واقع میں واقعہ ایک ہی ہے۔ (مؤلف)

ائددین سے خور سیحضے میں غلطی ہوئی ہے۔ (مؤلف)

اوگ ہے مراد وہی ابوسفیان اور کفار قریش ہیں۔ (مؤلف)

دونبیں بلکہ ایک ہی واقعہ ہے۔ (مؤلف)

انکل غلط ہے، بلکہ یہ بھی ہجرت کمہ ہے قبل کا واقعہ ہے۔ (مؤلف)

دوسرا وہ جس کو اسباط نے زیادہ کیا اور جس پر ہم نے نشان نمبر (۲) دے دیا ہے اور بیدواقعہ مدینہ منورہ کا ہجرت کے بعد کا ہے، امام بخاری سے بید فاش فلطی اقتصاح کو کا کیک انہوں نے دونوں واقعات کو ایک واقعہ محمد کر مدینہ کے قصہ کو مکہ کے قصہ میں داخل کر دیا۔ ائمہ دین نے بخاری کی اس فلطی کی گرفت کی ہے۔

• چنانچہ علامہ عینی واللہ شرح بخاری میں حدیث ندکور کی شرح میں یہ لکھتے ہیں:

"واعترض على البخاري... الخ. (عيني، مطبوعه مصر: ٣/٢٥٤)

'' بخاری پر اسباط کی اس زیادتی کا اعتراض کیا گیا ہے۔''

پی داودی نے کہا کہ داخل کر دیا بخاری نے مدینہ کے قصہ کو قریش کے قصہ میں اور حالانکہ وہ غلط ہے، اور عبدالملک نے کہا کہ اسباط نے جو زیادہ کیا ہے، وہ وہم اور اختلاط ہے، کس واسطے کہ ملا دیا انہوں نے سند کو عبداللہ بن مسعود کے اوپرمتن حدیث انس بن مالک کے اور وہ قول " فلاعا رسول الله عَلَیٰ فسقو الغیث " ہے آخر تک، اور ایا ہی حافظ شرف الدین ومیاطی نے کہا کہ حدیث عبداللہ بن مسعود کی مکہ میں تحقی اور اس میں یہ واقعہ نہیں، اور بھاری سے تجب ہے کہ وہ کیونکر لاتے اس روایت کو اور حالا تکہ بیاس کے خلاف ہے کہ جو ثقات نے روایت کی ہے جاتھ ہے۔ دو سے دی ہوتا ہے۔

أفتول: اس سارى كمى چوڑى عبارت كامخفرلفنون مين خلاصه يه ب:

ا۔ مہلی روایت ہے سروق کی اور دوسری زیادت ہے اسباط کھ

۲۔ امام بخاری نے مدینہ کے قصے کو مکہ کے قریش کے قصہ میں وافع کردیا۔

س۔ اسباط کی زیادت وہم اور اختلاط ہے۔

ہے۔ اس نے ابن مسعود کی سند کوانس کی متن حدیث سے ملا دیا۔

۵۔ ابن مسعود کی حدیث میں بدواقعہ ہیں ہے۔

۲ یہ واقعہ اس کے خلاف ہے، جو ثقات نے روایت کیا ہے۔

اب اى ترتيب سے ان جھ باتوں كانمبر وارمنصل جواب سنتے، اورايلى كم فنبى يرآ محد آخد آنسو بها يے!!

ا۔ کہلی روایت کو سروق کی اور دوسری کو اسباط کی زیادت کہنا، یعنی دونوں کی سندوں کو دو سمجھنا غلط ہے، اس لیے کہ زیادتِ اسباط والی روایت بھی بروایت مسروق ہے اور دونوں کے راوی ایک یعنی عبداللہ بن مسعود ہیں، امام بخاری داللہ نے جوفر ماما: " و زاد أسباط عن منصور " اس سے مراد وبی سند ہے، جواویر کی حدیث نمبر (۱)

بدمنداورمسور کی دال؟ امام بخاری نے غلطی نہیں کی بلکہ شار جین نے سیجھنے میں غلطی کی ہے۔ (مؤلف)

 <sup>●</sup> حقیقت میں دونوں مکہ کا ایک ہی داقعہ ہے۔(مؤلف)

انہوں نے خود غلطی کھائی ہے۔ (مؤلف)

کی ہے، یعن "زاد أسباط عن منصور عن أبي الضحيٰ عن مسروق عن ابن مسعود "پي وونول کي سندايک ہواور واقع بھي ايک بي ہے۔ كما سيجيء!

امام بخاری را الله کا مدینہ کے قصہ کو مکہ کے قریش کے قصہ میں واضل کر وینا جب ہوتا کہ امام بخاری را الله کا مدینہ کا مدینہ کا مدینہ کے قصہ کو مکہ کے قریش کے قصہ میں واضل کر وینا جب ہوتا کہ امام بخاری را الله میں اس مدینہ کا واقعہ بحیثیت مدینہ میں ہونے کے معلوم نہ ہوتا، حالا اللہ جس حدیث پر آپ اعتراض کر رہے ہیں، اس سے پیشتر " باب الاستسفاء فی المستحد المجامع" سے باب " باب إذا استشفع المشر کون بالمسلمین " تک سات بار حضرت انس کا واقعہ مدینہ میں منبر پرمجد جامع میں جمعہ کے دن پانی مانگنے کا مختلف سند و باب میں بیان کر چکے ہیں۔ پھر یہ کوئر ہوسکتا ہے کہ امام بخاری را الله علم وتبیین کے باوجود مدینہ کا واقعہ مکہ کے قصہ میں داخل کر دیں؟ و هل هذا إلا عجیب!

لبذا ما ثنا پڑے گا كداسباط كى زيادت كا واقعدريند كانبيل ب، بلكدوه بھى مكد معظم كا ب، كيونكدندتواس ميں منبر ومجد كا ذكر ب، ندقيد جمعداور سائل وغيره به اور مديند كے واقعه ميں منبر وغيره كى تصرّى ہے، حافظ ابن حجر رائل في رواية "لا يلزم من ذلك اتحاد هذه القصة مع قصة أنس، بل قصة أنس واقعة أخرى، لأن في رواية أنس: فلم يزل على المنبر حتى مطروا إلى قوله: والسائل في هذه القصة غير السائل في تلك، فهما قصتان، وقع في كل منهما طلب الدعاء بالاستسقاء، ثم طلب الدعاء تلك، فهما قصتان، وقع في كل منهما طلب الدعاء

بالاستصحاء، "انتهى. • (فتح البارى: ١/٤٥٥)

"اس زیادت اسباط سے بیدلازم نہیں آتا کہ بید واقعہ اور انس کا قصہ (مدینہ والا) دونوں ایک ہوں، بلکہ انس کا قصہ ایک دوسرا واقعہ ہے، اس لئے کہ انس کی روایت میں ہے کہ آپ منبر ہی پر تھے کہ بارش شروع ہوگئ، اور سائل بھی اس قصہ کا کوئی دوسرا ہے ، اس مدینہ والے قصہ کا (کیونکہ مکہ میں سائل ابوسفیان کافر تھا اور مدینہ والے واقعہ میں سائل ایک اعرابی بدوی مسلمان ہے۔) پس در حقیقت دونوں قصے جدا ہیں، جن میں یانی برنے کے لیے دعا کی طلب اور یانی موقوف ہونے کے لیے دعا کی خواہش کی گئ ہے۔"

اور اگر بالفرض والتسلیم مان لیا جائے کہ دونوں ایک ہی واقع بیں اور حدیث فدکور میں مدینہ کا واقعہ مکہ کے واقعہ میں واخل کر دیا گیا ہے، تو اس سے امام بخاری پر کیا اعتراض ہے؟ اس لئے کہ آپ مانتے ہیں کہ بیاسباط راوی کی زیادتی ہے، اس نے ایبا اختلاط کیا ہے۔ کہا مر و سبحیء!

پس اگر بیفلطی ہوئی تو منصور راوی کے شاگرد سے نہ کہ امام بخاری بطشند سے، کیونکہ امام بخاری بطشند کا فرض بید ہے کہ حدیث اور سند صحیح طور سے نقل کریں، اس نقل میں غلطی نہ ہو۔ پس امام بخاری بطشند نے جس طرح اپنے شخ سے

ایک حدیث نی، اس کوای طرح بلا کم و کاست نقل کر دیا، بیتو امام بخاری ششن کے لئے باعث تعریف ہے کہ انہوں نے صحیح طور سے ہم تک وہ واقعہ جس طرح بھی ہوا، پہنچا دیا، للبذا یہ کہنا کہ امام بخاری ششن سے تاریخی فلطی ہوئی، بالکل فلط ہے، امام بخاری ششن سے بیالزام بالکل مرتفع ہے۔ فافھہ!

ليكن واضح رب كم يلى وقوئى سے كہتا ہول كه اسباط راوى سے بھى غلطى نہيں ہوئى، چنانچه آ كے طاحظہ ہو۔

۱۹۶۸ ياعراض كه اسباط كى زيادت وہم و اختلاط ہے اور يه كه اس نے ايك حديث (ائن مسعود كى سند والى) كو دوسرى حديث (متن حديث الله) سے طا ديا ہے، يه يالكل غلط و اختباط ہے۔ حافظ ائن حجر الله فرماتے ہيں:

" نسبوا أسباط بن نصر إلى الغلط... النح، و زعموا أنه أدخل حديثاً في حديث ..... وليس هذا التعقب عندى بحيد ..... والدليل على أن أسباط بن نصر لم يغلط ما سيأتي في تفسير الدخان من رواية أبي معاوية عن الأعمش عن أبي الضحي، في هذا الحديث: فقيل: يا رسول الله استسق الله لمضر، فإنها قد هلكت، قال لمضر إنك لحريء فاستسقىٰ فسقوا... النح ...إلى قوله: فظهر برائك أن أسباط بن نصر لم يغلط في الزيادة المذكورة، ولم ينتقل من حديث إلى حديث التهي ورسول الله الله علي النجاب في الزيادة المذكورة، ولم ينتقل من حديث إلى حديث التهي ... التهي قال المنازي، حواله مذكوره)

''دادوی وغیرہ نے جو اسباط کی طرف غلطی کی نسبت کے ہے کہ اس نے ایک حدیث کو دوسری حدیث میں داخل کر دیا (بعنی استسقاء کے واقعہ کو جو مدینہ کا ہے، مکہ کا کہر دیا) یہ اعتراض کوئی عمدہ نہیں ہے، اسباط کے غلطی نہ کرنے کی دلیل خود صحیح بخاری کی دوسری روایت ہے، جوسورہ دفان کی تغییر میں (بیسویں پارہ میں) اس سند کے ساتھ وارد ہے، (اوراس میں یہی واقعہ قحطِ مکہ کا بیان کیا گیا ہے، اس کے بعد بیالفاظ ہیں) کہ ابوسفیان سردارمفر نے آکر یہ بھی کہا کہ اے خدا کے رسول! اپنی قوم مفر کے لیے پانی ما نگئے، وہ تو ہلاک ہوگئے، تو آپ نے اس سردارمفر (ابوسفیان) سے فرمایا: تو بڑا دلیر ہے! (اپنی قوم کے لیے پانی ما نگتا ہے۔) کی آپ نے پانی کے لئے دعا فرمائی، لوگ پانی برسائے گئے۔ اس سے ظامر ہوا کہ اسباط نے زیادت نہ کورہ کی آپ آپ نے بانی کے کئے دعا فرمائی، لوگ پانی برسائے گئے۔ اس سے ظامر ہوا کہ اسباط نے زیادت نہ کورہ واقعہ استشقاء) میں کوئی غلطی نہیں کی اور نہ ایک صدیث سے دوسری حدیث کی طرف انتقال کیا ہے۔''

اور اس سے اعتراض نمبر (۵) مینی '' ابن مسعود را الله کی حدیث میں بیر واقعہ نہیں ہے ۔'' کا بھی بخوبی جواب ہو اس سے اعتراض نمبر (۵) مینی ابن مسعود را الله کی حدیث میں واقعہ استقاء مینی پانی طلب کرنے اور عوا کی کہ دوسرے مقام پرخود ہے، شک ہوتو دیکھتے سیح بخاری پارہ (۲۰) تحت " باب قوله: ﴿ يغشى الناس هذا عذاب أليم ﴾ ورتفيرسورة دخان بي تابت ہوگيا كه اسباط كوندتو وہم واختلاط ہوا اور نداس نے ايك حديث كو

<sup>🛭</sup> فتح الباري (۱۱/۲) (۱۲،۵۱۲)

عصحيح البخاري مع الفتح (١/٨٥٥)

#### 

دوسری حدیث سے ملایا، بلکہ خود ابن مسعود کی اس حدیث میں وہ واقعہ موجود ہے۔ دیکھنے کوچشم بینا اور بجھنے کو ول دانا چاہیے، تعصب اور ہث دھرمی کا کوئی علاج نہیں!

۲- ید کهنا که" بیدانتداس کے خلاف ہے جو ثقات نے روایت کیا ہے۔" اب بالکل غلط ہوگیا، اس لئے که ثقات کی روایات لین اس کا مدینہ والا واقعہ خود امام بخاری والش نے متعدد طرق ہے روایت کیا ہے، وہ واقعہ دو مراہ اس وہ ثقات کی روایت کے مخالف نہ ہوا۔ علاوہ ہریں امام بخاری والش نے جس واقعہ کو بزیادت اسباط مکہ کے واقعہ میں شائل نقل کیا ہے، بیروایت کتب صدیث میں بھی موجود ہے، چنانچہ اس کے ہم معنیٰ ای سند ہے بیعتی میں بھی وارد ہے، جس کو حافظ ابن مجر نے فتح الباری میں اور علامہ مینی ضفی نے خودعم ۃ القاری میں نقل کیا ہے اور وہ بیہ تقد وصله الحوزقی والبیہ تھی من روایة علی بن ثابت عن أسباط بن نصر عن منصور، وهو ابن المعتمر، عن أبی الضمنی عن مسروق عن ابن مسعود قال: لما رأی رسول الله ﷺ من الناس إدبارا، فذكر نحو الذی قبله، وزاد: فعمانه فلاحوا، وادی والله من أهل مكة، فقالوا: یا محمد! إنك تزعم أنك بعثت رحمة، وإن قومك قله هلكوا، وادی والله المهم، فلاعا رسول الله الله الله فلائی فسقوا الغیث "، انتھی و نتی البادی حواله مذکورہ و عمدة القاری: ۳ دی ا

"اسباط نے بروایت ابن مسعود بیان کیا کہ رسول کی ٹافیا نے جب لوگوں (کفار مکد) کی اسلام سے برگشتگی دیکھی، تو آپ نے بد دعا کی، تو ان کو قبط پہنچا، لوگ جرنے گے، اسباط نے زیادہ کیا کہ آپ کے پاس ابوسفیان مع چند مکہ والوں کے آیا، سعوں نے کہا: اے محمد الشابی آپ این کو رحمۃ للعالمین سجھتے ہیں، آپ کی قوم مر ربی ہے، خدا سے دعا سیجے (کہ پانی برسائے) تو آپ نے دعا فرمائی، سب پانی برسائے گئے۔"

اس مدیث ہے بھی صاف واضح ہے کہ اسباط کی زیادت اس مکہ کے واقعہ کے متعلق ہے، وہ یہ کہ ابوسفیان نے خود بارش کے لیے دعا کرائی تھی اور آپ نے دعا کی تھی اور لوگ پانی برسائے ہے، اور معلوم ہوا کہ مدینہ کا انس والا واقعہ بالکل دوسرا ہے۔ حافظ ابن جمر نے اس کے ہم معنی ایک حدیث مند احمد سے اس اسناد فدکور سے اور نقل کی ہے، جس کے الفاظ بالکل الفاظ بخاری سے ملتے جیں اور اس سے کھلے طور پر ثابت ہوتا ہے کہ زیادت اسباط مکہ ہی کا واقعہ ہے، نہ کہ مدینہ کا، چنانچہ ملاحظہ ہو، راوی کہتا ہے:

"قال: جاءة رجل، فقال: استسق الله لمضر! فقال: إنك لجري، المضر؟..... قال: فأجيبوا، فما لبثوا أن أتوه، فشكوا إليه كثرة المطر..... فقال: اللهم حوالينا ولا علينا، فجعل السحاب يتقطع يميناً وشمالاً." انتهى (ص: أيضاً)

رفاع کئی بغاری کارٹ کا است بغاری کارٹ کا مشکلات بغاری

" "كدايك مرد (ابوسفيان سردارمصر) آيا، اس نے كہا كد (اپني قوم) مصر كے لئے خدا سے پانى ما تكئے، تو آپ نے اپنى و ك، (تا آپ نے فرمايا كدتو مصر ميں بڑا دلير ہے، آپ نے اپنے ہاتھوں كو اٹھا كر فرمايا: اسے خدا! پانى و ب (تا آخر) راوى كہتا ہے كدوعا قبول ہوئى اور پانى بر نے لگا، پس لوگ نہيں تھہر، ، يہاں تك كد (چند دنوں كے بعد) پھر آئے اور كثرت بارش كى شكايت كى، آپ نے دعا فرمائى "اللهم حو الينا... النے" پس بادل وائيں بائيں بھٹ گيا۔"

اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ بیرواقعہ مکہ معظمہ میں پہلے ہوا اور وہ خص آنے والا ابوسفیان کافر تھا، بدلیل حدیث بینی چواوپر منقول ہوئی۔ لہذا جن لوگوں نے ان دو واقعے کو ایک سمجھا اور مکہ کے واقعہ استبقاء کا خیال ہی نہیں کیا، بلکہ اس کو دو سمجھا، در حقیقت ان سے بی فاش غلطی ہوئی، نہ کہ امام بخاری را طائے ہے، بلکہ امام بخاری را طائے نے تو نہایت ٹھیک سمجھا اور اس سے ان کا فن تاریخ میں نہایت عبور جارت ہوتا ہے اور معترضین کی قلت نظر و عدم تحقیق آشکار ہورہی ہے، اس واسطے تو حافظ این جمر را طائے اس واقعہ کے کل مالہ وما علیہ بی بحث کر کے دمیاطی وغیرہ غیر محقق معترضین کے حق میں فرماتے ہیں:

"وإني ليكثر تعجبي من كثرة إقدام الدمياطي على تغليط ما في الصحيح بمجرد التوهم، مع إمكان التصويب بمزيد التأمل والتنقيب عن الطرق، وجمع ما ورد في الباب من اختلاف الألفاظ." انتهى ● (فتح الباري، حواله مذكور)

'' مجھے بہت تعجب ہوتا ہے کہ صحیح بخاری کی روایات کی تغلیط کے لیے حضرت دمیاطی صاحب فقط ایک وہم پر آمادہ ہوجاتے ہیں، باوجود مزید تامل اور کل طرق پر واقفیت اور ان مختاف حدیثوں کے جمع کرنے ہے، جواس باب میں آئی ہیں، راہ صواب ممکن ہوتی ہے۔''

واتعی امر اور حقیقت حال یکی ہے کہ صحح بخاری پر جس قدر ایرادات باطلہ کئے جاتے ہیں، سب عجلت اور عدم حقیق کا متبجہ ہیں۔ کاش لوگ سجھتے! پس ڈاکٹر صاحب سے امید ہے کہ آپ بھی ہوش کی دواکریں گے اور اپنے باطل احتراض کو والیس کنے میں نامل نہ کرس گے۔

قوله: جو محض كه چه يا دس لا كه حديثوں كے طف كا مدى مواور اس كو يہ بھى نه معلوم موكه رسول الله طق كا مدى مواور اس كو يہ بھى نه معلوم موكه رسول الله طق كا كا مدى الله طق كا مدى اور كون سا واقعد مدينه منوره ميں؟ تواس سے زياده اور كون سا امر تعجب خيز موسكتا ہے۔ البته كى ستره حديث كى پانے والے يجارے سے الى غلطى موكى موتى، تو چندال تعجب كا مقام نه تھا۔ الخ (ص: ٣٧)

أفتول: اويرتفعيل سے معلوم ہو چكا ہے كدامام بخارى رشك كودونوں واقع خوب اچھى طرح سے معلوم تھے



وفيات الأعيان (٣٨٣/٦) ترجمة قاضى ابو يوسف.

www.muhammadilibrary.com غرار المستراك المسترك المسترك المسترك المسترك المستراك المستراك المستراك المستراك الم

### جواب نمبرساا

اس مضمون کی وجہ تحریر ڈاکٹر عمر کریم صاحب تمہید میں یہ ذکر کرتے ہیں کہ ''اخبار اہل حدیث' کاپریل ۱۹۱۸ ہے میں شخ عبدالقادر جیلانی کی غنیه سے حفیوں کو مرجیہ لکھا گیا ہے، اس لئے ہم بھی ترکی بہترکی جواب دیتے ہیں، بایں طور کہ امام بخاری کو امام ذبل نے بدقتی کہا گیا، تو کیا اس سے ان کی شان میں فرق آگیا؟ امام ابوطنیفہ وٹرائٹ کو بھی توجہ یہ حتی کہ زندیق کہا گیا، تو کیا اس سے ان کی خدا واو شان گھٹ گئی؟ آپ تو فرق آگیا؟ امام ابوطنیفہ وٹرائٹ کو بھی توجہ یہ حتی کہ زندیق کہا گیا، تو کیا اس سے ان کی خدا واو شان گھٹ گئی؟ آپ تو خود ہی (ص: ۳۸) میں لکھتے ہیں؟

"اگراس کی جبتی کی جائے کہ س نے کس کو کیا کہا ہے، تو شاید کسی کی ذات بھی محفوظ نہیں رہ سکتی، نہ کوئی محدث نج سکتا ہے نہ کوئی محدث نج سکتا ہے نہ کوئی مفسر نہ اور کوئی ہے۔

قیل إن الإله ذو ولد قیل إن الرسول قد کهنا و آپ بی افساف سے فرما دیں کہ امام بخاری بڑائے گروات کب نج سخی تھی؟ ای بنا پر ان کو بھی برا بھلا کہا گیا، وہ کہنے والے لوگ تو سب مر گئے اور اپنا کیا خدا کے یہاں پاتے بول گے ، ایک آپ زندہ باقی ہیں، لیکن تابہ کے؟ ﴿ وَسَیَعْلَمُ الَّذِیْنَ ظَلَمُوْ الَّیْ مُنقَلَبٌ یَنقَلِبُوْنَ ﴾ [الشعراد: ٢٢٧] آب نے ہفوات کا جواب سنے:

قو له: "تہارے مشکل کشا بلکہ حاجت روا ، جن کی کتاب کوتم مشکلوں اور مصیبتوں میں روز وشب ختم کیا کرتے ہواور اس ختم کوتم قاضی الحاجات اور برآ رندہ مرادات سجھتے ہو۔" (ص: ٣٨)

أفتول: امام بخاری برطف نه مشکل کشانه قاضی الحاجات وغیره بین اور ندان کی کتاب، اور نه ہم ایسا سیحت بین، بلکه کلام رسول تاکیل اور حدیث نبوی میں البتہ یہ برکت سیحت بین که جہاں اس کا دور ہوگا اور اس کی وجہ سے درود شریف کی کثرت ہوگی۔ تو خدا کی رحمت ضرور نازل ہوگی اور وہ رحمت دنیاوی بلاکو دھکے ویے کر دفع کر دیے گ۔ فأنی هذا من ذلك ؟!

قوله: جن كى قبر مثك كى بوكئ تقى، جو درجه كى يغبر كوبهى نصيب نه جوا اور مدت تك لوك اس

کہا گیا کہ اللہ کی اوللد ہے اور بی بھی کہا گیا کہ رسول کا بمن ہے۔



مثک کو لاتے رہے تھے، افسوس کہ ہم اس وقت وہاں موجود نہ ہوئے، ورنہ بہت سا مثک مفت میں جمع کرتے۔ (ص: ایضاً)

ا من بخاری وطن کی قرمشک کی نہیں ہوگئی تھی، بلکه ای مٹی سے مشک کے مانند خوشبو آتی تھی، و بینهما ہون بعید۔ کیا آپ نے سعدی کی گلتان نہیں پڑھی؟ سنے: سعدی وطن فرماتے ہیں:

گلے خوشبوۓ در حمام روزے رسید از دست محبوب برسم بدو گفتم کہ مشکی یا عبیری کہ از بوۓ داآ ویزے تو مستم بکفتا من گل ناچیز بودم ولیکن مدتے باگل نشستم جمال جمنشیں در میں اثر کرو وگرنہ من ہماں خاکم کہ ہستم ●

آپ فرماتے ہیں کہ'' جو درجہ کی تیجیر کو بھی نصیب نہ ہوا۔'' ابتی حضرت! آپ کو کیا معلوم؟ رسول اللہ ﷺ کے پیدنہ کوشیشی میں رکھ لیتیں، <sup>®</sup> اور آپ کی قبر کے بارے

میں حضرت فاطمہ ڈٹھانے بیفرمایا تھا:

ماذا على من شم تربة أحمد أن كل يشم مدى الزمان غواليا كو كي النه يشم مدى الزمان غواليا كو كي الي الي رسول عَلَيْهِ الله مثل كى خوشبو توكيا الي رسول عَلَيْهِ الله مثل كى خوشبو توكيا الي رسول عَلَيْهِ الله مثل كى خوشبو توكيا اوراجها مواكداس وقت آپ و بال تشريف النه مهوك، ورنه مشابده كرك بهى آپ كويقين ندآ تا تو آپ كا كفراور برده جاتا - ﴿ وَإِنْ يَكُو وُا اليّة يُعْدِ ضُوا وَيَقُولُوا سِعْرَ مُسْتَعِدٌ ﴾ [الفر: ٢] تو له : جن كى انقال كى وقت خود رسول الله سَلَيْهُم مع صحابه مُن الله كالله على الله ع

أفنول: اور جب حضرت خصر ملينا امام ابوصنيفه والشيئ كانقال كى بعدان كى قبر سے ٣٠ سال تك فقه برا سے

- گلتان سعدی (ص: 2) جمام میں ایک دن محبوب کے ہاتھ ہے میرے ہاتھ کو ایک خوشبودار مٹی مخینی، میں نے اس ہے پوچھا: تو کستان سعدی (ص: 2) جمام میں ایک دن محبوب کے ہاتھ ہے میرے ہاتھ ہے کہ ایک ہوں، ایک میت تک چول کی ہم نشیں رہی ہوں، ایک میت تک چول کی ہم نشیں رہی ہوں، ساتھی کے جمال نے مجھ پر بھی اثر کر دیا ہے، وگر نہ میں تو وہی مٹی ہوں!
  - ◘ صحيح مسلم كتاب الفضائل، باب طيب رائحة النبي صلى الله عليه وسلم ولين مسه والتبرك بمسحه، رقم الحديث (٢٣٣٠)
    - صحيح مسلم: كتاب الفضائل، باب طيب عرق النبي صلى الله عليه وسلم والتبرك به، رقم الحديث (٢٣٣١)
- جس نے ایک مرتبہ احمد تَالَّدُ کُل قبر کی مٹی سونگھ لی، اے مدتوں اعلی ہے اعلی مشک وعبر بھی سونگھنے کی حاجت نہیں رہے گی۔
   (عبون الانز: ۲۰/۶) پیشعر حفرت علی ٹائٹڈ اور حضرت فاطمہ ٹاٹلا کی طرف منسوب ہے۔

www.muhammadilibrary.com

ال منام مح بناري ال المنافع بناري الله المنافع بناري المنافع بناري المنافع المنافع

۔ تھے اور امام صاحب برابر ان کو پڑھاتے تھے۔ <sup>●</sup> اس پر آپ کو تعجب نہیں آیا اور کسی کے خواب کے واقعے پر اس قدر چیں بہجمیں ہوگئے؟! سنئے \_

> چو غلام آفآبم ہمہ ز آفآب گویم نہ شم نہ شب پستم کہ حدیث خواب گویم ூ

فتوله: ان حضرت پرامام ذیلی نے، جوان کے استاد اور اجلّہ شیوخ سے ہیں، برعی ہونے کا فتو کی دیا ہے ... تا آخر (ص: ۳۸)

ا هنون: امام ذبل کا بینوتی اس بناء پرتھا کدان کو بغداد ہے کی حاسبہ بخاری نے بیغلط خبر ککھ کر بھیج دی تھی کہ امام بخاری بٹائند کہ ہیں: " لفظی بالقرآن محلوق "حالاتکہ بیامام بخاری بٹائند کا ہرگز ندہب نہیں ہے، وہ بڑی کختی ہے اس کا انکار کرتے ہیں، جیسا کہ مفصل میں نے دیباچہ رسالہ ہذا میں بہ سرخی" امام بخاری بٹائند کا خاتی قرآن کا تاکل نہ ہونا۔" لکھا ہے اور کئی عبارات تقل کی ہیں اور کچھ آ کے بھی منقول ہوں گی۔ پس جب امام بخاری بٹائند کا وہ نہیں ہونا۔" لکھا ہے اور کئی عبارات قال کی ہیں جبیاں نہیں ہوگا۔ ہاں امام ذبلی کا ایسا فتو کی دینا ان کی عبلت اور شخصیق نہ کرنے کا متبجہ تھا، جس برآخر میں ان کو کف افسوس مان مور کا ہے۔ ﷺ

فتوله: ایک (قول) کتاب طبقات کبری تاج الدی کی ہے (نقل کرتے ہیں) جوشوافع کے طبقات کی کتاب ہے، اور امام بخاری رشاف چونکہ شافعی المذہب شف اس میں کلھے گئے ہیں۔ (ص: ۳۹)

افتول: امام بخاری را الله کوشانی کہنا بالکل غلط ہے، جیسا کہ ہم اپ مختلف رسالوں میں (جوآپ کے جواب میں پیشتر شائع ہو کے ہیں) مفصل لکھ کے ہیں۔ اگر امام بخاری را الله کے شافعی ہونے کی دلیل یہی ہے کہ بکی نے ان کے حالات کو طبقات شوافع میں لکھا ہے، تو سکی نے امام احمد بن حنبل اور امام داود ظاہری وغیرہ کو بھی طبقات شوافع میں ذکر کیا ہے۔ والانکہ امام احمد اور داود ظاہری خود صاحب اجتہاد بلکہ صاحب ندہب ستقل ہیں۔ امام احمد بن حنبل فرکیا ہے۔ منبلی نمیب نکلا اور داود ظاہری سے فرقہ ظاہر یہ تو کیا آپ صلیوں کو بھی شافعی کہیں گے؟ اس بناء پر تو چار ندہب سے تین می ندہب رہ جائیں گے۔ و لا یقول بذلك إلا من سفه نفسه!!

<sup>•</sup> رد المحتار (١/ ٥٧) حاشية الطحطاوي (١/ ٤٠) يواله نضيلة الشيخ مولانا ارشاد الحق اثرى الله كا قادات سے بـ

جب آ فاب میرا غلام ہے، تو میں سب ای سے کبول گا، میں رات ہوں نہ رات پرست کہ خواب کی باتیں کروں۔

<sup>•</sup> تفصیل کے لیے ریکھیں: هدي الساري (ص: ٤٩٠)

٥ طبقات الشافعية للسبكي (٢٧/٢، ٢٨٤)

www.muhammadilibrary.com
داری ۱82 گانت بخاری الله مشکلات بخاری

فتو له: یه واقعه مقدمه فتح الباری اور دیگر متعدد کتب میں موجود ہے، ہم یہاں پر اس کو دو کتابوں سے نقل کرتے ہیں، ایک کتاب طبقات کبرئ تاج الدین کی سے، دوم مقدمہ فتح الباری سے:

اول:قال أبو حامد بن الشرقي: "ابو عامد بن شرقی نے کہا کہ میں نے امام بخاری کو سعید بن مروان کے جنازہ میں ویکھا اور امام ذبلی بوچھتے تھے اساء اور کئی اور علل کو اور گزرتے تھے اس میں بخاری مثل تیر کے، پس نہیں گزرا تھا اس پر ایک مهیدنہ یہاں تک کہ کہا امام ذبلی را لیٹ نے بیہ کہا کہ خبروار جو خض کہ جائے مجلس میں بخاری کے بہاں وہ مہیدنہ یہاں تک کہ کہا امام ذبلی را لیٹ نے بیہ کہا کہ خبروار جو خض کہ جائے مجلس میں بخاری کے بہاں وہ مہید نے بیاں بس وہ سے آگر اور اس سے منع کیا، مگر انہوں نے نہ مانا، پس دوبارہ مسئلہ لفظ (قرآن) کے تکلم کیا ہے اور جم نے بخاری کو اس سے منع کیا، مگر انہوں نے نہ مانا، پس نزویک ان کے مت جاؤ، کہتے ہیں جم کہ تھے بخاری اس امر کے قائل کہ تلفظ قرآن کا مخلوق ہے، اور مجمد بن کہا کہ جس محض نے گان کیا کہ تلفظ قرآن کا مخلوق ہے، اس کے پاس نہ بیٹھنا چا ہے، اور دنہ اس سے بولنا چا ہے، جس محض نے بیگمان کیا کہ قرآن کلام اللہ کا غرقاق ہے اور جمد نے گمان کیا کہ ترق نیاں کیا کہ قرآن کلاق ہے بہا کہ میں نے محمد بن کیلی کو سا کہتے تھے کہ قرآن کلام اللہ کا غیر مخلوق ہے اور جمد نے گمان کیا کہ اللہ کا غیر مخلوق ہے اور جمد نے گمان کیا کہ اللہ کا خواتی ہے، بہا کہ میں نے محمد بن کیلی کو سا کہتے تھے کہ قرآن کلام اللہ کا غیر مخلوق ہے اور جمد نے گمان کیا کہا کہ میں جائے محمد بن السام غیر تھاں کے پاس نہ بیٹھنا چا ہے۔ اور جو محف اس کے بعد پاس جائے محمد بن اساعیل کے پس اس کہتی متبرم جانو، میں واسطے کہیں جائے گان کی مجلس کی مجلس جانو، میں واسطے کہیں جائے گان کی مجلس کی مجلس کا موگا۔

اس کے پاس نہ بیٹھنا چا ہے اور نہ اس سے بولنا چا ہے جو دو محفی اس کے بعد پاس جائے محمد بن اساعیل کے پس اس کو مجمد بن اساعی کہیں واسطے کہیں واسطے کہیں جائے گان کی مجلس کی مجلس کی مجرب کا موگا۔

(ص: ۲۹، ۲۹)

أفتول: عبارت اولى مين صرف دو باتين بين:

ا۔ خلق قرآن کا قائل کافر ہے۔

٢۔ خلق لفظِ قرآن كا قائل مبتدع ہے۔

اورامام بخاری رشش پردوسری شق کا الزام لگایا گیا ہے کہ وہ قرآن مجید کے الفاظ کے فاق کے قائل سے، بدالزام بالکل غلط اور نا قابل مسموع ہے، افسوس کہ آپ نے مقدمہ فتح الباری سے اگلی عبارت نقل نہیں کی، جس سے بدامر واضح طور سے معلوم ہوجا تا کہ امام بخاری رشش نہ نہ نفظ قرآن کے فاق کے قائل سے، نه نفس قرآن کے فاق کے، اور وہ بھی خود امام بخاری رشش کے اقرار سے۔ چنائچہ ملاحظہ ہو حافظ ابن حجر رشش مقدمہ فتح الباری مسمی بہ هدی الساری اور تهذیب التهذیب جلد تاسع میں غنجار کی تاریخ بخاری سے نقل کر کے فرماتے ہیں:

"قال محمد بن نصر: سمعت محمد بن إسماعيل يقول: من زعم أني قلت: لفظي بالقرآن مخلوق، فهو كذاب، فإنى لم أقله ..... قال أبو عمرو: فأتيت البخاري ..... فقلت: يا أبا عبد الله! ههنا من يحكى عنك أنك تقول: لفظي بالقرآن مخلوق؟ .....

www.muhammadilibrary.com دنان کی دارک کا دارک کا

فقال: يا أبا عمرو! احفظ عني من زعم من أهل نيسابور أنني قلت: لفظي بالقرآن محمد مخلوق، فهو كذاب، فإنى لم أقله ..... وقال الحاكم: سمعت أبا الوليد حسان بن محمد الفقيه يقول: سمعت محمد بن نعيم يقول: سألت محمد بن إسماعيل لما وقع في شأنه ما وقع عن الإيمان، فقال: قول و عمل، ويزيد وينقص، والقرآن كلام الله غير مخلوق، وأفضل أصحاب رسول الله تملي أبوبكر ثم عمر ثم عثمان ثم على، على هذا حييت، وعليه أبعث إن شاء الله تعالى. "انتهى •

(هدي الساري، مصرى: ٩٢، تهذيب التهذيب: ٩/ ٥٠، ٥٥)

'' محمہ بن نصر مروزی نے کہا: ہیں نے امام بخاری سے سنا، فرماتے تھے کہ جس شخص نے بید گمان کیا کہ ہیں نے کہا ہے، قرآن کے ساتھ میرا لفظ مخلوق ہے، وہ شخص جھوٹا ہے، ہیں نے ایما نہیں کہا ہے، ابوعمرو (کو بیس کر یقین نہیں آیا، تو دہ خود امام بخاری کے پاس آئے، چنا نچہ انہوں) نے کہا کہ ہیں (خود) امام بخاری کے پاس آیا اور کہا: اے ابوعمبداللہ (بخاری) یہاں (نیشا پور ہیں) بعض لوگ آپ کی طرف سے بخاری کے پاس آیا اور کہا: اے ابوع بداللہ (بخاری) یہاں (نیشا پور ہیں) بعض لوگ آپ کی طرف سے نقل کرتے ہیں کہ آپ فرماتے ہیں کہ بیرا لفظ قرآن کے ساتھ مخلوق ہے۔ (کیا بیری ہی امام بخاری نے فرمایا: اے ابوعمرو! میری اس بات کوخوب پر رکھنا کہ جس شخص نے نیشا پور والوں سے بید گمان کیا کہ ہیں نے فرمایا: اے ابوعمرو! میری اس بات کوخوب پر رکھنا کہ جس شخص نے نیشا پور والوں سے بید گمان کیا کہ ہیں نظم نے نور مایا کہا، اور حاکم نے بالا ساد امام بخاری سے نقل کیا ہے، محمہ بن فیم کہتے ہیں کہ جب (لوگوں نے) امام بخاری کی شان میں واقع کیا (الزام غلط وافتراء و کذب) تو میں نے امام بخاری سے ایمان کیا ہی بابت پوچھا، تو فرمایا کہ ایمان میں (نام ہے) قول اور عمل کا اور وہ بردھتا ہے اور گھٹتا ہے، قرآن مجمیداللہ کا کانام ہے اور مخلوق نہیں ہی مردر واٹین بھر عمر واٹین بھر عمر واٹین بھر عمر واٹین بھر عمر واٹین بھر عمل واٹین ہی میں افضل ابو بکر واٹین ہیں، بھر عمر واٹین بھر عثان واٹین بھر علی واٹین اس عقیدہ پر میں زمرہ وں اور خدا نے جاہا تو اس بر مروں گا اور اس بر اٹھایا جا قوں گا۔''

ندکورہ عبارت سے صاف معلوم ہوا کہ امام بخاری اللظ نے نظل قرآن کے قائل تھے، نہ خلق الفاظ قرآن کے، البتہ حاسدین نے امام ذبلی کو بغداد سے غلط خبر پہنچائی، اس لئے انہوں نے ایسا فتو کی جاری کیا کہ جو خلق قرآن کا قائل ہو، وہ بدعتی ہے۔ امام بخاری اللظ تو قائل ہی نہ تھے، پس وہ اس فتو کی کے مصداق کس طور پر ہوئے؟ جو خض خلق الفاظ قرآن کا قائل ہوگا، وہ البتہ برعتی ہے۔ امام بخاری اللظ نہ کبھی قائل تھے، نہ ہوئے، پس وہ بدعتی بھی نہیں ہوئے۔ پس امام ذبلی کا یہ فتو کی حسب حدیث انہیں پر عائد ہوئے گا، امام ذبلی پر کمال افسوس ہے کہ انہوں نے نفس امر

<sup>●</sup> هدي الساري (ص: ٤٩١) تهذيب التهذيب (٤٦/٩)

كى تحقيق ندكى اور يارول كے بھندے ميں كئے اور بغير سمجھ بوجھ نتوى شائع كر ديا، يا يه كه حسد اور "المعاصرة أصل

المنافرة" نے ان کواس خلاف شان امر پرمجبور کیا، جیسا که آ کے ندکور ہوتا ہے۔ع۔ حسود راجہ کنم کوزخود برخ دراست.

قوله: حضرت امام ذبل نے حضرت امام بخاری کومبتدع اور بدرین تفہرایا (الی قوله) جب بید بدعتی تفہر این اس کے مقلدین بھی بدعتی ہوئے۔ (ص: ٤٠)

أهول: بالكل غلط ب، امام ذبلی نے كہيں ہى ينہيں كہا (اور ندآپ نے نقل كيا) كدامام بخارى درالله مبتدع بين، بلكه يدكها كه بوقض الفاظ قرآن كے خات كا قائل ہو، وہ مبتدع ب، اور امام بخارى درالله تو اس كے قائل ہى ند سے، البذا وہ ہرگز اس كے مصداق نہيں ہو سكتے - جيسا كد گزرا، اس پرآپ نے آگے جو نتيجہ متفرع كيا ہے كدان كے مقلدين ہى بدعتى ہوئے، يہ بناء فاسد على الفاسد ہے - كونكہ وإذ ليس فليس!

فتوله: اوگول كوان كر اته مجالست اور خالطت كرنے سے منع كيا اور بيكها كد جوان كے پاس جائے، وہ ميرے ياس ندآئے۔ (ص: البينية)

افتول: بیسب حضرت حسد کا کرشمہ علی بہلے تو یہی امام ذبلی بڑے تپاک سے امام بخاری راطف کے استقبال کو

نكلے تھے اور اپنے تلاندہ كو بھى بايں الفاظ ابھارا تھا:

" من أراد أن يستقبل محمد بن إسماعيل غداً، فليد قبله، فإني أستقبله، فاستقبله... الخ. ومن أراد أن يستقبل محمد بن إسماعيل غداً، فليد قبله مذكوره)

'دلین کل صبح جس کوامام بخاری کے استقبال کے لئے چلنا ہو، وہ سیار، میں خود بھی چلوں گا، چنا نچہ جا کر استقبال کیا۔''

اور جب امام بخاری بڑلٹے نیشا پور میں قرار گزیں ہوئے ، تو اپنے تلا نہ ہو کو ان کی خدمت میں جا کر حدیث سننے کا ماس الفاظ حکم دیا:

"اذهبوا إلى هذا الرجل الصالح العالم فاسمعوا منه. . . الخ♥ (هدي الساري)

' دلیعنی اس نیک مرد عالم کی خدمت میں جاؤ اوران سے حدیث سنو''

جب لوگوں نے امام بخاری کی مجلس میں جانا شروع کیا، تو ادھرامام ذبلی کا رنگ پھیکا پڑنے لگا اوران کی ممجلس خالی ہونے لگا ، آخرش آتش حسد سینہ میں اٹھی اور امام بخاری پر ایک غلط الزام لگا کر لوگوں کو ان ہے برگشتہ کر دیا، حافظ ابن مجر براللنہ لکھتے ہیں:

- حد کرنے والے کا کیا کروں، وہ تو از خودرنج میں جاتا ہے!
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٩٠)
    - 🛭 مصدر سابق

www.muhammadilibrary.com دناری کی بناری (۱85 کی کاری کالت بناری

"قال: فذهب الناس إليه، فأقبلوا على السماع منه، حتى ظهر الخلل في محلس محمد بن يحيى، قال: فتكلم فيه بعد ذلك ...إلى قوله: حسداً." انتهى (هدى الساري: ٩١)
"جب امام ذبلى كحم علوكول نے امام بخارى كے پاس جانا اوران سننا شروع كيا، تو امام ذبلى كى مجلس ميں ظل ظاہر ہوا، بس اس كے بعد انہول نے امام بخارى كى شان ميں حمد سے كلام كرنا شروع كيا۔" وَلَيْعُمَ مَا قِيْلَ:

حسدوا الفتی إذ لم ينالوا سعيه والقوم أعداء له و محصوم کضرائر الحسناء قلن لوجهها حسداً وزوراً إنه لدميم. فقوله: اب آپ لوگول کواس مين دم مارنے کی جگه ائتين ربی اوران کی احادیث کا بھی پچها عتبار باقی نہيں رہا، پس کتاب بخاری از بائے بسم اللہ تا تا گئت پائي اعتبار سے ساقط ہوگی اور آپ حضرات کی اصل پونجی غائب شد - (حن ایضاً)

افتول: تم حاسدین کا تو دلی منشا بی ہے کہ سیج بخاری کا اعتبار و نیا ہے اٹھا دیں اور تم نے اس میں کوئی کسر کیا باقی چیوڑی ؟ لیکن یہ خدا کا فضل ہے کہ جس قدرتی اس کے پیچھے پڑتے ہو، اس کا کمال مزید ظاہر ہوتا جاتا ہے۔ مشک کوکریدتے ہوتو خوشبو دوبالا ہوتی ہے، تبہارے اعتراض پر ہمارے جواب سے سیح بخاری کا من اُولد تا آخرہ پایئہ اعتبار ارفع ہوگیا۔ ہاں آپ کے اعتراض کی پوٹی البتہ غائب ہوگی، ہمارے دم مارنے کی بہت پچھے جگہ باتی ہے، خدا اس دم کوسلامت رکھے اور تمہاری دم بازیوں سے بچائے۔

فوله: من ورچه خياليم فلك ورچه خيال . (ص: ايضاً)

أهول: كمال حد نے آپ كوضح مصرع لكھنے سے بھى اندھا كرديا، سنئے" خياليم" مشكلم مع الغير كا صيغہ ہے، اس كى ضمير" من" لانا صحح نہيں۔" مادر چه خياليم" لكھئے، اور دوسرا مصرع مجھ سے سنئے۔ع۔ كاريكہ خدا كند فلك راجه مجال €

اب اس کے بعد والے مضمون کا جواب سننے، جس کی ابتداء میں آپ نے المجر سے میں نمبر (۱۳) ککھا ہے اور اخبار ''اہل فق' (جس، شارہ نمبر ۵، ص: ۵ تا ۷، مورند ۱۳ رکیج الاول کاچ برطابق ۵ اپریل وجے ) میں نمبر (۱۵) کے میڈنگ سے شائع ہوا، جس کی سرخی سے " بخاری میں موضوع حدیثیں ۔''

<sup>•</sup> انہوں نے نوجوان سے حسد کیا جب اس کی رفعت چھونہ سکے، قوم اس کی دشمن اور رقیب بن عمی، حسینہ کی سوتوں کی طرح، جنہوں نے حسد اور جھوٹ میں اس کے خوبصورت چہرے کو بدصورت کہا۔

ہم کس خیال میں ہیں اور آسان کس خیال میں؟ جو کام خدا کرے وہاں آسان کے دم مارنے کی کیا مجال؟!

www.muhammadilibrary.com

رفار کا گئی بغاری (مشکلات بخاری) (۱86: ۱86: ۱86: کاری (مشکلات بخاری (مشکل

# ''صحیح بخاری میں کوئی حدیث بھی موضوع نہیں ہے۔''

ڈاکٹر عمر کریم صاحب نے دعویٰ کیا ہے کہ صحیح بخاری میں احادیث موضوعہ بھی ہیں، چنانچہ اپنے زعم فاسد کے مطابق دو حدیثوں کونقل کر کے موضوع بتلایا ہے اور موضوعیت کی جو دلیل دی ہے، وہ بالکل ای مثل کے مصداق ہے کہ ''زمین گول ہے، اس لئے کہ چاول سفید ہے۔''چنانچہ ملاحظہ ہو۔

ا ـ فتوله: "ليكونن من أمتى أقوام يستحلون الحرو الحرير والخمر والمعازف .

''لینی آنخضرت مُنافِظُ نے فران کہ ہمارے امت میں ایسے لوگ ہوں گے جو زنا ، ریشی کپڑا، شراب اور معازف (غنا آلات الہوونيره) كوهلات مجسيں گے۔''

(بخاري مطبوعه أحمدي: ١٣٧٧) كتاب الأشربة، باب ما جاء فيمن يستحل الخمر ويسميه بغير اسمه.)

امام شوکانی (وہابیوں کے پیشواتا آخر) نے اپنی رسالہ " إبطال دعویٰ الإجماع علی تحریم مطلق السماع " میں بنبیت بخاری کی اس حدیث اور دیگر احادیث کے، جواس مضمون کی حدیث کی کتاب میں ہو، بیلکھا ہے:

"في تحريم المعازف وسائر الملاهي أحاديث مروية في غاية الكثرة، ولكنها متكلم عليها من أثمة الحديث وبعضهم يحزم بوضعها. (ويكمورماله تمكورمطوع أنور محمدى لكهنو، ص: ٣٣، جو چندرماله كرمطوع أنور محمدي لكهنو، ص: ٣٣، جو

'' یعنی معازف اورسب ملاہی کی حرمت میں اگر چہ کثرت سے احادیث ہیں، کیکن ان سب پر ائمہ حدیث نے کلام کیا ہے، اور بعض ائمہ حدیث ان سب کوموضوع کہتے ہیں۔''

پس ائمہ حدیث کی تصری سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ معازف کی حرمت کی جس قدر حدیثیں ہیں، خواہ وہ بخاری میں ہوں اور کسی کتاب میں، وہ سب منظم علیہا اور موضوع ہیں۔ (ص: ۴۰، ۴۱)

أهول: أو لأ: تو قول منقول مين كهيل بخارى كأصراحناً ذكرنيين باور چونكه بخارى كى كل حديثون كاأصح الصحيح بونا ائمه حديث تسليم كر يكي بين، لبذا ان كا قول من قبيل عام مخصوص منه البعض باوريه مسلمسلم ب: وما من عام إلا وقد حص منه البعض، فافهم إ●

● امام شوکانی وطن دیگر ائمه کی طرح مجرد کسی حدیث کے صحیحین میں ہونے ہی کو قائل احتجاج سیجھتے ہیں اور اس بر کسی بحث و تحقیق ﴾

شانيا: وضع كا قول صرف بعض ائمه كا به نه كل كا، لهل وه جيز قبول مين نبيل آسكتا ـ لأن الشاذ كالمعدوم! المان ائمه حديث في جو ان حديثول كويتكلم فيه كها ب، اس سے حديث بخارى متثنى ب، اس لئے كه اصول حديث ميں ميم حله بھى مطه بوچكا بكه كمام بخارى والله كاكى حديث كوروايت كرنا، يبى اس كى صحت كى كافى دليل بــــ (ويكھنے: الأمر المبرم)

- دا جعان کسی حدیث کا موضوع ہونا بایں طور ہوتا ہے کہ اس کی سند میں کوئی رادی وضاع ہو، یا وہ متعلم فیہ اس وتت ہوگی جب اس کی سند کو جانچتے ہیں، تو ہم کوسب رادی شقہ ملتے ہیں، تو ہم کوسب رادی شقہ ملتے ہیں، چنانچہ ملاحظہ ہو:
- ا۔ اس کا پہلا راوی ہشام بن محمار ہے، اس کو بیلی بن معین نے لقد اور ابوحاتم اور داقطنی نے صدوق اور نسائی نے لا بأس به کہا ہے۔ <sup>●</sup> (دیکھے:میزان الاعتدال، جلد دوم)
- ۔۔ دوسرا راوی جس سے ہشام ہوایت کرتے ہیں،صدقہ بن خالد ہے، اس کو حافظ ابن جرتقریب میں ثقہ فرماتے ہیں اور فتح الباری میں لکھتے ہیں:

"صدقة هذا ثقة عند الحميع، قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: ثقة ابن ثقة، ليس به بأس، ... إلى قوله: و نقل معاوية بن صالح عن ابن معين: الا صدقة بن حالد ثقة، " انتهى (٣٤٨/٢٣)

"لین صدقه راوی کل ائمه صدیت کے نزویک ثقه ہے، اللہ احمد نے اس کو ثقه ولد ثقه اور لاباس به فرمایا ہے اور یکی بن معین نے بھی صدقه کو ثقه فرمایا ہے۔"

س۔ تیسرا راوی عبدالرحن بن بزید بن جابر ہے، جس سے صدقہ روایت رہے ہیں، حافظ ابن جمرتقریب میں اس عبدالرحن کو تقد کھتے ہیں، اور علامہ ذہبی میزان میں اس کو " أحد العلماء الثقات "فرماتے ہیں اور کھتے ہیں کہا ہے۔ € کہاں کو یکی بن معین نے تقداور امام احمد نے لا بأس به اور ابوحاتم نے صدوق کہا ہے۔ €

<sup>→</sup> كي ضرورت ثيل يحقة ، قرمات إلى: "واعلم أن ما كان من الأحاديث في الصحيحين، أو في أحدهما، جاز الاحتجاج به من دون بحث، لأنهما التزما الصحة، وتلقت ما فيهما الأمة بالقبول،" (نيل الأوطار: ١/ ١٤) ثير قرمات إلى: "ولا نزاع في أن خبر الواحد إذا وقع الإجماع على العمل بمتقضاه، فإنه يفيد العمل، لأن الإجماع عليه قد صيره من المعلوم صدقه، وهكذا خبر الواحد إذا تلقته الأمة بالقبول، فكانوا بين عامل به ومتأول له، ومن هذا القسم أحاديث صحيحي البخاري و مسلم، فإن الأمة تلقت ما فيهما بالقبول " (إرشاد الفحول: ١/ ١٣٨) قطر الولي (ص: ٢٣٠)

<sup>●</sup> ميزان الاعتدال (٣٠٢/٤) تهذيب التهذيب (١١/ ٤٦)

۵ فتح الباري (۱۰/ ۵۶) تقریب التهذیب (ص: ۲۷۰)

ميزان الاعتدال (٩/٢) تقريب التهذيب (ص: ٣٥٣)

ون محم بخاري المحمد الم

- ۵۔ پانچوال رادی عبدالرحمٰن بن عنم اشعری ہے، فتح الباری میں ان کی بابت ہے: " و ثقه العملي" (۲۳/ ۱۳۹ میں اور ۳٤۹ ) یعنی عجلی نے ان کو ثقہ کہا ہے، اور تقریب التہذیب میں ہے کہ یہ کبار ثقات تابعین میں سے ہے، اور تقدیب التهذیب التهذیب جلد سادس میں ہے کہ ان کو محمد بن سعد نے ثقہ اور عجلی نے ثقہ اور یعقوب بن شیبہ نے ثقہ کہا ہے۔ € ہے اور ابن حیان نے ثقات میں ذکر کیا ہے۔ €
- ۲۔ چھٹے راوی ابو عامر ٹلائٹ صحابی ما ابو مالک ٹلاٹٹ اشعری صحابی جیں اور کل صحابی بالاتفاق عدول (ثقد) ہیں اور اسم صحابی کا ترود چندال مفنز نہیں، جسیسا کہ اصول حدیث میں طے شدہ ہے۔
  - 2\_ ساتویں رسول الله طافع صادق العبدوق بیر

اب فرمایئے کہ حدیث ندکورکوسوائے ہے۔ کے حسن تک نہیں کہدیتے ، چیہ جائیکہ وہ ضعیف یا موضوع ہو؟ '

اللَّهُ أَكبر! ﴿ كَبُرَتُ كَلِمَةً تَخُرُمُ مِنْ أَفُواهِمُ إِنَّ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ [الكهف: ٥]

خامساً: کسی حدیث کا موضوع ہونا متن حدیث ہے جی معلوم ہوجاتا ہے، بایں طور پر کہاس کے الفاظ یا معانی رکیک و بربط ہوں، یاعقل کے مخالف ہو، یاحس ومشاہرہ اسکورفع کرے۔ €

(مقام، ابن صلاح، تدريب الراوى، فتح المغيث)

جمد الله ان كل امور سے حديث بخارى كامتن بالكل پاك ہے اور راوى سي تم كھا كراس كى صدافت بيان كرتا بي: "والله ما كذبنى سمع النبي عَلِي ... الحديث " (بحاري)

ان بدیبی امور کے باوجود کیونکراس کوکوئی عقلندموضوع کہہسکتا ہے؟

سادساً: اس حدیث کی بابت اب تک سی نے کوئی اعتراض بھی نہیں کیا سوائے ابن حزم کے کہ انہوں نے غلطی سے اس تعلق بخاری کو انقطاع سجھ لیا تھا، اس کا جواب حافظ ابن حجر نے فتح الباری میں دیا ہے:
"هذا الذی قاله حطاً نشأ عن عدم تأمل ." (۳٤٧/۲۳)

- 🗨 تهذیب التهذیب (۲۰۳/۷) فتح الباري (۱۰/ ۵۶) تقریب التهذیب (ص: ۳۹۳)
- ◙ تهذيب التهذيب (٢٢٥/٦) فتح الباري (١٠/٥٥) تقريب التهذيب (ص: ٣٤٨)
- ◙ مقدمة ابن الصلاح (ص:٨٥) تدريب الراوي (١/ ٢٧٥) فتح المغيث (١/ ٢٦٩)
- صحيح البخاري: كتاب الأشرية، باب ما جاه فيمن يستحل الخمر ويسميه بغير اسمه، رقم الحديث (٢٦٨)
  - 🗗 فتح الباري (۲/۱۰)

www.muhammadilibrary.com المحمد المعالمة المحمد المعالمة المحمد المحمد

''لین ابن حزم نے جو اس کومنقطع کہا ہے، اس میں ان سے بعجہ عدم تامل خطا ہوگئ ہے۔''

اور علامه عینی نے فرمایا:

"وههم ابن حزم في هذا." ◘ (٢/١٠) (بليني اس دعوي انقطاع ميں ابن حزم كو وہم ہوگيا ہے۔" اور قاضي شوكا في نے فرمايا:

"أخطأ ابن حزم في دعوى الانقطاع من وجوه." (نيل ٧/ ٣١٤)

"لعنی این حزم نے جواس صدیت کے منقطع ہونے کا دعویٰ کیا ہے، اس میں کی وجوں سے خطا کی ہے۔" معلوم ہوا کہ تعلیق ذکور منقطع نہیں بلکہ متصل ہے۔

سابعاً: آپ نے امام شوکانی کے قول سے مدیث نہ کور کا موضوع ہونا ثابت کرنا چاہا ہے، آ یے ہم خود امام شوکانی سابعا: آپ نے امام شوکانی سے اس کی عدم موضوعیت بلکہ صحت کا اقرار کرا دیتے ہیں، سنتے ! وہ نیل الاوطار میں مدیث نہ کور کی بابت فرماتے ہیں:

كے تحت میں فرماتے ہیں:

"والحديث صحيح، وإن كانت صورته صورة التعليق. " (عمدة القارى: ١٠/ ٩١/) اور حافظ ابن حجر الطفية كا قول يحى الماحظه مو، فرماتے بين:

"والحديث صحيح معروف الاتصال بشرط الصحيح... ٥ الخ (فتح الباري: ٣٤٨/٢٣)

درینی مدیث ندکور سیح متصل بشرط العیج ہے۔ پس جمد الله کد اکمه مدیث کی تقریحات مفصلہ سے مدیث

بخارى كالتيح مونا ثابت موكميا اورآب كا وعوى موضوعيت باطل ! ♥ فالحمدالله ثم الحمد الله!

٢- فتوله: "عن أبي هريرة قال قال النبي عليه لله يزني الزاني وهو مؤمن، ولا يشرب الخمرحين يشرب، وهو مؤمن، ولا يسرق حين يسرق، وهو مؤمن... الخ"
 (بعارى مطبوعه أحمدى: ٣٣٦، كتاب المظالم، باب النهبي بغير إذن صاحبه)

<sup>🛭</sup> عمدة القاري (۲۱/ ۱۷۵)

نیل الأوطار (۳۱٤/۷) (مؤلف)

عمدة القاري (۲۱/ ۱۷۵)

<sup>🛭</sup> فتح الباري (۱۰/۲۰)

<sup>•</sup> نيزاس مديث كم متعلق مزيد تفسيل ك ليه ويمسين: تحريم آلات الطرب للعلامة ناصر الدين الألباني وطش (ص: ٣٩)

- ا ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي ... ﴾ الخ
- ٢ ﴿ وَ الَّذَٰنِ يَأْتِينِهَا مِنْكُمْ ﴾ الأية

ان دونوں آیتوں کے مخاطب مومن ہیں نہ یبود و نصاریٰ، لہذا ہم حدیث مذکور کے راویوں کو جھوٹا جانتے ہیں، رسول الله مُنْ اللّٰمُ عَلَيْظُ قرآ ﴿ مِحيد کے خلاف ہر گز کوئی حکم نہیں فرما سکتے۔

أفتول: أولا: جرح حديث كى ابر محدث سے ہونى چاہي، امام ابوصنيفه راطنة؛ بالا تفاق محدث نه سے، نه كى في ابن خلدون في ابن خلاون في ابن في

"قولنا هذا رأي " يعنى جمارا قول وعلم رائ ب، روايدة نبيس ب، پس حديث پران كى جرح بجوى نيرزد! ثافيا: امام صاحب في مديث كوموضوع نبيس كها، بلكه ان عن قياس ميس بير حديث بظاهر قرآن كى آيتول ك خالف معلوم جوئى اور وه رسول الله مَا يَقْتُم كى شان ميس بجه كه نبيس سنت تقيم، راويوں پر ہاتھ صاف كر ديا اور ان كوجھوٹا كهدديا، نه كى خاص راوى كى تقرح كى اور نه كى كا كاذب ہونا ثابت كيا۔

شالتا: ہم حدیث ندکور کو جب ائمہ جرح و تعدیل کے سامنے پیش کرتے ہیں، تو سب اس کے راویوں کی توثیق کرتے ہیں، کو سب اس کے راویوں کی توثیق کرتے ہیں، کوئی بھی کسی کو کا ذب نہیں کہتا، چنانچہ ملاحظہ ہو:

ا۔ حدیث نہ کور کا پہلا راوی سعید بن کثیر بن عفیر ہے، تقریب التھذیب میں ان کو "صدوق عالم" کہا گیا ہے، اور خلاصہ میں ہے کہ ابن عدی نے ان کو صدوق اور ثقہ کہا ہے اور میزان الاعتدال میں ان کو "أحد الثقات" اور "نقة عند الناس "کہا گیا ہے، ہدی الساری میں ہے کہ ان کو ابن معین نے ثقہ اور ابو حاتم نے صدوق اور نسائی نے صالح الحدیث کہا ہے، اور تھذیب التھذیب جلد چہارم میں ہے کہ ان کو ابو حاتم نے صدوق اور ابن حیان نے تقات میں اور یکی بن معین نے بروایت ابن جنیدان کو ثقہ اور لا باس به کہا ہے۔ 

صدوق اور ابن حیان نے ثقات میں اور یکی بن معین نے بروایت ابن جنیدان کو ثقہ اور لا باس به کہا ہے۔

مقدمة ابن خلدون، ص: ٢٥٦، الفصل السادس: علوم الحديث

<sup>🛭</sup> تاریخ بغداد (۲۵۲/۱۳) نیز قرماتے تھے: "عامة ما أحدثكم به خطأ " (تاریخ بغداد: ۱۳/ ۲۵۵)

<sup>€</sup> ميزان الاعتدال (٢/٥٥/١) تهذيب التهذيب (٦٦/٤) هدي الساري (ص: ٤٠٦) تقريب التهذيب (ص: ٢٤٠)

www.muhammadilibrary.com\_ المعالمة الم

- ۲۔ دومرا راوی لیث بن سعد ہے۔ ان کو تقریب انتھذیب میں '' لقتہ'' اور '' شبت'' کہا گیا ہے، اور میزان الاعتدال میں ہے: '' لقة حجة بلا نزاع '' اور خلاصہ میں ہے کہ ان کو امام احمد اور یجی بن معین اور بہت ہے لوگوں نے لقہ کہا ہے اور تھذیب التھذیب جلدہشتم میں ہے کہ ان کو ابن سعد نے لقہ اور امام احمد نے لقہ و شبت اور ابن معین نے لقہ اور ابن مدین اور عجلی اور نسائی نے لقہ اور ایو قوب بن شیبہ نے لقہ اور ابو زرعہ و ابن خراش وعمر و بن علی نے صدوق کہا ہے، اور ابن حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے۔ •
- س۔ تیرا راوی عقیل بن خالد بن عقیل ہے۔ تقریب الشھذیب میں ان کو ثقد اور ثبت کہا گیا ہے، اور ذہبی نے میزان الاعتدال میں ان کو ثبت ( ثقد کہا ہے اور امام میزان الاعتدال میں ان کو ثبت ( ثقد کہا ہے اور امام احمد نے بھی ثقد کہا ہے، اور تھذیب التھذیب جلد ہفتم میں ہے کہ ان کو امام احمد اور محمد بن سعد نے ثقد اور ابوزرعہ نے صدوق و ثقد اور ابوحاتم نے " لا بأس به " اور ابن معین نے ثقد مجت اور عجل نے ثقد کہا ہے اور ابن حیان نے ثقت میں نے ثقتہ کہا ہے اور ابن حیان نے ثقتہ میں نے ثقتہ کہا ہے۔ ●
- ۳۔ چوتھا راوی زہری ہے۔ بعنی ابن سہاب محمد بن مسلم، بیمشہور ثقہ تابعی ہے، ان کی ثقابت کل محدثین کے ہاں مسلم ہے، ان کی تعریف و نقوصیف ہے، اساء رہال کی کل کتب مملو ہیں۔ دیکھوتقریب و خلاصہ و میزان و مہذان و تہذیب وغیرہ۔ ❸
- ۵۔ پانچواں راوی ابو بکر بن عبدالرحمٰن بن حارث بن بشام ہے۔ ان کو تقریب التهذیب میں تقد کہا گیا ہے، اور خلاصہ میں ان کو "فقة فقیه عالم سخی کثیر الحدیث کم کیا ہے اور تهذیب التهذیب جلد دواز وہم میں ہے کہان کو واقد کی نے تقداور بمن خراش نے تقد کرکیا ہے۔ اور ابن حبان نے تقات میں ذکر کیا ہے۔ ●
- حصے رادی حضرت ابوہریرہ وہاٹھ صحابی ہیں اور کل صحابی ثقہ ہوتے ہیں، اور ساتویں رسول الله منافی مادق المصدوق ہیں، غرض سب کے سب ثقہ ہیں۔

یہ حدیث سیح بخاری میں دوسری جگہ (کتاب الحدود، پارہ ۲۷) بھی آئی ہے۔ € وہاں بھی یکی سب ثقہ راوی ہیں جو اوپر ندکور ہوئے سوائے شخ بخاری کے، کہ وہ یہاں سعید بن عفیر سے اور وہاں کی بن عبداللہ بن بمیر ہیں، ان

- ميزان الاعتدال (٣/ ٢٢٣) تهذيب التهذيب (٨/١٤) تقريب التهذيب (ص: ٤٦٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٢٣)
  - و تهذیب التهذیب (۲۲۸/۷) تقریب التهذیب (ص: ۲۹٦)
- ◄ تهذیب التهذیب (۹۰/۹ ۳۹) تقریب التهذیب (ص: ۲۰۰) الخلاصة للخزرجي (ص: ۲۰۹) نیز تفصیل کے لیے دیکھیں:
   سیر أعلام النبلاء (۲۹٤/۹)
  - تهذیب التهذیب (۳٤/۲) تقریب التهذیب (ص: ٦٢٣)
  - صحيح البخاري، برقم (٦٣٩٠) تير ويجيس: رقم الحديث (٢٥٦٥، ١٦٤٠، ٢٤٢٥) ٦٤٢٥)

رفاع سی بخاری 192 کی این کا مشکلات بخاری 192 کی دواع سی بخاری کی بابت تقریب التهذیب میں ہے کہ بیر تقد ہیں اور خلاصہ میں ہے کہ ان کو ابن حبان نے تقد کہا ہے اور علامہ

کی بابت تقریب التهذیب میں ہے کہ بیر تقد ہیں اور خلاصہ میں ہے کہ ان کو ابن حبان نے تقد کہا ہے اور علامہ ذہبی نے میزان الاعتدال میں ان کو تقد کہا ہے، اور تہذیب التبذیب جلد یا زوجم میں ہے کہ ان کو تقد اور ابن قد اور ابن عدی نے اثبت الناس کہا ہے اور ابن حبان نے ان کو تقات میں ذکر کیا ہے۔

• اللہ میں اس کو تقات میں ان کو تقات میں اور ابن عدی نے اثبت الناس کہا ہے اور ابن حبان نے ان کو تقات میں ذکر کیا ہے۔

• اللہ میں میں میں میں میں میں اور ابن عدی ہے اثبت الناس کہا ہے اور ابن حبان نے ان کو تقات میں ذکر کیا ہے۔

پس بحداللد کہ بنفر بیحات ائمہ جرح و تعدیل حدیث ندکور کی سند کے رجال کی تعدیل ثابت ہوگئ اور امام صاحب کا ان کوجھوٹا کہنا باطل تھہرا، اور پچول کوجھوٹا کہنا گناہ عظیم ہے، خدا بچائے۔ آمین۔ ●

رابعا: حدیث فرکور سیح بخاری میں بہت سے طرق (سند) سے مردی ہے اور اس کی تمام سندیں صحت میں ایک سے بڑھ کر ایک ہیں، ہرسند کے روات ثقابت میں فوقیت کا مرتبدر کھتے ہیں، پس ایک بارگی سب کوجھوٹا کہہ دینا درحقیقت اپنی تنقیص شان کرنا ہے۔

خاصساً: روات کی تویش کے بعد میں صدیث کو بھی دیکھنا چاہیے کہ حسب تعریف موضوع متن میں کچھ رکا کت الفاظ یا خلاف عقل وحس و مشاہدہ تو نہیں ہے جیسا کہ گزر چکا ہے، پس بجھ اللہ ان سب امور سے کچھ بھی نہیں پایا جاتا، معترض کا صرف یہ وعویٰ ہے کہ مضمون ہے شر آن مجید کی دوآیات کے مخالف ہے اور یہ در حقیقت عدم نظر کا نتیجہ ہے، اس لئے کہ حدیث نہ کور میں کمال ایمان کی نفی نہ کور ہے نہ کہ مطلق ایمان کی، علامہ عینی حنی حدیث نہ کور مایہ النزاع کے تحت میں لکھتے ہیں:

"هذه الألفاظ التي تطلق على نفي الشيء يراد نفي كماله، كما يقال: لا علم إلا بما نفع، ولا مال إلا الإبل، ولا عيش إلا عيش الآخرة، ثم إن مثل هذا التأويل ظاهر شائع في اللغة يستعمل كثيراً. "انتهي € (عمدة القارى مصرى:٦/ ١٤٦)

"السے الفاظ جو کسی چیز کی نفی پر بولے جاتے ہیں، ان سے مراد کمال کی نفی ہوتی ہے، جیسے کہتے ہیں کہ علم

<sup>■</sup> ميزان الاعتدال (٢٠٨/٤) تهذيب التهذيب (٢٠٨/١١) تقريب التهذيب (ص: ٩٩٢) الخلاصة للخزرجي (ص: ٤٢٥)

امام ابوصنیفه تافیا سے بیتول ابومطیع بلخی نے نقل کیا ہے، جیسا کہ معترض نے وکر کیا ہے، بیماں دو امر قابل وکر ہیں:

ا۔ امام ابوضیفہ رفر سے یہ تول نقل کرنے والا ابومطیع بلخی ہے، جو سخت ضعیف اور متروک ہے۔ تفصیل کے لیے ویکھیں: الطبقات الکبری لابن سعد (۲۷۶/۷) الحرح والتعدیل (۱۲۱/۳) تاریخ بغداد (۲۲۳/۸) الکامل فی الضعفاء (۲۱٤/۲) الکبری لابن سعد (۱۰۲/۷) الحرح والتعدیل (۳۳۴/۳) الکشف المحثیث عمن رمی بوضع الحدیث (ص:۲۰۱) المحمدو حین لابن حبان (۱/ ۲۰۰) لسان المیزان (۲/ ۳۳۶) الکشف المحثیث عمن رمی بوضع الحدیث (ص:۲۰۲) ۲ یہ تول امام ابوضیفہ رابط کی طرف منوب کاب "العالم والمتعلم" نے نقل کیا گیا ہے، لیکن اس کتاب کا ثبوت کل نظر ادر محتاج سند در لیل ہے۔ بنا بریں اس تول کی نسبت امام ابوضیفہ رابط کی طرف کرتا اور آئیں مورد الزام مخبرانا ورست تبین ۔

عمدة القاري (۲۷/۱۳) فيز لكت إن: "وبهذا يحصل الجمع بينه وبين ما ذكر من الحديث والآية"

رفاع کی بخاری کا شکلات بخاری این کا مشکلات بخاری کا شکلات بخاری

نہیں مگر جو نفع دے، مال نہیں مگر اون ، زندگی نہیں مگر آخرت کی (حالاتکہ غیر نافع بھی علم ہوتا ہے، اون کے علاوہ اور بھی مال ہوتا ہے، آخرت کے علاوہ دنیا کی بھی ایک زندگی بقینی ہے، تو مطلب ان جملوں کا بیہ ہوا کہ ان چیز وں میں کمال نہیں ہے سوائے زوال کے ) اور ایسے مطالب ظاہر ہیں، لغت میں شائع ہیں اور کشرت ہے مستعمل ہیں۔''

ایها بی حافظ ابن حجر راطشه فتح الباری میں امام نووی کا قول نقل فرماتے میں:

"وقال النووي: اختلف العلماء في معنى هذا الحديث، والصحيح الذي قاله المحققون: أن معناه لا يفعل هذه المعاصي وهو كامل الإيمان، هذا من الألفاظ التي تطلق على نفى الشيء، والمراد نفى كماله... الخ. • (٢٧/ ٣١٩)

"امام نووی نے فرمایا کہ علاء کا اس حدیث کے معنی میں اختلاف ہے، سیح معنی وہ ہے جو محققین نے کہا ہے اور وہ یہ کہ حدیث کا مطاب میہ ہے کہ ان گناہوں کو کر کے کامل الایمان نہیں رہتا، مید لفظ ان الفاظ سے ہے جو کسی چیز کی فنی پر بولے جائے ہیں اور مراد کمال کی فنی ہوتی ہے۔"

پس حدیث مذکور میں کمال ایمان کی نفی ہے نہ کی طلق ایمان کی، تو یہ منقولہ بالا آیات قرآنید کے عین مطابق ہوگیا اور کوئی اختلاف و تناقض باقی نہیں رہا، بلکہ آیت قرآنید اور حدیث مذکور کا ایک ہی مطلب ہوگیا۔

سادساً: اس مطلب کو امام بخاری نے حدیث ندکورنقل کر نے کے بعد اور کتاب الحدود میں ما قبل حضرت این عباس دولئو سے خودنقل کر کے واضح کر دیا ہے:

حيث قال: تفسيره: أن ينزع منه نور الإيمان ."♥ (بخاري)

یعنی اس عاصی ہے ایمان کا نورا لگ ہوجا تا ہے نہ کہ مطلق ایمان، بلکہ وہ باقی رہتا ہے۔''

علامه عنى حفى اس كے ذيل ميس عدة القارى ميس كلصة بين:

" والإشارة فيه إلىٰ أنه لا يخرج عن الإيمان."♥ انتهى (٦/ ١٤٧)

لین اس تفییر میں اس امر کی طرف اشارہ ہے کہ وہ عاصی ایمان سے خارج نہیں ہوتا۔

پس جب ایمان سے خارج نہیں ہوتا، تو پھر آیت قرآنیہ سے کوئی اختلاف باقی نہیں رہا، بلکہ آیت قرآنی کے لفظ ﴿مِنْكُمْ ﴾ میں جس ایمان کی طرف اشارہ ہے، وہ ایمان اس عاصی میں پایا گیا، لہذا صدیث وقرآن میں تطابق ام اور توافق عظام ثابت ہوا۔ فالحمد لله! اب حدیث ندکور امام ابوطنیف کی شرط (بشرطیکہ ثابت بھی ہو!) کے مطابق بھی

<sup>🛭</sup> فتح الباري (۲۰/۱۲)

<sup>•</sup> صحيح البخاري، قبل حديث (١٣٩٠) وبعد حديث (٦٤٢٤ ، ٢٣٤٣)

<sup>3</sup> عمدة القاري (١٣/ ٢٧/)

رفاع مجمع بخارى كالمستخال المحال المح

صحح ثابت ہوگئ اور آپ کا وعوائے موضوعیت غلط اور باطل تقبرا۔

قوله: امام مروح (ابوطیف) کے نزدیک حدیث کے تھیج ہونے کی ایک شرط بی بھی ہے کہ قرآن شریف کے خلاف نہ ہواور حدیث فہورقرآن شریف کے خلاف ہے۔ (ص ۲۳۰)

أهتول: بالكل غلط اور سفير جهوث ب، حديث فدكور بالكل قرآن مجيد كے مطابق ب، جيسا كداوپر بيان ہوا۔ پس امام ابوصيفه كى شرط كے مطابق بھى وہ صحح ثابت ہوگئ\_ ● فافھم و تدبر!

فتو له: امام بخاری ایسی مدیثوں کو بھی صحیح بیجھتے ہیں کہ جو قرآن شریف کے خالف ہوں، اس لئے کہ کتاب بخاری میں ندصرف یکی مدیث بلکہ بہت کی ایسی مدیثیں ہیں جو کہ نص قرآنی کے خالف ہیں، جس میں سے بچھ مدیثیں ہم این اشتہار نمبر (۲) اور نمبر (۳) میں لکھ کیے ہیں۔ (ص: ٤٠)

افتول: جو صدیثیں قرآن شریف کے خلاف ہوں، اس کوامام بخاری ہرگز برگز صحیح نہیں سیجھتے، بدان پر اتہام بین و افتراء صرت ہے، اور نہ کتاب بخاری میں ایک کوئی بھی صدیث ہے جو قرآن پاک کے خلاف ہو۔ جس کوآپ نے اپنی کم فہمی سے اشتہار نمبر (۲) اور نمبر (۳) میں چیش کیا تھا، اس کا مفصل جواب ہم نے رسالہ " الریح العقیم " اور" العرجون القدیم " میں وے ویا ہے، جس سے آپ کی تشفی ہوگی اور پھراس پر چوں تک نہیں کیا۔ کہنے اٹھیک ہے نا؟!

فوله: جوصدیث امام بخاری یا اور کی محدث کے نزدیک بھی جو وہ امام ابوطنیفہ کے نزدیک بھی میچے ہو؟ (ص: ایسنہ افقول: امام بغاری کے نزدیک جو صدیث میچے ہوتی ہے، اس اور ان جنا کے محد ثین میچے مانتے ہیں اور اپنی صدیثوں کی صحت "علی شرط البخاری" کے جملہ سے نخریہ ثابت کرتے ہیں اور امام ابوطنیفہ واللہ کی نسبت تو آپ کے محقق کی صحت "علی شرط البخاری" کے جملہ سے نخریہ ثابت کرتے ہیں اور امام ابوطنیفہ واللہ کی نسبت تو آپ کے محقق

• امام ابو حنیفہ الطف سے فدکورہ بالا شرط کا شوت محتاج سند و دلیل اور کل نظر ہے۔ علاوہ ازیں کچھ لوگ کمی حدیث کو قبول کرنے کے لیے بیشرط لگاتے ہیں کہ وہ حدیث قرآن کے خالف نہ ہو، اس ضمن میں ایک موضوع روایت بھی بیش کی جاتی ہے " ستفشو عنی أحادیث، فعا أتا کم من حدیثی فاقر وا کتاب الله فاعتبروہ، فعا وافق کتاب الله فلم أقله " اس موضوع اور من گھڑت حدیث کے بارے میں امام شوکائی الطف فرماتے ہیں:

"قال يحيىٰ بن معين: إنه موضوع، وضعته الزنادقة، وقال عبد الرحمن بن مهدي: الزنادقة والخوارج وضعوا حديث: ما أتاكم عني فاعرضوه على كتاب الله... الخ (إرشاد الفحول: ٥٣)

نيز بي حديث بذات خودقر آن مجيد كمخالف ب، الم شاطي راك في التي في الله على كتاب الله وجدناه مخالفا لكتاب الله ، نعرضه على كتاب الله قبل كل شيء، ونعتمد على ذلك، قالوا: فلما عرضناه على كتاب الله وجدناه مخالفا لكتاب الله، لأنا لم نجد في كتاب الله أن لا نقبل من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا ما وافق كتاب الله، بل وجدنا كتاب الله يطلق التأسى به، والأمر بطاعته، ويحذر من المخالفة عن أمره جملة على كل حال." (الموافقات: ٤/ ١٩)

مريد تقصيل ك ليے ويكسين: مجمع الزوائد (١٤/١) كشف الخفاء، برقم (٢٢٠) مفتاح الجنة للسيوطي (ص: ٢٢)

حفی طحطاوی نے لکھ دیا ہے کہ انہوں نے حدیث پڑھی ہی نہیں۔ ● تو ان کے نزدیک صحیح یا غیر صحیح ہونا چہ معنی دارد؟

قوله: "إذا صح الحدیث فهو مذهبی" کا یہی مطلب ہے کہ جو حدیث ہمارے شرط پر صحیح ہوتو وہ
میرا ندہب ہے ۔۔۔۔۔ نہ یہ کہ جن احادیث کو امام بخاری یا اور کوئی محدث سو ڈیڑھ سو برس ہمارے زمانے کے
بعد اپنی شرائط اور مقرر کردہ اصول کے مطابق صحیح کہیں گے۔۔۔۔۔ وہ سب میرا ندہب ہوجائے گا؟ (ص: أیضاً)

افنون: سیحان اللہ! نازم بریں فہم!! ابھی حضرت! تو وہ حدیثیں جواہام صاحب کی شرط پر سیح ہیں، ان کو پیش تو کیے کہ وہ کون کون کی اور کس کتاب میں ہیں؟ اہام بخاری وغیرہ اگر بعد کو ہوئے ہیں، تو حدیث رسول اللہ سُلِّمَا تو پیشتر کی ہے، فقہ کے جس قدر مسائل اہام ابو حنیفہ رشائن کی طرف منسوب ہیں اور یہ ظاہر قرآن و حدیث ( بخاری وغیرہ کے جو ڈیڑھ سو برس کے بعد ہوئے ہیں) کے خلاف معلوم ہوتے ہیں، ان کا صحیح ماخذ بتلایئے کہ پیشتر کی وہ کون کی احادیث ہیں؟ اور پھران کا اہام ابو حنیفہ کی شرط کے مطابق صحیح ہونا نقل سیجئے۔ یا یوں ہی لمبا چوڑا دعویٰ کئے جاتے میں اور پلے بونجی خاک نہیں؟!

فتوله: پس کوئی حفی بخاری میا اور کسی تناب کی کسی حدیث کا اس وقت تک پابند نہیں ہوسکتا جب تک که بی ثابت نه ہوجائے که وہ حدیث علی شرط انبی حدیثہ ہے ...الخ \_ (ص: الینہا)

أهنول: بار بار وبى مرخى كى ايك ٹانگ كه جائے ہيں! آپ اگر بخارى وغيره كے پابندنيس موسكة تو بلا عنه، آپ ان حديثوں كو بى پابندنيس موسكة تو بلا عنه، آپ ان حديثوں كو بى پيش كريں جوعلى شرط ابى حنيفه بول اور شرط ابى حنيفه كو به تفصيل بتلا ديں تا كه خفى يجارے انبيس حديثوں پر عمل كريں اور فقه كے جنجال سے چيونيس۔ ﴿ فَإِنْ لَهُ تَنْهَلُواْ وَ لَنْ تَفْعَلُواْ فَاتَقُوا النّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النّاسُ وَ الْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ لِلْكُفِرِينَ ﴾ [البقره: ٢٤]

اب اس کے بعد آپ کے نمبر (۱۵) کا جواب دیا جاتا ہے، جو 'اہل فقہ' (جلد ۳، شارہ نمبر ۱۱، ص: ۴ ، ۱۲، مورخد ۲۹ رہے اللہ کا خرے مطابق ۲۰ مکی ۱۹۰۹ء کی میں خلطیوں کی ۲۹ رہے اللہ خرے مطابق ۲۰ مکی ۱۹۹۹ء کی میں خلطیوں کی کثرت' شائع ہوا ہے۔

حل مشكلات بخاري

دفاع فيح بخاري

# صیح بخاری میں کوئی بھی غلطی نہیں ہے۔

فتوله: جس وقت كتاب فركوركى غلطيول كى كثرت كى طرف نظركى جاتى ب، تو البنة اس وقت تعجب اور سخت تعجب بوتا ب كداييا كيول بوا؟ تاريخى غلطى، نحوى غلطى، احاديث كے سلسله رواة ميس غلطى، وغيره وغيره -

افتول: بینطیاں آپ کو بباعث قلت علم یا عدم علم معلوم ہوتی ہیں۔ کاش آپ صحیح بخاری لائن استاد سے پڑھے ہوتے تو آپ کے بیسب شہاری دور ہوجاتے، تاریخی غلطی جس کو آپ نے نصور کیا تھا، اس کا جواب پیشتر کس بط سے دیا گیا، جس سے امام بخاری ڈلٹ کی ن تاریخ میں کمال مہارت ثابت ہوئی۔ نحوی غلطی جو بظاہر آپ کو معلوم ہوتی ہیں، ہوتی ہے، یخو نہ جانے کی وجہ سے ہ، ابن ما لک بول نے ان تمام باتوں کو جو بظاہر نحو کے ظاف معلوم ہوتی ہیں، عین قاعدہ نحو کے مطابق ہونا مع شواہد و تمثیلات سے اپنے ناس رسالہ میں ثابت کیا ہے، جس کا نام ہے: "شو اهد التوضيح و النصحيح و النصحيح للت المجامع الصحيح " کے کہلدروات کی غلطی آپ کو علم اسانید و طرق نہ جانے کی بنا پر معلوم ہوئی، حالا نکہ دراصل وہ غلطی نہیں ہے، جیسا کہ ابھی آگے جل کرآپ کو معلوم ہوگا۔ اِن شاء اللہ عنو نہیں (الی قولہ) اس زمانہ کا بھی کوئی اوئی طالب العلم ایسا باب نہ با ندھتا کہ جیسا امام بخاری نے باندھا ہے۔ (ص: ایسنا)

افتول: الله اكبرا امام بخارى رشك كى شان ميں بيد گتافى ؟ اور پھر كہتے ہوكہ ہم تو بين نہيں كرتے؟ آه! ﴿ كَبُرَتْ كَلِمَةٌ تَخْرُجُ مِنْ أَفُواهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ [الكهف: ٥] امام بخارى بطش اور اونی طالب العلم كاكيا تقابل؟ بوے بوے محدثين كرام جو گزرے بيں حتى كه شيوخ بخارى بطش وه بھى اس قدر امام بخارى بطش كاكيا تقابل؟ بوے بوے محدثين كرام جو گزرے بيں حتى كه شيوخ بخارى بطش وه بھى اس قدر امام بخارى بطش كاكما اور ان بي فائده حاصل كرنے كے آرزومند ہوتے كه الله اكبرا ذراكتب شروح حديث وحالات محدثين كا مطالعه كرو وقتى بخارى ميں كوئى الى حديث نهيں جس كو اپن باب سے تطابق نه بوء مطابقت دينے اور بحضے كے ليے چشم بينا اور دل وانا جاتے ہيں تو امام بخارى بطش كال ہے، جس پر تمام ونيا حران ہے، جسيا كه اس سے پيشتر مطابقت حديث كا كچھ نمونہ پيش كيا ہے اور بچھ آگے بھى آپ كے اعتراض كے جواب ميں مفصل فدكور ہوگا۔ إن شاء الله

فتوله: کتاب بخاری کی اندهی تقلید کرنے والے اس کو کتاب آسانی سے اور امام بخاری کو معصوم جاننے والے یعنی بخاری پرست اس کو پڑھیں۔ (ص: أیضاً)

أفتول: ندتو بخاری کی کوئی تقلید کرتا ہے، نداس کو کوئی آسانی کتاب بچھتا ہے، بلکدا حادیثِ رسول الله ظافیر بعد کتاب الله کا الله ظافیر بعد کتاب الله کہا جاتا ہے، اور امام بعد کتاب الله کہا جاتا ہے، اور امام بغاری الله بعد کتاب الله کہا جاتا ہے، اور امام بغاری الله بعد کتاب الله کہا جاتا ہے، اور امام بغاری الله کو کوئی معصوم نہیں بچھتا، جیسا کہ کتاب ہذا کے دیباچہ میں فیکور ہوا، اور بیضروری نہیں کہ جو شخص فیر معصوم ہو، وہ بھشہ ہر بات میں ملطی بی کیا کرے، لیکن ہمیں پیر پرست، امام پرست، قبر پرست، سر پرست، ہوا پرست، فقد پرست، صنع پرست، من کو کہ بھتوں سے حیرت ہے کہ انہوں نے اپنے بی او پر دوسروں کو بھی قیاس کر لیا اور تعصب نے ان پر پورا قدم جمایا، جس کی وجہ سے وہ تحقیق سے کوسوں دور چلے گئے۔ إنا لله و إنا إليه راجعون!

فنوله: غلطي اول: صديث: وقال الليث: ثني يونس عن ابن شهاب قال عروة: قالت عائشة: إن بريرة دخلت عليها تستعينها في كتابتها، وعليها خمسة أواق، نجمت عليها في خمس سنين ... الح ديخاري، مطبوعه احمدي، كتاب المكاتب: ٣٤٧)

"علامه عینی نے عمدة القاری شرح بخاری ( / ۲۳۷) میں اس پر دو اعتراض کے بیں اور وہ یہ بیں: "وفیه مقال من و جھین: أحدهما... (تالبحر)

عینی کی اس تقریر کا خلاصہ یہ ہے کہ امام بخاری سے اس حدیث میں دوغلطیاں ہوئی ہیں:

(لال): توبیک امام بخاری نے اس مقام پر بیلکھا ہے کہ اس حدیث کو نی نے بواسطہ یونس کے ابن شہاب سے روایت کیا ہے، حالاتکہ یہ غلط ہے اور سی یہ ہے کہ اس حدیث کو خود کرنے نے بغیر واسطہ یونس کے ابن شہاب سے روایت کیا ہے، حداوایت کیا ہے، چنانچے مسلم نے بھی اس کوالیے ہی روایت کیا ہے کہ روایت کی لیٹ نے ابن شہاب سے اور خہاوی نے بھی اسی طرح روایت کیا ہے کہ روایت کیا یونس اور لیٹ نے ابن شہاب سے اور نائی نے بھی مثل طحاوی کے روایت کیا ہے، اور خود بخاری نے بھی آئندہ باب بیس اس حدیث کوالیے ہی روایت کیا ہے کہ روایت کی لیٹ نے ابن شہاب سے ۔ پس ان سب روایات سے بیام محقق ہوا کہ این سہاب سے لیس نے این شہاب سے دوایت کیا ہے کہ روایت کیا ہے کہ بخاری کا یہ کہنا کہ لیٹ نے ایش سے اور ایونس نے ابن شہاب سے روایت کیا ہے۔ این شہاب سے روایت کیا ہے، بین بخاری کا یہ کہنا کہ لیٹ نے ایش سے اور ایونس نے ابن شہاب سے روایت کیا ہے۔

ور) فلطی بیہ ہے کہ بخاری نے اس صدیث میں بیکھا ہے: "وعلیها حمسة أواق، نحمت علیها في حمس سنین "اور بیفلط ہے، اور مشہور بشام کی روایت میں بیہ کہ: "إنها کاتبت علیٰ تسع أواق، کل عام أوقية "اور خود بخاری نے بھی دو باب کے بعد جو صدیث روایت کی ہے، اس میں بھی یہی کھا ہے کہ: "إنها کاتبت علی تسع أواق، کل عام أوقية " يعنی امام بخاری کا پانچ اوقید کھنا غلط ہے اور صحیح نواوقیہ ہے۔

www.muhammadilibrary.com نام کی خاری اوری کی اوری اوری کی خالات بخاری

أفتول: اس سارى عبارت كالمخص بيه واكه حديث مذكور مين دوغلطيال بين:

سند میں ۔ ۲۔ متن میں۔

سند کی غلطی دوشقوں میں منقسم ہے:

ا۔ امام بخاری نے یہاں لکھا ہے کہ حدیث ندکور کولیث نے بواسطہ یونس کے ابن شہاب سے روایت کیا ہے، حالانکہ لیٹ کی روایت ابن شہاب سے بغیر واسطہ کے ہے۔

۲۔ دیگر روایات ہے معلوم ہوتا ہے کہ یونس رفیق ہیں لیث کے نہ کہ شخ ، لیکن سندِ بخاری سے ثابت ہوتا ہے کہ لیث
 کے یونس شخ ہیں اور یہ فلط ہے۔

دوسری غلطی متن کی یہ ہے کہ بریرہ پرنواوقیہ تھا، امام بخاری نے پانچ اوقیہ لکھ دیا۔

اب ای ترتیب سے ان سب کا جواب سنے:

ا۔ امر اول یعنی یہ کہنا کہ لیث کی روایت ہونس کے واسط سے ابن شہاب سے لانے میں امام بخاری سے خلطی ہوئی ہے ، سیح نہیں ، اس لئے کہ اس کو امام بخاری کی غلطی اس وقت کہہ سکتے تھے جب امام بخاری کو یہ معلوم نہ ہوتا کہ لیث کی روایت ابن شہاب سے بالواسط ہے یا بھی واسطہ کے؟ حالانکہ آگے خود امام بخاری نے اس کو بلا واسطہ لیث عن ابن شہاب سے روایت کیا ہے، • جیسا کہ آپ نے بھی اوپر لکھا ہے۔ لہذا یہ ثابت ہوگیا کہ امام بخاری کو اس امر کا علم تھا، رہا یہ امر کہ کہ ایک جگہ بلا واسطہ تھا گیا ، جو کہ سیح اور دیگر روایات کے موافق ہے، اور ایک جگہ بواسطہ یونس کیوں نقل کیا؟

اس کا جواب یہ ہے کہ اہام بخاری وشائد کو یہ بتلانا مقصود تھا کہ حدیث ندگورگی سند میں لیث عن ابن شہاب بلا واسطہ اور بالواسطہ دونوں طریق سے آیا ہے۔ اس کا شہوت قسطلانی کی اس عبارت سے ہوتا ہے، جس کو وہ سجح بخاری کی اس عبارت سے ہوتا ہے، جس کو وہ سجح بخاری کی اس دوسری حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں، جس میں اہام بخاری نے بلا واسطہ یونس لیث کی روایت ابن شہاب سے نقل کی ہے، چنا نچہ اہام قسطلانی فرماتے ہیں:

"حدثنا الليث بن سعد، زاد في نسخة: عن عقبل بن خالد عن ابن شهاب..." الخ ملحصاً (إرشاد الساري: ٢١٧/٤)

یعنی بخاری کے ایک نسخہ میں اس دوسری روایت میں لیٹ اور زہری کے درمیان میں عقیل کا واسطہ ہے، لیٹ روایت کرتے ہیں ابن شہاب زہری سے، اور عقیل بھی مثل لیث کے زہری کے

صحيح البخاري: كتاب العتق، باب إثم من قذف مملوكه، وباب المكاتب ونجومه في كل سنة نجم، رقم الحديث
 (٢٤٢١) وباب ما يجوز من شروط المكاتب ومن اشترط شرطا ليس في كتاب الله، رقم الحديث (٢٤٢٢)

شاگرد بیں لیکن لیث کے شخ بھی ہیں، جیسا کہ تہذیب البہذیب میں ہے۔ ● پس ثابت ہوا کہ حدیث نذکور میں لیٹ عن ابن شہاب کے درمیان میں واسطہ بھی ہے اور نہیں بھی ہے، پس محدث کو اختیار ہے جس طریق سے چاہے روایت کرے، بواسطہ یا بے واسطہ اس سے تو امام بخاری کا رجال و روات پر کمال اطلاع معلوم ہوتا ہے نہ کہ ان سے غلطی ہوئی۔ اُستغفر اللّٰہ!

۲۔ یہ کہنا کہ یونس رفیق ہیں لیٹ کے نہ کہ شخ ، یہ بالکل غلط ہے، یہ خدشہ دراصل احوال رجال پر عدم اطلاع کے باعث پیدا ہوا ہے۔ ابھی حضرت سنے! یونس رفیق تولیث کے اس معنی میں بے شک ہیں کہ دونوں ایک استاد لیعنی زہری کے شاگرد ہیں، لیٹن لیٹ یونس کے بھی شاگرد ہیں اور یونس لیٹ کے بلا هبه شخ ہیں، حافظ ابن حجر براللہ تھذیب التھذیب جلد بھتم میں لیٹ بن سعد کے حال میں لکھتے ہیں:

"روي عن فلان وفلان و عقيل ويونس بن يزيد... "الخ♥ (ص:٤٦٠)

"لعن ليث في عقيل سي الوكونس بن يزيد سي بهي روايت كيا بي-"

اورجلد بازوجم میں بونس کے حال کی لکھتے ہیں:

"روىٰ عن أخيه أبي علي والزهري والغم... الخ، وعنه جرير و عمرو بن الحارث والليث والأوزاعي... الخ <sup>€</sup> (ص: ٥٠١)

'دلینی بونس نے اپنے بھائی ابوعلی اور زہری اور نافع وغیرہ سے روایت کیا ہے، اور بونس سے جریر اور عمر و اور لیف اور اوز اعلی وغیرہ نے روایت کیا ہے۔''

دونوں عبارتوں سے ثابت ہوا کہ یونس آیٹ کے شخ ہیں اور لیٹ کے نیٹ سے روایت کی ہے۔ لہذا یہ اعتراض کہ یونس لیٹ کے شخ ہیں، تو امام اعتراض کہ یونس لیٹ کے شخ ہیں، تو امام بخاری واللہ کا یہ کہنا کہ لیٹ کے لیٹ نہیں بالکل غلط ہوگیا۔ اور جب یہ ثابت ہوگیا کہ یہنا کہ اور سارا اعتراض بخاری واللہ کا یہ کہنا کہ لیٹ کہ مدیث نہ کور بواسطہ یونس اور بلا واسطہ دونوں طور سے سیجے ہے۔ فالحمد للد!

دوسرا اعتراض جومتن حدیث پر ہے، وہ یہ کہ اس حدیث میں امام بخاری دلات فرماتے ہیں کہ بریرہ پر پانچ اوقیہ تھا اور دوسری روایت میں ہے، جو صحیح ہے، کہ اس پر نو اوقیہ تھا، لبذا پانچ اوقیہ کہنا بالکل غلط ہے۔ اس کا جواب تو خود علامہ عینی حنی ہی نے آگے اعتراض نقل کرنے کے بعد وے دیا تھا، افسوس کہ آپ نے مثل سابق صرف اعتراض نقل کردیا اور جواب پر پردہ بوشی کی۔ افسوس!!

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۸/۲٪)

عدرسابق صدرسابق

عنديب التهذيب (١١/ ٣٩٥)

حل مشكلات بخاري

علامه عینی رشانشهٔ آ کے فرماتے ہیں:

"قلت: أجيب عنه بأن التسع أصل، والخمس كانت بقيت عليها، وبهذا جزم القرطبي والمحب الطبري، فإن قلت: في رواية قتيبة: ولم تكن أدت من كتابتها شيئاً، قلت أجيب بأنّها كانت حصلت أربع أواق قبل أن تستعين بعائشة، ثم جاءتها، وقد بقي عليها خمس." في التهي (عمدة القاري، مصرى: ٢٤٧/٦)

''جواب اس کا یہ ہے کہ نو اوقیہ تو اصل تھا (جس مقدار پر کتابت ہوئی تھی) کیکن پانچ اوقیہ بریرہ پر باتی تھا، (اور لفظ صدیث ''علیہھا'' بھی ای کو مقتضی ہے) اور یہی قرطبی اور محب طبری نے بالجزم کہا ہے، رہا یہ اعتراض کہ قتیبہ کی روایت میں آیا ہے کہ بریرہ نے اپنی کتابت سے کچھ بھی اس وقت تک ادائیس کیا تھا، تو اس کا جواب یہ ہے کہ اس نے چار اوقیہ حضرت عائشہ جھ تھا سے مدد چاہنے کے قبل حاصل کر لیا تھا (دیا نہ تھا) پھر حضرت عائشہ تھا ہے ہاں اس حالت میں آئی کہ پانچ اوقیہ (کا حاصل کرنا) باتی تھا۔'' اور یہی جواب حافظ ابن حجر رشانہ نے آئی میں دیا ہے۔ دیکھو: (۱۰/۵۲۳)

سجان الله! كيا نفيس جواب ہے!! ويكھا حفرت أي ب امام بخارى رشك كا كمال ، جس كوآب غلطى سمجھ ہوئے

تھے، کیا اب بھی اپنی غلط بنی پر آنسونہ بہا کیں گے اور اپنے اعتراض کو واپس نہ لیں گے؟ ابھی حضرت!

حاجت ہے بھیرت کی پیٹے معرفت حق کب ہونے گئے کور شناسات بخاری

قتوله: قلطى دوم، مديث: "حدثنا محمد بن كثير حدثنا إسرائيل أناعثمان بن المغيرة عن محاهد عن ابن عمر قال قال رسول الله علية: رأيت عيسى وموسى و إبراهيم... الخ محاهد عن ابن عمر قال قال رسول الله علية: رأيت عيسى وموسى و إبراهيم... الخ (بحارى، مطبوعه أحمدى: ٩٨٤)

"ائمہ حدیث کا یہ اعتراض ہے کہ بخاری نے جو اس حدیث کو اس طرح روایت کیا ہے کہ " عن مجاهد عن ابن عمر "بیغلط ہے، بلکہ صحیح" عن مجاهد عن ابن عباس " ہے۔ یعنی مجاہد نے اس حدیث کو ابن عباس سے روایت کیا ہے، بخاری کا بیکہنا کہ مجاہد نے ابن عمر سے روایت کیا ہے، نظلا ہے۔ چنانچہ علامہ عنی عدة القاری شرح بخاری ( ک/ ۳۳۲) میں لکھتے ہیں:

"وقال أبو مسعود الحافظ: أخطأ البخاري في قوله: عن مجاهد عن ابن عمر ...الخ " ص

بے شک علامہ عینی کا میر کہنا بہت صحیح اور درست ہے۔(ص: ٥٠)

عمدة القاري (۱۲۰/۱۳)

<sup>🗗</sup> فتح الباري (١٨٧/٥)

www.muhammadilibrary.com داری کا بخاری کاری کا بخاری کار

أفنول: اس كرد جواب ين، جن مين بهلا جواب برتقدرتسليم غلطي ب، چنانچد ملاحظه بود

آولا: ہم نے مانا کہ یہ غلطی بخاری کے ننخ (کتابت) میں ہوگئی، لیکن اس سے بدامر ثابت نہیں ہوتا ہے کہ امام بخاری بخاری ہوئی۔ بناور نقل کیا اور نقل و بخاری بخالی ہوئی، بلکہ ان ناتخین (کا تب اوگوں) سے ہوئی ہے، جنہوں نے اس کونقل کیا اور نقل و کتابت میں غلطی مقیقت میں فربری ناتخ (کا تب) بخاری سے بولت نقل ہوگئ ہے، کیونکہ فربری سے جتنے نسخ منقول ہیں، سب میں یہی "عن محاهد عن ابن معاری سے بولت نقل ہوگئ ہے، کیونکہ فربری سے جتنے نسخ منقول ہیں، سب میں یہی "عن محاهد عن ابن

عمر" آیا ہے، چنانچہ علامہ عینی نے خود اس کوتیمی نقل کیا ہے، تیمی کہتے ہیں کرابوؤر نے کہا: "هکذا وقع فی جمیع الروایات المسموعة عن الفربری: عن مجاهد عن ابن عمر … الخ" (٧/ ٤٤٦)

''لینی فربری سے جتنی روایتیں سن گئی ہیں،سب میں یوں ہی واقع ہے:عن معجاهد عن ابن عسر یہ''

اس كيآ كيكا قول ابن منده والاعن البعض ملاحظه مو، وه ميركه:

" أن الوهم فيه من غير الخياري، فإن الإسماعيلي أخرجه من طريق نصر بن علي عن أبي أحمد، وقال فيه: عن ابن عمر، فلو كان أحمد، وقال فيه: عن ابن عمر، فلو كان وقع له كذلك لنبه عليه كعادته . " فلم ينه: ٧/ ٤٤٦)

''اس سند میں وہم بخاری کے علاوہ کسی دوسرے کے ہوا ہے، اس لئے کہ اساعیلی (نائخ بخاری) نے اس حدیث کو نصر بن علی عن ابی احمد کی سند سے روایت کیا ہے (اس میں عن ابن عباس ہے اور اساعیل نے تعبیہ نہیں کی کہ بخاری وطلقہ اس کی سند میں (غلطی سے) عن ابن عمر آب گئے ہیں، اپس اگر امام بخاری وطلقہ کے صحیح نسخ میں ایسا (عن ابن عمر) ہوتا، تو اساعیلی اپنی عادت کے مطابق ضرور آگاہ کر دیتا ۔''

پس ثابت ہوا کہ فربری سے زلت قلم بوقت ننخ (نقل) بخاری ہوگئ ہے، امام بخاری بطشنہ کا کچھ قصور نہیں ہے۔
رہا علامہ عینی کا یہاں پر یہ کہنا کہ'' ممکن ہے کہ امام بخاری بطشنہ ہی سے غلطی ہوگئی ہو، کیونکہ وہ معصوم نہ تھے۔'' جس کو
آپ نے بہت صحیح اور درست لکھا ہے، بالکل غلط اور صریحاً ناورست ہے، اس لئے کہ امام بخاری بطشنہ نے روایت
نہکورہ کے ہم معنی روایت، جس میں حضرت ابراہیم علیا وموی علیا کا واقعہ ہے، صحیح بخاری میں دوسری جگہ ہمی
روایت کیا ہے وہاں مجاہد کی روایت ابن عباس ہی سے ہے۔ (وکھتے: بخاری، مطبوعہ اُحمدی ص: ۲۲۰، باب التلبیة إذا
انحدر فی الوادی اور (ص: ۲۲۳) "باب قول الله : ﴿واتحذ الله إبر اهیم خلیلا ﴾ اور پاره ۲۳۳ کتاب
اللباس، باب التلبید " سے پیشتر وغیرہ) ●

 <sup>◘</sup> عمدة القاري (١٦/ ٣٣) نيز ريكيس: فتح الباري (١٩٥/٦)

<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، برقم ( ١٤٨٠) ٣١٧٧، ٥٥٦٩ (

پس امام بخاری کی اگر غلطی ہوتی تو ہر جگہ ہوتی نہ اس جگہ، کیونکہ الی غلطی کا مقتضیٰ عدم علم ہے اور امام بخاری بڑائیہ کواس کا بخو بی علم ہے، پس مانتا ہوگا کہ ان کی غلطی نہیں ہے بلکہ بیان کے بعد آنے والے ناتخین کی غلطی ہیں۔

خادیہ: میں دعوے سے کہتا ہوں کہ ناتخین یا فربری وغیرہ کسی کی بھی غلطی نہیں ہے، بلکہ حدیث ندکور میں " عن محاهد عن ابن عمر " بی صحح ہے۔ اس میں امام بخاری کو بیہ ہٹلا نا مقصود ہے کہ مجاہد کو ابن عمر ہی سائع مصل ہے اور موکی و ابراہیم و سے کے واقعہ کی حدیث ابن عمر سے بھی مروی ہے، دیکھتے صحح بخاری کے اس صفیہ حاصل ہے اور موکی و ابراہیم و سے کے واقعہ کی حدیث ابن عمر سے بھی مروی ہے، دیکھتے صحح بخاری کے اس صفیہ (۲۸۹) پر حدیث ندکور کے بعد والی حدیث جو ابن عمر سے مروی ہے۔ • جیسے کہ وبی ابن عباس سے مروی ہے، اور مجاہد نے جیسے ابن عباس سے سنا ہے، و سے بی ابن عمر سے بھی ، علامہ عینی و دیگر معترضین کے اعتراض کی بناء صرف اس امر پر ہے کہ مجاہد کو ابن عمر سے سائے نہیں ہے، چنانچہ بعض لوگوں کا بیہ خیال ہے کہ مجاہد کو چار صحابیوں سے سائے نہیں ہے، چنانچہ بعض لوگوں کا بیہ خیال ہے کہ مجاہد کو چار صحابیوں سے سائے نہیں ہے، چنانچہ بعض لوگوں کا بیہ خیال ہے کہ مجاہد کو چار صحابیوں سے سائے نہیں ہے:

۔ رافع بن خدر کے ہے۔

۲۔ ابوسعید خدری ہے۔

س\_ ابوہریرہ سے۔

ہم۔ عبداللہ بن عمرے۔

ليكن حقيقت حال بد ہے كەمجابد كوان چارول ميں دو صحابى سے يكى اع حاصل ہے، ابو ہريرہ سے اور ابن عمر سے،

چنانچ حافظ ابن ججر تهذیب التهذیب جلد عاشر میں مجامد کے شیوخ میں ابو مریرہ دین عمر کو بھی شار کر کے لکھتے ہیں:

"قال البرد يجي: روى محاهد عن أبي هريرة وعبد الله بن عمر." أنتهي (ص: £2)

''یعنی مجامد نے ابو ہر رہ دلائٹۂ وابن عمر رٹائٹۂ سے روایت کیا ہے۔''

پس امام بخاری پڑلشنہ کو بھی یہی بتلا نامقصود ہے کہ مجاہد کو ابن عمر سے ساع حاصل ہے۔ اور ایک طریق (سند ) منتہ جدور میں سے ساتھ کردند

میں واقعہ حضرت ابراہیم ومویٰ وغیرہ کا "عن مجاهد عن ابن عسر "آیا ہے اور وہ بھی سیح اور درست ہے۔

حاصل كلام بيہ ہواكہ وہ واقعہ ابن عمر ہے بھى ديگر طرق ميں مروى ہے اور ابن عمر ہے بجاہد كى روايت بھى درست ہے، لہذا وہ روايت ندكورہ بجائے خود صحح اور درست ہے اور اس پر جس قدر اعتراضات كئے گئے ہيں، بجائے خود باطل اور مردود ہيں، اور غلطى گرفت كرنے والول كى خود اپنى ہى غلطى ہے۔ فتفكر و كن من النحائضين! والحمد للله الذي ألهمنى هذا الحواب بتو فيقه على و منّه و كرمه .

۵ صحيح البخاري، برقم (٣٢٥٧)

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۱۰/۱۶)

حل مشكلات بخاري

رفاع مجي بخار بي المحيني والمحتاج المحتاج المح

اس صدیث میں امام بخاری سے ایک خت تا کی فلطی واقع ہوئی ہے اور وہ یہ ہے کہ ارباب سراس بات پر متفق ہیں کہ آنخطرت نینب وہ کا انتقال متفق ہیں کہ آنخطرت نائی کے بعد از وائح مطہرات میں سے سب سے پہلے حضرت نینب وہ کا انتقال ہوا، نہ معلوم کہ امام بخاری نے یہ کہاں سے لکھ دیا کہ آنخطرت نائی کا انتقال موا، محدثین نے اس فلطی کی گرفت کی ہے اور اس بر خت اعتراض کیا ہے، چنانچہ علامہ عین عمدۃ القاری شرح بخاری (۲/۲) میں یہ لکھتے ہیں: "و قال ابن سعی ... النے" إلى قوله:

پی دیکھے کہ امام بخاری سے اس حدیث میں کسی فاش فلطی ہوئی ہے کہ انتقال تو پہلے حضرت زینب کا ہوا اور لکھ دیا کہ پہلے انتقال حضرت سودہ کا ہوا ہے؟! (ص: ۵۰،۵۱،۵۰)

ا فقول: عینی کے اس اعتراض کی بناء چونکہ علی تحقیق پرنہیں ہے، بلکہ فدہی مخالفت پر ہے، اس لئے ان کو بروی سخت غلط بہی ہوئی ہے، بلکہ تعصب نے ان کو اندھا کر دیا ہے۔ حدیث فدکور میں یہ کہیں بھی نہیں ہے کہ سودہ ٹائٹا بہت صدقہ دینا پند کرتی تھیں اور نہ یہ بالتصریح مرقوم ہے کہ سب سے پہلے سودہ ٹائٹا نے انقال کیا، بلکہ حقیقت میں "کانت اُسرعنا لحوقا به، و کانت تحب الصدقة "• میں مؤنث غائب کی ضمیریں حضرت زینب ٹائٹا ہی کی طرف راجع ہیں، جن کا نام بوجہ شہرت کے حذف کر دیا گیا ہے، یعنی ان کی وفات کا ذکر جملہ "فعلمنا بعد "کے تبل محذوف ہے، اس حالت میں اس کا مضاف الیہ محذوف ہے، ترینداس پر یہ ہے کہ "بعد" ظروف زمانیہ سے ہاور منی علی الضم ہے، اس حالت میں اس کا مضاف الیہ

صحيح البخاري: كتاب الزكاة، باب أي الصدقة أفضل وصدقة الشحيح الصحيح، رقم الحديث (١٣٥٤)

منوی غیر مذکور ہوتا ہے، دیکھئے کتب نحو وغیرہ اور اس کوعینی نے خود تسلیم کیا ہے۔ • (دیکھو: ١٤/٣١٧)

پس "بعد" معنی میں " بعدہ " کے ہوا، اور " ہ " کی ضمیراسی محذوف کی طرف راجع ہوگی، جس کوعینی نے یوں لکھا ہے، لینی " بعد موت أول نسائه " (ص: أيضاً) اور اول نساء سے مراد بالاتفاق حضرت زينب جي، جبيا كرديگر تمام روايات ميں ہے اور تمام شراح نے ايبا ہى لکھا ہے، حافظ ابن حجر راطش: فرماتے جين:

'' جنب سننے والا اس کو ( بنظرغور ) ویکھے گا اور بحث ( تلاش ) کرے گا تو (اس کا مصداق) سوائے زینب کے اور کسی کو نہ یائے گا، پس اس برحمل کرنامتعین ہوا ( کہ مراد زینب ڈاٹٹا ہیں) اور یہ جملہ اس باب سے

ہے جس میں شمیریں ایس الله جاتی جی کہ غیری صلاحیت نہیں رکھتیں، جیسا اللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ حَتَّى تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ ﴾ [مي:٣٢] "لين يهال تك كداوك مين حيب كياـ"

یہاں ﴿ تَوَادَتْ ﴾ کی تغییر مؤنث غائب کا مرجع نہ کور نہیں ہے، لیکن بوجہ شہرت کے تشس کی طرف راجع ہے۔ (الیمی بہت می مثالیں آ کے ذکر کی جانبی گ۔ ان شاء اللہ)

اور ابن بطال نے کہا ہے:

"هذا الحديث سقط منه ذكر زينب لاتفاق أهل السي على أن زينب أول من مات من أزواج النبي عَلَي الله . " (فتح الباري، حواله مذكور)

"اس حدیث میں زینب بھٹا کا ذکر اس لیے نہیں ہے کہ کل ارباب سیر کا آس امر پر اتفاق ہے کہ نبی ٹھٹا کا کی بیبیوں میں سب سے پیشتر حضرت زینب ٹھٹا مری ہیں۔ " (پھر تصریح نام کی حاجت کیا؟)

سبحان الله! بہت ٹھیک کہا، اور زین بن منیر نے فرمایا ہے کہ: م

"وقد انحصر الثاني في زينب للاتفاق على أنها أولهن موتاً، فتعين أن تكون هي المرادة، وكذلك بقية الضمائر بعد قوله: فكانت، واستغنى عن تسميتها لشهرتها بذلك." انتهى (فنح البارى حواله مرقومه)

''زینب واقع کے پہلے انقال کرنے پر چونکہ انقاق ہے، لہذا یہ ام متعین ہے کہ (کانت کی ضمیر ہے) وہی مراد ہیں اور ایسا ہی بعد کی کل (مؤنث کی ) ضمیروں سے (وہی زینب مراد ہیں) اور ان کا نام بعجہ شہرت کے نہیں ذکر کیا گیا بلکہ (صرف ضمیر پر ) اکتفا کیا گیا۔''

عمدة القاري (۲۸۲/۸) نيز ديكسين: شرح قطر الندى (ص: ١٦)

<sup>🗗</sup> فتح الباري (۲۸۷/۳)

اور کر مانی شارح بخاری نے کہا ہے:

"إن في الحديث اختصاراً أو اكتفاءً بشهرة القصةِ لزينب... الخ"

(فتح الباري، حواله مسطوره بالا)

"حدیث یا تو مختصر ہے یا اس میں بوجہ مشہور ہونے قصہ زینب کے (صرف ضمیریر) اکتفا کی گئی ہے۔"

ان سب اقوال معمعلوم مواكه حديث مين زينب كي وفات كا ذكر محذوف ب اور "كانت أسرعنا" اور "كانت تحب " مين ضمير كا مرجع وبي زينب إلى اب اس كى وجه كوش كزار فرماي كه زينب كى وفات كا ذكر محذوف کیوں ہے؟ لفظ میں ندکور کیوں نہیں ہوا؟ اس لئے کہ بلاغت کی شان یہ ہے کہ حذف کی جگہ میں ذکر ندکریں اور مقام ذکر میں حذف ند کیا جائے، جیہا کہ کتب معانی و بیان میں مصرح ہے، اور حذف اس مقام پر کیا جاتا ہے، جہاں سیاق کلام اس یر ولالت کرتا ہو، جیسا کہ شخ الاسلام کی کتاب " الإشارة إلى الإيجاز" میں حذف کے اقسام میں فدکور ہے اور قرآن مجید میں بلٹر ساس کے نظائر ہیں۔ عدیث فدکور میں سیاق کلام اس طرح پر دلالت كرتا ہے کہ طول ید کے مجازی معنی لیعنی ذکر صدقہ روایت ندکورہ میں بھراحت مسطور ہے، اور اس معنی کی تعیین حضرت كرتى ہيں۔ لہذا اس موقع پر حذف ہى مناسب ہے نہ كه صراحت جنانيد شيخ الاسلام موصوف كتاب ندكور ميں مواقع حذف مين لكصة بين "الثالث: ما يدل عليه الوقوع "يعنى صذف الرتعين يرجهي واقع بهي ولالت كرتا ب\_ يس یہاں حذف پر زینب جانف کا واقعہ موت یقینا وال ہے اور یہ امر مشہور ہے، اور جب کوئی امر بہت مشہور ہوتو اس کی طرف ضمیر کا بغیر ذکر کے لوٹانا جائز بلکمتحن ہے، اس لئے کہ اس مقام پر چونکہ اور پچھ صحح نہیں ہوسکتا، لہذا ذکر مرقع بھی ضروری نہیں ہوتا،اس کی مثالیں قرآن شریف میں بکثرت ہیں،ایک مقام میں ارشاد ہے:

﴿ مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَآبَّةٍ ﴾ • [النحل: ٦١]

یہاں ﴿عَلَیْهَا ﴾ میں "ها"کا مرفع ارض ہے، جو او پر کہیں بھی ندکور نہیں، کوئکہ ﴿دَآبَةٍ ﴾ کے معنی یہ ہیں:

"کل ما بدب علی الأرض " پس یہ لفظ ﴿دَآبَةٍ ﴾ "ها"کا مرفع "ارض "معین کرنے کے لیے کافی ہے۔

اس طرح آیت ﴿ اکُلُ مَنْ عَلَیْهَا فَانِ ﴾ [ الرحمن: ٢٦] میں بھی "ها"کا مرفع ندکور نہیں ہے۔ علاوہ

بریں کتب قواعد میں جب کس چیز کی مثال دیتے ہیں، تو پیشتر یوں لکھتے ہیں، " کقوله" اس قول کا مقولہ اگر آیت
قرآنے ہے تو "فوله" کی ضمیر خدا کی طرف راجع ہوتی ہے، اور اگر آگے کسی کا شعر ندکور ہوتو ضمیر شاعر کی طرف ہوتی ہے، والانکہ پیشتر نہ خدا کا ذکر ہوتا ہے نہ اس شاعر کا نام ، اس طرح امثلہ بالا کے موافق حضرت نہنب جاتھ کا واقعہ

ون من بخارى من منظلات بخارى من منظلات بخارى من منظلات بخارى من منظلات بخارى

ازواج مطبرات میں سب سے پیشتر سب کومعلوم تھا، لہذا بغیر ذکر کے اس کی طرف ضمیر کا لوٹانا جائز ہوا، اور ایسے مواقع میں حذف ہی بہتر ہوتا ہے۔ چنانچہ امام فخر الدین رازی رششہ نھایۃ الإیجاز میں حذف کلام کی خوبی میں شخ عبدالقادر جرحانی نے نقل کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

" فلهذا قال الشيخ: ما من اسم حذف في الحال التي ينبغي أن يحذف إلا وحذفه أحسن من ذكره ." انتهى

'' یعنی کوئی اسم اس جگہ حذف کر ویا جائے، جہاں اس کا حذف لائق ہے، تو اس کا حذف اس کے ذکر ہے اچھا ہوتا ہے۔''

ہارے بیان بالا کی تائید امام بخاری کی خود اپنی اس عبارت سے ہوتی ہے، جو انہوں نے حضرت زینب ری شائل کی نسبت اپنی تاریخ صغیر میں کہی ہے، چنانچد فرماتے ہیں:

" يعنى ابنة ححش، فكانت أول نساء النبي مَلْكُ موتا بعده . **\*\*** (ص: ٢٦)

"لعنی آنخضرت تا فی کا کہ از واق میں سے سب سے پہلے حضرت زینب جائی کی وفات ہوئی تھی۔" پس اب کسی انصاف پیند کے لیے اس امر کوشلی نے میں شک نہیں رہا کہ صحیح بخاری کی روایت میں "کانت

أسرعنا "اور" كانت تحب " مين مؤنث غائب كي ضميري حضرت نينب الله كل طرف مجرتي مين اور حضرت

(تاريخ صغير للبخاري: ٢٧)

'' یعنی سوده دی انجا حضرت عمر الفظاکے زمانہ میں فوت ہوئی ہیں۔

اس بناء پر حدیثِ بخاری میں مؤنث کی ضمیریں ہرگز ہرگز سودہ ڈٹاٹٹا کی طرف راجع نہیں ہوسکتیں۔

بحد الله که یہاں تک ہم اس امر کو بخو بی ثابت کر چکے ہیں کہ صحیح بخاری کی روایت میں سب سے پیشتر حضرت نینب ڈاٹٹ ہی دوست رکھتی تھیں۔ اس کے بعد اب ہم نینب ڈاٹٹ ہی دوست رکھتی تھیں۔ اس کے بعد اب ہم یہ بنانا چاہتے ہیں کہ جس طرح صحیح بخاری میں حضرت زینب ڈاٹٹ کا نام حذف کیا گیا ہے، اس طرح صحیح مسلم کی روایت میں جوحضرت عائشہ ڈاٹٹ ہی سے مروی ہے، حضرت سودہ ڈاٹٹ کا ذکر خکورنہیں اور اس روایت مسلم میں بھی جملہ روایت میں جوحضرت عائشہ ڈاٹٹ ہی صحیح کا اشتباہ واقعہ ہی کی ولالت سے رفع ہوتا ہے، نہ بھراحت الفاظ، چنائچہ اللہ المولکن یداً " میں حقیقی اور مجازی معنی کا اشتباہ واقعہ ہی کی ولالت سے رفع ہوتا ہے، نہ بھراحت الفاظ، چنائچہ

التاريخ الصغير للبخاري (١/١٧)

<sup>🛭</sup> التاريخ الصغير للبخاري (١/ ٧٤)

دفاع تيح بخاري

حل مشکلات بخاری

اس کے الفاظ یہ ہیں:

"عن عائشة قالت: قال رسول الله عليه: أسرعكن لحوقاً بي أطولكن يداً، فكانت أطولنا زينب، لأنها كانت تعمل بيدها و تصدق. "◘ (مسلم، كتاب الفضائل)

''حضرت عائشہ ﷺ ام المومنین فرماتی ہیں کہ رسول اللہ مُثاثِثًا نے فرمایا کہتم میں سے جلدی میرے ساتھ ملنے والی تم میں سے زیادہ لیے ہاتھ والی ہے۔ پس ہم میں لیے ہاتھ والی زینب تھی، اس لئے کہ وہ اپنے ہاتھ کے ساتھ کام کرتی اور صدقہ کرتی تھی۔''

اس روايت من " فكانت أطولنا زينب "لكها ب، حالانكم يحج بخارى من " فكانت سودة أطولهن" ہے، اور واقعہ بھی حضرت سودہ کی نسبت گواہی دیتا ہے، اگر عینی میاں صحیح مسلم کی بھی شرح لکھتے، تو شاید اس روایت میں فرورہ اعتراض کر ویے ، کین جیت حال یہ ہے کہ صحیح بخاری میں " فکانت سودہ اطولهن" میں ظاہری ہاتھ کی اسپائی مراد ہے اور سیح مسلم میں " محانیت أطولنا زینب " میں صدقہ یعنی مجازی معنی محوظ ہے، کیونکہ اس کے آ کے اس کی علت ندکور ہے اور یہاں حضرت سودہ کا قصہ محذوف ہے۔ پس صحیح بخاری کی روایت میں حضرت سودہ کا ذکر مذکور ہے اور اس کے بعد حضرت زینب واٹھا کے نام کا تھے تک محذوف ہے اور ان کا ذکر آخراً مذکور ہے، اور تھیج مسلم كى روايت من حضرت سوده كا ذكر مطلقاً فدكور نبين اور حضرت كي كا ذكر ابتداءً يعنى " حتى توفيت زينب "كى تقریح محذوف باور آخرا ندکور ب، پس صحح بخاری وصحح مسلم مردورونیوں کو پیش نظر رکھنے سے کوئی اشکال باتی نہیں رہتا۔ اگر چہ نکتہ رس طبائع کے لیے اکیلی سیح بخاری ہی میں کفایت ہے اور الیلی سیج مسلم میں بھی لطافت کہ اس میں التيد كے طور يرمعنى صرف مجازى ہے، يعنى آ مخضرت مَاليَّم كى مراد كے مطابق جومصداق تھا، اس كا صرف ذكركيا ۔ ''ہے۔اس لئے امام نو وی کو روایت مسلم کی شرح میں پورا قصہ کھول کر لکھنا پڑا اور صحیح بخاری کی روایت کی نسبت جو بعض لیمو وہم ہوا ہے کہ اس سے حضرت سودہ کی وفات پیشتر معلوم ہوتی ہے، اس کا ابطال اس طرح کیا کہ:

" ووقع هذا الحديث في كتاب الزكاة من البخاري بلفظ متعقد يوهم أن أسرعهن سودة، وهذا الوهم باطل بالإجماع. "◘ (نووي شرح مسلم، كتاب الفضائل)

"پے صدیث سیح بخاری کی کتاب الزکاۃ میں ایسے لفظ کے ساتھ آئی ہے، جس سے وہم ہوتا ہے کہ سب سے پہلے وفات سودہ کی ہوئی، یہ وہم بالا جماع باطل ہے۔"

بہعیارت ہمارے معنی کی تا ئید کرمنتی ہے، کیونکہ ہمارا دعویٰ بھی یہی ہے کہ سیح بخاری کی روایت میں حضرت سودہ

🛭 شرح مسلم للنووي (١٦/٩)

<sup>•</sup> صحيح مسلم: كتاب الفضائل، باب من فضائل زينب أم المؤمنين رضي الله عنها، وقم الحديث (٢٤٥٢)



کی وفات کا وہم باطل ہے اور ہم نے بشہادت امام بخاری پڑھٹے و بمطابقت قواعد عربیہ ثابت کر دیا کہ روایت بخاری کی عظمت وجلالت شان بحال رہی۔ فالحمد لله

اب اس کے بعد نمبر (۱۲) کا جواب دیا جاتا ہے، جواخبار''اہل فقہ'' (جلدس، شارہ نمبر ۲۱ و۲۲،ص: ۱۰،مور فعہ ۲۱،۲۷ رجب <u>سے مطابق</u> ۱۳۰۵ اگست <del>۱۹۰</del>۶) میں نمبر (۱۷) کے ہیڈیگ سے شائع ہوا ہے جس کی سرخی ہیہے:

#### ایجاب و وجوب:

قوله: كتاب بخارى مين ايك جگه غلط طور پر بجائے لفظ وجوب كے ايجاب لايا گيا ہے، امام بخارى رئيل بخارى مين ايك مقام (ص:١٠١) مين فرماتے ہيں: "باب إيحاب التكبير وافتتاح الصلوة " حالانكه " باب و حوب التكبير "كبنا چاہے تھا، كن واسطے كه تكبير مين خودصفت وجوب پائى جاتى ہے، نہ يہ كه نماز پڑھنے والا تكبير كوخود اپنے اوپر واجب كر ليتا ہے، علامه عنى شارح بخارى نے بھى اس غلطى كى گرفت كى ہے اور اس جمله كر مين يوں لكھتے ہيں: "تم اعلم أنه (إلى قوله) و إطلاق الإيحاب على الوحوب تسامح " (عينى معطوعه مصر: ٣/٢)

افتول: عینی سے اس قول میں خود ہی تسامح ہوا ہے، ادام بخاری کا یہاں ایجاب کہنا ہی سیح ہے اور ایجاب کے یہاں میمنی نہیں کہ نمازی تکبیر کو اپنے اوپر واجب کرے، بلکہ جاب سے مرادشارع مظاظا کا نمازیوں پر تکبیر واجب کرنا ہے۔ ● اس کو ذراتفصیل سے سنئے:

امام بخاری وطائف نے لفظ ایجاب میں بڑا راز رکھا ہے اور وہ یہ ہے کہ امام بخاری وطائف نے اس باب سے یہ خابت کرنا چاہا کہ نماز کا شروع کرنا بلفظ اللہ اکبرہی منصوص عن الشارع ہے، اس کے بجائے اور کلمات جیسے اللہ اعظم وغیرہ کہنا جائز نہیں، جیسا کہ بعض الناس کا ند بہ ہے اور اس کا استدلال حدیث " فیاذا کبر فکبروا" کے کیا ہے، جو اس معنی کوصاف ظاہر کر رہا ہے، کیونکہ " إذا "کا استدلال الی چیز کے ساتھ مخصوص ہوتا ہے، جس کا وقوع متیقن ہوتا ہے، جس کا وقوع متیقن ہوتا ہے، جس کا وقوع اور سے متیقن ہوتا ہے، کہنا واجب ہوگا اور متعنی ہوتا ہے، لبذا مقتدی اور امام دونوں پر لفظ اللہ اکبر کہنا واجب ہوگا اور اس سے عدول ناجائز۔مقتدی کا وجوب تو لفظ امر سے صراحانا متنفاد ہے، لیکن امام کا لفظ "إذا" سے کنایتاً، گرادائ مقصود میں دونوں یکساں ہیں۔

ويكيمين: فتح الباري (۲۱۷/۲)

صحبح البخاري: كتاب صفة الصلاة، باب إيجاب التكبير وافتتاح الصلاة، رقم الحديث (٧٠٠)

www.muhammadilibrary.com وال كا تن بواري المسلمة المس

اس قدر بیان سے ظاہر ہوگیا کہ امام بخاری بڑھی کا باب میں لفظ ایجاب لانے سے مقصود عموی الفاظ تعظیم کو تنہیر تحریمہ میں ذکر کرنے کی تردید کرنا ہے، جو تصریحات شارع علیہ اللہ ایک خلاف ہے۔ بس وجوب کے بجائے لفظ ایجاب کا لانا صاف بتلاتا ہے کہ اللہ اکبر کا وجوب منصوص عن الشارع ہے۔ جناب سرور کا کنات تلاقی نے نمازی پر لفظ اللہ اکبر واجب کر دیا ہے کہ وہ بوقت تح بہ اللہ اکبر ہی ہے، اس کی بجائے اور کوئی لفظ نہ کہے۔ امام بخاری بڑالئے کی اللہ اکبر واجب کر دیا ہے کہ وہ بوقت تح بہ اللہ اکبر ہی ہے، اس کی بجائے اور کوئی لفظ نہ کہے۔ امام بخاری بڑالئے کی اس کو اس نو اس کو اس خوض و مراد پر قرینہ جملہ " و افتتاح الصلوة " ہے، یہاں پر واؤ معنی میں "معن " کے ہے، جن لوگوں نے اس کو عاطفہ کہا ہے، انہوں نے تحقیق سے کا منہیں لیا بلکہ ظاہر کے ظلاف کیا، اس لئے کہ عطف یا تو مضاف (لفظ ایجاب) پر مواف کے ایک مضاف اللہ کہ برا محلف کرنے سے افتتاح کے معنی دعا لینا ہوگا، ورنہ مطلب صحیح نہیں ہوگا اور یہ خلی فی الصلوة " کے ہوگا اور یہ موافق ہے۔ اس میں " افتتاح الصلوة "معنی میں "النشر وع فی الصلوة " کے ہوگا اور یہ درست اور ظاہر کے موافق ہے۔ آپ

پس اگر امام بخاری برائن ایجاب کے بچاہے وجوب کہتے تو مطلب صحح نہیں ہوتا، بلکہ اصل مطلب ہی ضبط ہوجاتا، اس لیے کہ وجوب اس صفت کا نام ہے، جو مگف کے ساتھ قائم ہواور حاصل بالمصدر ہے اور حاصل بالمصدر کا عام ہوجاتا، اس لیے کہ وجوب اس صفت کا نام ہے، جو مگف کے ساتھ قائم ہواور حاصل بالمصدر ہوتا سے خریس ہوسکتا، بال لفظ ایجاب مصدر عامل ہونا سے خریس ہوسکتا، بال لفظ ایجاب مصدر مضاف مفعول بد (لفظ التکبیر) کی طرف ہے اور "وافتتاح الصلوة" میں واؤ بمعنی مع ہوکر ایجاب کا مفعول معہ مصاحب لفظ التکبیر مفعول بد کے ہوار ایجاب کا فاعل شارع (مفایل مقدر ہے۔ لہذا امام بخاری رشین کا ایجاب کہنا بہت سے ہو اور یہ تو بی افظ وجوب سے پیرا نہ ہوتی۔ فالحمد للله علی ما الهمنی بذلك حمدا كثيرا۔

اور اگر ہم اس کو خطاب شارع نہ مانیں، بلکہ مکلف کے فعل کی صفت کا لحاظ کریں، تو اس بناء پر ہمارا یہ جواب ہوگا کہ باب میں ایجاب ہمعنی وجوب کے مجازاً ہے، جیسا کہ شراح صدیث نے لکھا ہے ● اور اس کا ثبوت یہ ہے کہ کتب صرف میں بتلایا گیا ہے کہ باب إفعال کی خاصیت جیسے متعدی ہونا ہے، ایسے ہی لازم ہونا ہمی ہے۔ پس کتب صرف میں بتلایا گیا ہے کہ باب إفعال کی خاصیت جیسے متعدی ہونا ہے، ایسے ہی لازم ہونا ہمی ہے۔ پس یہاں افعال متعدی نہیں ہے، اس لئے ایجاب معنی میں وجوب کے ہاور یہ قاعدہ صرفیہ کے مین مطابق ہے۔ ● یہاں اس پر لئے ہاتھ ایک الزامی جواب بھی من لیجئے! حفیہ کے اصول فقہ میں جہاں تھم کی تعریف کی گئی ہے، وہاں اس پر شافعیوں کی طرف سے میاعتراض ہوا ہے کہ فقہاء کی اصطلاح میں تھم اس کو کہتے ہیں جو خطاب شارع سے ثابت ہو،

<sup>🕡</sup> ريكسين: فتح الباري (۲۱۷/۲)

<sup>🛭</sup> و*يكھيل:*فتح الباري (٢١٦)

<sup>🗗</sup> نصول اکبری (ص: ۳۷)

على مشكلات بخاري

جیسے وجوب اور حرمت، جوفعل مکلف کی صفات سے ہے، حالانکہ تھم نام ہے نفس خطاب کا، جوصفت شارع ہے۔ (توشیح)

تو اس کے کئی جواب صاحب تلوی کے دیے ہیں، خجملہ ان کے ایک بیر بھی ہے کہ وجوب اور ایجاب اور حرمت

اور تحریم میں باعتبار ذات کے کچھ بھی فرق نہیں ہے، صرف ایک اعتباری فرق ہے، حاکم کی طرف نبست سیجے تو ایجاب

جوجاتا ہے، فعل کی طرف نبست کی جائے تو وجوب ہوتا ہے، (تلویح، مصری: ۱۵)

کیوں حضرت! جب فقہائے حفیہ وجوب اورایجاب کو متحد بالذات تسلیم کرتے ہیں، تو آپ کو مانے میں اب کیا عذر ہے؟
صحیح بخاری میں بھی ایجاب کو وجوب کے معنی میں لے لیجئے، کیونکہ دونوں باعتبار ذات کے ایک ہی ہیں، ورنہ
سب سے پیشتر اپنے حفیوں کے اصول فقہ پر اعتراض سیجئے، پھر ادھر کا رخ سیجئے، پہلے اپنے گھر کی سیر کرآ ہے، پھر
باہر نظر دوڑا ہے گا۔۔۔

رند خراب حال کو زاہد نہ چھیر تو تھے کو پرانک کیا پڑی اپنی نیز تو

اب اس کے بعد نمبر (۱۷) کا جواب سنے جو اخبار 'اہل فقہ' (جلد ۳، شارہ نمبر ۱، ص: ۸، مورخد ۹ رجب ۲۱ھ

مطابق ٤ اگست ١٩٠٩ء ) مين نمبر (١٣) كى سرخى ك شائع مواقعا، جس كاعنوان بيشعر تعال

سزوار چو ابربہن کہ دری چن بگریم طرب آشیان بلبل بگر کہ زاغ دارد

آپ فرماتے ہیں:

دفاع صحيح بخاري

## نمبر ۱۷:

فتوله: آج كل اس امركى كوشش كى جارى بكدامام بخارى والله بهى مثل امام ابوصنيف والله ك مجتد

مطلق تُقْبِرائ جائيں۔ (الجرح: ٥٣)

أهنول: آج كل كوشش كيا بوسكق ب، تمام محدثين سلف كا اجماع ب كدامام بخارى وطلين مجتهد مطلق سخه ، حتى كد حنفي بحى اس كمقر بين، علامه شامى حنفى ك استاد علامه اساعيل عجلو فى حنفى الني كتاب "الفوائد الدراري" بيس كلصة بين: "كان مجتهداً مطلقاً، و اختاره السنحاوي... الخ " علامه شامى حنفى نے بھى "عقود اللالي" بين امام بخارى وطلق كو مجتهد مانا ب، جيسا كه بم "الربح العقيم" (ص: ٤) بين لكھ بچك بين، امام ابن تيميد

<sup>•</sup> شرح التلويح على التوضيح (٣١٤/٢)

<sup>◙</sup> اك طرح مولانا عبدالتي كصنوى فنق لكصة بين: "فقد وجد بعدهم أيضا أرباب الاجتهاد المستقل كأبي ثور البغدادي←

www.muhammadilibrary.com وما من من منادی کاری اور کاری

وغیرہ تمام محدثین نے الیا ہی کہا ہے۔ بخلاف امام ابوصنیفہ الطشند کے کہ ان میں وہ شرائطِ اجتہاد جن کوخود حنفیہ نے ذکر کیا ہے، ہرگز موجود ند تھے۔ ( دیکھومیرارسالہ: العرجون القدیم: ۳۰)

فتوله: بدكها جاتا ہے كدامام بخارى كا جو درجدفن حديث ميں تھا، وہ درجدكى تابعى يا تيع تابعى كو بھى نفيب نه بوا تھا۔ (ص: ايسناً)

افتول: بی بھی آج کل نہیں کہا جاتا، بلکہ امام بخاری اللفظ کے معاصرین محدثین کی رائے یہی ہے اور بیامر واقع ہے، ذرا امام نووی کی "تھذیب الأسماء" (ص: ۹۰) کا مطالعہ سیجے۔

خلاصداس کا بہ ہے کہ امام بخاری رفط جب بھرہ میں تشریف لائے، تو محمہ بن بٹار نے کہا کہ آج تمام فقہاء کا سردار آیا ہے، اور عبداللہ بن محمد مندی نے کہا کہ جو امام بخاری رفطف کوسب کا پیشوا نہ جانے، اس کا دین متہم ہے، اور ابن خزیمہ نے کہا ہے کہ آسان کی دہوڑی کے بنچے امام بخاری رفطف سے زیادہ رسول اللہ من الله من الله من کا عالم کوئی نہیں دیکھا گیا۔ الله من الله

اوران کے درجہ کی بابت اس کتاب یں اٹھارہ اشخاص کے اقوال منقول میں:

(۱) محمد بن حمد وبه (۲) امام احمد بن حنبل (۳) فظ ابوعلی صالح جزرة (۴) محمد بن بشار (۵) علی بن مدین (۲) محمد بن عبدالله بن نمیر (۷) ابوبکر بن ابی شیبه (۸) عمر و بن علی الفلاس (۹) امام داری (۱۰) ابوسبل (۱۱) علی بن جر (۱۳) اسحاق بن رامویه (۱۳) ابوعمروخفاف (۱۳) امام ترمذی (۵۵) امام مسلم (۲۱) حاکم (۱۷) ابن خزیمه (۱۸) امام نووی (پیطفر)

ان میں سے کی نے امام بخاری دالت کو حافظ الحدیث اور کی نے بمثل کی حفظ الحدیث وفی معرفة الاسانیداور کی نے مثنی الحفظ من حفاظ الدنیا اور کی نے سید الفقها، و أجمع في علم الحدیث وذو الفضل والعلم

◆ وداود الظاهري و محمد بن إسماعيل البخاري وغيرهم " (النافع الكبير: ١٦) تيز ويكيس: فيض الباري (١/ ٥٨)

■ تهذیب الأسماد واللغات (۱/ ۷۹) امام این فزیر وظف کا بیقول ذکر کرنے کے بعد امام نووی وظف فرماتے ہیں: "قال المحافظ أبو الفضل محمد بن طاهر المقدسي: وحسبك بإمام الائعة ابن خزیمة یقول فیه هذا القول مع لقیه الائعة والمشایخ شرقا و غربا." علاء ه از یم فن حدیث پس امام بخاری وظف کے درجہ کوعیاں کرنے کے لیے امام اسحاق بن راہویہ کا بیقول کتا بنی برق ہے، فرماتے ہیں: "فیانه لو کان في زمن المحسن البصري لاحتاج الناس إلیه لمعرفته بالمحدیث وفهمه" (مصدر سابق) نیز امام ابومعی بالزهری وظف فرماتے ہیں:

"محمد بن إسماعيل أفقه عندنا، وأبصر بالحديث من أحمد بن حنبل، فقال له رجل من جلساته: جاوزت الحدا فقال له أبو مصعب: لو أدركت ما لكا، ونظرت إلى وجهه ووجه محمد بن إسماعيل لقلت: كلاهما واحد في الحديث والفقه!" (هدي الساري: ٤٨٢)

والصبر وأفهم في الحديث، ولا ثاني له في الدنيا، اورابام ملم نے أستاذ الاستاذين وسيد المحدثين وطبيب الحديث وغيره كها ب. (مفصل دكھے:العرجون القديم: ٢٤ و ٣٨)

فتوله: کتاب بخاری کی اصحیت میں وہ غلو اور مبالغہ کیا جاتا ہے کہ قرآن شریف کی اصحیت بھی اس کی اصحیت بھی اس کی اصحیت کے سامنے مات ہوجاتی ہے۔ (ص:۵۴)

أفول: سبحانك هذا بهتان عظيم! صحح بخارى كے ليے توبيكها جاتا ہے: "أصح الكتب بعد كتاب الله " يعنى اس كى اصحيت كتاب الله ك بعد ب، مطلب بيك كتاب الله ك اصحيت مقدم اور بالا ب، البذابيكها كرمج بخارى كى اصحيت كتاب الله ك العجم الله علم اور آفاب برخاك دُالنا ہے۔ بخارى كى اصحيت كتاب برخاك دُالنا ہے۔

فتوله: ان عقل کے اندھوں کو یہ نہیں سوجھتا کہ .....ایک مقلد شافعی المذ ہب جنہوں نے اپنی تمام عمر تقلید شخص میں بسر کی ہو ..... ہزات کے بعد کسی کے بنائے مجتبد کیونکر بن سکتے ہیں؟ (ص: ایصاً)

اندھے ایم بخاری براف کو شائعی کا مقلد کہنا انہیں لوگوں کا کام ہے جوعقل اور آ کھ دولوں کے اندھے ہوں، امام بخاری براف برگز برگز مقلد نہ تھے، جیا کہ بار ہا لکھا گیا، بلکہ وہ خود ججہتد تھے، جیہا کہ کررسہ کررلکھا گیا ہے اور یہ دعویٰ آج ہزار برس کے بعد نہیں کیا گیا، بلک بیشتر سے محدثین اس کے قائل تھے۔ سیح بخاری کا وجود خود اس کا کافی شاہد ہے۔ فنفکر !

فتو لله: کتاب طبقات کبری تاج الدین بکی جوشوافع کے طبقات کی کتاب ہے، اس میں امام بخاری کا نام موجود ہے۔۔۔۔۔ دص: ابضاً)

ام موجود ہے۔۔۔۔۔ دیگر شوافع کے طبقات کی کتابوں میں بھی ان کا نام پائے ہا تا ہے۔ (ص: ابضاً)

افتو ل : بار بار وہی مرنے کی ایک ٹانگ!! ابی حضرت! کی کا طبقات شوافع میں امام بخاری بڑائے کو مجرد ذکر کر دینا امام بخاری بڑائے کے شافعی ہونے کی دلیل نہیں ہوئئی، ورنہ انہیں بکی میاں نے اس طبقات میں شوافع میں امام احمد بن خبل بڑائے کو بھی ذکر کیا ہے۔ • جو صاحب اجتہاد بلکہ صاحب ندہب منتقل ہیں، تو کیا امام احمد بھی شافعی ہوگئے؟
علی ہذا القیاس دیگر کتب طبقات کو بچھئے، اور اس کی مفصل بحث "الربح العقیم" (ص: ٤) میں و کھئے۔

فتو له: ابو عاصم نے بھی امام بخاری ڈرائے؛ کو شافعوں کے طبقات میں ذکر کیا ہے۔ (ص: ایساً)

افقول: ابوعاصم چونکه خود مقلد ب، اس لئے اس نے اپنے اوپر قیاس کر کے ایسا کہد دیا ہے، یا تو افق فی الاصول کے لحاظ ہے اس نے ابیا کہا ہے، بہر حال بیاس کی صری علطی ہے۔ امام بخاری خود مجتبد مستقل تھے، وہ امام شافعی ہے۔ امام بخاری کا رتبہ بہت زیادہ بڑھا ہوا تھا، شافعی ہے کی بات میں کم نہ تھے، جو ان کی تقلید کرتے، بلکہ امام شافعی ہے امام بخاری کا رتبہ بہت زیادہ بڑھا ہوا تھا، جم نے اس کامفصل جواب "الریح العقیم" اور "العرجون القدیم" وغیرہ میں دیا ہے۔ وہاں دیکھ کرتسکین کرلو!

فتو له: بڑے بڑے ائمہ دین اور محققین کی تحقیق میں بیشافعی المذہب تھے، تو اب اگر چند جہلاء ال کر ان کو مجتمد بنانا چاہیں... الخ\_(ص: ایضاً)

ا فقول: وہ کون سے بوے بڑے ائمہ دین ہیں؟ ذرا ان کا نام تو لیا ہوتا، سوائے ایک شاذ ابوعاصم کے وہ بھی کسی اور وجہ سے کہتا ہے، جس میں بھی اس نے غلطی کھائی ہے، ہاں البتہ امام بڑے بڑے محدثین اور محققین حنیہ نے امام بخاری بڑائے: کو مجہد مطلق کہا ہے۔ جیسے علامہ محبلونی وشای حنی وغیرہ، اب ان کوخوشی سے جاہل وغیرہ بناؤ!!

فوقه: بدكها جاتا بكدامام بخارى كومقلد كبنا ان كى كسرشان كرنا بـ (تاآخر:۵۴)

اُفتول: ب شک! اس لئے کہ مقلد اور جاہل کا مفہوم قریباً ایک ہی ہے، اگر امام ابوضیفہ راطشہ کو حماد و تحفی کا مقلد کہا جائے، تو کیا ان کی کسرشان نہ ہوگی؟ ع۔ انچہ بخو دنہ پسندی بہ دیگراں میسند۔

فتو له: امام بخاری کوای لفظ (مقلد) سے یاد کرنے والے پھھ حفی لوگ نہیں ہیں، بلکہ وہ برے برے مہذب اور باخرائمہ دین ہیں لئے۔ (ص: ٥٠)

افتول: امام بخاری رطف کوخفی تو مطلب کہتے ہی نہیں بلکہ وہ تو مجتدمطلق کہتے ہیں۔ جیسا کہ گزر چکا ہے، رہے برے برے برے برے برے برے برے ائمہ دین، وہ بھی کوئی امام بخاری رطف کو استعاری رطف استعاری راستان میں استعاری رستان برافتر اعظیم ہے۔ فتد بر!

أفتول: بار بار ائمه دین کا لفظ" نبی جو بھیجو!" کی طرح رشتے بطے جا بھی اور نام صرف ایک ابوعاصم کا لیتے ہو، ان ائمه دین کا پیت دو! اور" ہوگا" کی اچھی کبی، ابھی ڈاکٹر صاحب! سنے ابوعاصم نے امام بخاری دلشند کوطبقات شافعیہ میں اس لئے شار کر دیا کہ امام بخاری نے کرامیس اور ابو ثور اور زعفرانی سے حدیثیں سنیں اور امام حمیدی سے تفقہ حاصل کیا اور بیسب امام شافعی کے تلاخہ ہیں، ورنہ واقع میں تو امام بخاری دلشند اپنی جامع صبح میں کہیں بھی امام شافعی کے تلاخہ ہیں، ورنہ واقع میں تو امام بخاری دلشند اپنی جامع صبح میں کہیں بھی امام شافعی کا اجتہاد پیش نہیں کرتے، کیا مقلد کی شان کبی ہوتی ہے؟

قوله: امام بخارى كے مجتمد ہونے كى وليل ميں يه كہا جاتا ہے كدان كو چھ لاكھ حديث يا دى لاكھ حديث اوى لاكھ حديث يا دى لاكھ حديث يا دى لاكھ حديثيں يادتھيں، مگراس كا پية نہيں چتا كدوه سب حديثيں كيا ہوئيں...الخ ـ (ص: ايضاً)

أفتول: امام بخارى كوالبته چه لا كه صديثين ياد بلكه نوك زبان تسين، امام بخارى والله: كاخود اقرار ب، فرمات بين:

جوائے لیے پیندنیں کرتے، وہ دوسروں کے لیے پیندنہ کروا

214 حل مشکلات بخاری وفاع ضجح بوفاري

"صنفت الجامع من ستمائة ألف حديث" ( هدي الساري ص: ٩٠٠)

"لینی میں نے چھ لاکھ حدیثوں میں سے جامع بخاری کوتھنیف کیا ہے۔"

جس میں عار ہزار حدیثیں اُصح الصح کھی ہیں، جبیبا کہان کا اپنا خود اقرار ہے:

" إنه قال: ما أدخلت في كتاب الجامع إلا ما صح " (ابن صلاح: ٨)

لینی میں نے حامع صحیح میں صرف صحیح حدیثیں واخل کی ہیں۔

ہاں آ ب بقیہ حدیثوں کے متعلق یو چھتے ہیں کہ وہ کیا ہوئیں؟ تو سنتے کچھ حدیثوں کوتو حاکم نے مستدر ک علی الصحيحين مين جمع كرديا ہے، جس كوامام بخارى نے چھوڑ ديا تھا۔ (مقدمدابن صلاح، ص: ٨)

اور بقيد حديثول كوامام حميدي نے كتاب "الجمع بين الصحيحين" ميں جع كرديا۔ ● (ص: ١٠) فالحمدالله!

ف له: بخاری میں مکررای دور کرنے کے بعد صرف ۱۲ ۲۲ حدیثیں ماتی رہتی ہیں۔ (ص: ایضاً)

أفقول: ع ب كرتعصب انسان و اندها كرويتا بي غلطى آب نے رساله " الكلام المحكم " ميں

بهي كي تقى، جس كا جواب " الأمر المبره " (ص ١٤٠) من ديا كيا، پر بهي آب كو بوش نهيس آيا!!

سنتے اصحیح بخاری میں کل حدیثیں ۷۲۵۵ ہیں، جی میں مکررات کے حذف کر دینے کے بعد حار بزار (۴۰۰۰)

*حديثين باتي ربتن بين، نه ۲۷ ۲۱، طا فظه بو: مقدمه ابن صلاح: ۸ و تهذيب الأسماء للنووي و هدي* الساري " 💇 وغيرور

فتوله: ان میں سے اگر ریکھ بندر کی کہانی اور وہ حدیثیں جوقر آن شف کے خلاف ہیں (الی تولہ) كتاب مذكور سے نكال دى جائيں تو شايد سولية نے ميں ايك آنه حديثيں باقى نہيں رہيں گى...الخ دص: ايضاً،

اُ فقول: ریچھے کی کہانی تو بخاری میں کہیں نہیں ہے، بندر کا ایک واقعہ (صحافی کا اثر) <sup>5</sup> بے شک منقول ہے، سیح بخاری میں نہ تو کوئی حدیث قرآن شریف کے خلاف ہے ، نہ کسی کے رواۃ اور متن پر ائمہ دین نے جرح وقدح کی ہے، نہ آپس میں ایک دوسرے کے مخالف ہیں، جیسا کہ اہل علم برمخفی نہیں اور خاکسار نے بار ہا ان کے شافی جوابات دیئے ہیں،تم جیسے نا اہلوں کواگر ایبا معلوم ہوتو اس کا کیا علاج؟!

- 🛭 هدي الساري (ص: ٤٨٩)
- € مقدمة ابن الصلاح (ص: ١٠)
  - 🗗 مصدر سایق
- مقدمة ابن الصلاح (ص: ١٠) تهذيب الأسماء واللغات للنووي (١/ ٧٩) هدي المساري (ص: ٤٧٧) طافظ ابن حجر بزالتُذ قرماتي بين: فجميع ما في صحيح البخاري من المتون الموصولة بلا تكرير على التحرير ألفا حديث ومتمائة حديث وحديثان. "
  - 🗗 صحابی کانہیں بلکہ عمرو بن میمون تابعی کا داقعہ منقول ہے، جس کی تفصیل گزر چکی ہے۔

قتوله: امامسلم جوامام بخارى ك بم عصر اور شاكرد تنه، الني ضيح مسلم ك ديباچه مين امام بخارى كو منتحل المحديث نه كيمة \_(ص: أيضاً)

أفتول: شكر ب كدامام مسلم كوآب في امام بخارى كاشا گردتو مان ليا، اب سنة كدامام مسلم في كهيس امام بخارى والشين كو منتحل المحديث نهيس كها ب، آب أكر سيح بين تو ديباچ مسلم بين بتقري امام بخارى والشين كا لفظ يا نام دكھلا ين ، اور انعام مندرج الأمر المبرم (ص: ٢٠) حاصل سيج -

فتوله: صحاح والول نے بھی سوائے ترندی کے اپنی اپنی صحح میں امام بخاری سے کوئی روایت نہیں کی (الی قولد) اس کوصحاح والے اس قابل بھی نہ مجمیس کہ اپنی صحح میں ان سے کوئی روایت کریں۔(ص: ٥٦)

أفقول: صحاح والول نے امام بخاری دالشہ سے جوروایت نہیں کی وہ اساد کے نازل ہوجانے کے سبب ہے،
کیونکہ محدثین اساد عالی کے رہنے ہوئے نازل کونہیں لیتے، تاہم ترزی کا روایت کرنا تو آپ کومسلم ہے، نسائی کا
روایت کرنا ہم سے سنے!''وہ کتاب العمیام ، باب الفضل والحود فی شہر رمضان" میں دوسری مدیث
کو یوں شروع کرتے ہیں: " أحبرنا محمد بن اسماعیل البخاری ● (جلد أول) اور امام سلم امام بخاری
سے میج مسلم کے علاوہ دوسری کتابوں میں روایت کرنے ہیں، مولوی احمالی مقدمہ بخاری میں کھتے ہیں:

"وممن روى عنه من الأثمة الأعلام أبو الحسين مسلم في الحجاج صاحب الصحيح." الخ " يعني أمام مسلم في امام بخاري والشه سروايت كيا ب."

اور اگریدلوگ امام بخاری رشطند سے روایت نہ بھی کریں، تو امام بخاری رشک کی شان میں فرق نہیں آ سکتا، جیسے کہ امام الک سے پڑھا، لیکن ان سے روایت نہیں کرتے، تو اس سے امام مالک رشطند کی شان میں فرق نہیں آ سکتا۔ اس کی مفصل بحث " الریح العقیم" (ص: ۱۶) سے (ص: ۱۸) تک میں ملاحظہ سیجئے۔

قوله: امام بخاری کی فقاہت اور اجتہادات کا بھی دنیا میں کہیں نام ونشان نہیں ملتا کہ جس سے ان کا جہتد ہونا ثابت ہو، کوئی کتاب یا رسالہ عالم میں ایسانہیں معلوم ہوتا کہ جس میں امام بخاری نے خود یا ان کے بعد کسی اور نے امام بخاری کے اجتہادات اور مسائل فقہید کوقلمبند کیا ہو، اور اگر کوئی شخص ایسی کتاب سے واقفیت رکھتا ہو، تو مہر بانی فرما کراس کے نام سے ضروری مطلع فرما ہے۔ (ص: ایصنہ)

أفتول: اب تك كيا آپ خواب غفلت مل تھ؟ آ يے ہم آپ كواس كا نام بتلا دية بيں، سنے وہ جامع بخارى ہے، جس سے امام بخارى رائش كى فقامت واجتبادات آ فقاب فيمروزكى طرح ظاہر و باہر بيں اور اسى سے ان كا مجتبد ہونا بھى كالشمس فى رابعة النهار ہويدا ہے۔ ع۔

وناع سی بخاری کے اللہ منازی کا کہ کات بخاری کا اگر دلیکش خوائی از وے رو متاب ا

یہ کہنا کدان کے اجتبادات کا دنیا میں نشان نہیں ملتا، ایبا ہی ہے جیے کوئی کیے کہ آفتاب عالمتاب کا کہیں روئے دنیا میں نام و نشان نہیں، اور یہ کہنا کہ کوئی کتاب عالم میں ایس نہیں ہے، ای طرح ہے جیے کہا جائے کہ نہار کا وجود ہی عنقا ہے۔ ولا یقول بذلك إلا من سفه نفسه!! ولنعم ما قیل:

وإذا خفيت على الغبي فعاذر أن لا تراني مقلة عمياء ூ

فتو له: صرف ان كا ايك فتوى مانا ب، وه يه ب كدامام بخارى في ايك دفعه يدفتوى ديا تفاكه اگر دو لاكول في بحرى يا گائ كادوده بيا بوء تو ان دونول ميس رضاعت كى حرمت ثابت بو جاتى بدرص: أيضاً)

افقول: یوفتوی بالکل جعلی، فرضی و مصنوی ہے اور شراح ہدایہ کا بیصری اتہام و افتراء و بہتان ہے۔ مولوی عبدالحی حفی مرحوم نے "الفوائد البھیہ" (ص:۱۳) یس برے زوروں سے اس کی تر دید کی ہے۔ ایسا ہی ملاعلی قاری حفی و شخ عبدالحق حفی وغیرہ نے اس کواتہام بحت کہا ہے۔ اللم بخاری وطنے: کی شان سے یہ بمراحل بعید ہے، اس کی خانب ایسے جموٹے فتوی کا انتساب محض تعصب و عدم تحقیق کا نینجہ ہے، اس کی مفصل بحث اس رسالہ کے صفحہ ان کی جانب ایسے جموٹے فتوی کا انتساب محض تعصب و عدم تحقیق کا نینجہ ہے، اس کی مفصل بحث اس رسالہ کے صفحہ (۳۳) سے میں ورق الٹ کر ملاحظہ کر لیجئے۔

فتوله: جب لوگول نے بیفتوی سنا، تو امام بخاری کو بخارا سے زکال دیا۔

أهنول: بینظط در غلط ہے۔ امام بخاری برالات کے بخارات نکالے جانے کی وجہ بیتی جو تھذیب التھدیب و نور القاری وغیرہ میں مرقوم ہے کہ خالد بن احمد والی بخارا نے امام بخاری کے پاس کہلا بھیجا کہ ان کے مکان میں آکر ان کے لڑکوں کو جامع بخاری اور تاریخ بخاری پڑھا جایا کریں، امام بخاری برالات نے انکار کیا۔ دوسری فرمائش اس نے یہ کی کہ اچھا وہاں بی ایک خاص مجلس منعقد کر کے محض میر لڑکوں کو پڑھا دیں، اس میں کوئی دوسرا شریک نہ ہو۔ امام بخاری نے یہ بھی نہیں مانا، بس یہی امرکشیدگی کا باعث ہوا، حاکم بخارا نے حریث بن ابی الورقاء کی مدد سے ان کو بخارا ہے فکاوا دیا۔

سورج کی دلیل سورج ہے، اگراس کی دلیل چاہتے ہوتو اپنا منداس سے نہ پھیر!

جب میں بے وتو ف کونظر ندآؤں، تو معذور سجھنا کہ جھے اندھی آ کھنیس و کیوسکتی!

جس کی تفصیل گزر چی ہے۔ نیز دیکھیں: سرة البخاری (ص: ١٣٦)

www.muhammadilibrary.com خرجت المعادة المعادة

سنا ڈاکٹر صاحب! آپ بار بار اس کو لکھتے ہیں اور میں جواب دیتا ہوں، کہتے ہی ایک دو باتیں جھوٹی فرضی آپ کو لی ہیں؟ پچھوٹو خدا سے ڈریئے اور اس کار بد سے باز آئے، ایک روز مرنا بھی ہے، خدا کو کیا مند دکھلاؤ گے؟

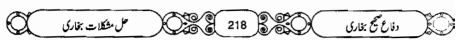
قو له: دعویٰ کیا جاتا ہے کہ امام بخاری دلالٹ کی فقامت اور اجتہادات کتاب بخاری کے ترجمۃ الا بواب میں ہے، کین جو حالت بخاری کے ترجمۃ الا بواب کی ہے، وہ ناظرین سے مخفی نہیں ہے، نہ حدیث کو باب میں ہے، کیت جو حالت بخاری کے ترجمۃ الا بواب کی ہے، وہ ناظرین سے مخفی نہیں ہے، نہ حدیث کو باب سے بچھ تعلق اور نہ باب کو حدیث سے سروکار، حدیث اگر نماز کی ہے تو باب نکاح کا با ندھا گیا ہے، اور باب اگر روزہ کا ہے تو حدیث طلاق کی لکھی گئی ہے وغیر ذلک ، چنانچہ نمونہ کے طور پر دو تین ترجمۃ الا بواب مع اس کی حدیثوں کے ذیل میں لکھتے ہیں۔ (ص: أبضاً)

افتول: امام بخاری در الله کی فقاہت اور اجتہاوات بے شک سیح بخاری کے ترجمۃ الابواب میں ہیں اور سیح بخاری میں کوئی بھی ایسی حدیث نہیں جس کو اس کے باب سے تعلق نہ ہو، لیکن اس کو معلوم کرنے کے لیے مرد وانا و عقل بینا ہونا چاہیے، امام بخاری کے اجتہاد کا بیکمال ہے کہ وہ جونسا باب منعقد کر کے اس کے ذیل میں کوئی حدیث عقل بینا ہونا چاہیے، امام بخاری کے اجتہاد کا بیکمال ہے کہ وہ بونی محدیث کے پورے مضامین سے، جیسا کہ ذکر کرتے ہیں، اس میں صرف ایک امر سے مطابقت ہوتی ہے نہ کہ پوری حدیث کے پورے مضامین سے، جیسا کہ آپ نے اپنے زعم فاسد میں سیحے رکھا ہے کہ جو لفظ باب میں ہو وہی لفظ حدیث میں بھی ہو، گو کہیں کہیں ایسا بھی ہے، لیکن کمال اس امر میں ہے کہ باب کی حدیث سے ایک سری طریق پر مناسبت ہو اور ظاہر نظروں میں خلاف معلوم ہو۔ پس مطابقت کی دوشمیں ہیں: اس مطابقت کی دوشمیں ہیں: اس لفظی سے سے کہ باب کی حدیث سے ایک سری کو (حر ۲۵) کھ کرآئے ہیں۔مطابقت کی دوشمیں ہیں: اس لفظی سے سے کہ سے معنی۔

مطابقت تفظی سے کہ جو الفاظ ومضمون حدیث میں ہول، وہی باب میں ہوگ، ایبا ہی سیح بخاری میں ہے۔ اور مطابق معنوی کی تین فتمیں ہیں:

- ا۔ مطابقت بطریق عموم۔
- ۲\_ مطابقت بطريق خصوص\_
- سـ مطابقت بطریق استباطه

ان تنوں میں تیسری بہت مشکل ہے، اور اس سے اجتہاد کا کمال معلوم ہوتا ہے، امام بخاری راللہ نے مطابقت معنوی کی تین قسموں کو بھی استعال کیا ہے، لیکن تیسری قسم کو بکٹرت بیان کیا ہے، جس سے ان کے اجتہاد کا حد درجہ ذروہ کمال پر پہنچنا معلوم ہوتا ہے، اور مطابقت بطریق استنباط یہ ہے کہ ظاہر میں مضمون حدیث و ترجمہ باب میں کوئی تعلق معلوم نہ ہو بلکہ بالکل خلاف معلوم ہو، لیکن اس کے معانی میں ایک مطلب سے اور مفہوم باب سے تعلق ہوتا ہے، جس کے سی ایک مطلب سے اور مفہوم باب سے تعلق ہوتا ہے، جس کے سی سے سی کے معانی میں ایک مطلب سے اور مفہوم باب سے تعلق ہوتا ہے، جس کے سی سے سی کے معانی میں ایک مطلب سے اور مفہوم باب سے تعلق ہوتا ہے، جسے ان شاء اللہ آپ آ کے ملاحظہ فرما کیں گے۔ ' و ذلك



مما تحيرت فيه الأفهام وكثرت فيه الأوهام وزلت فيه الأقدام"!

اس كامفصل بيان " الخزي العظيم" (ص: ٥٠٤) مين وكيير

# ترجمه باب سے احادیث کی مطابقت:

فتوله: أول \_ باب فضل صلاة الفحر في جماعة. "بي باب بي في زيادتي ثواب تماز فجر كي ماعت مين"

حدیث: "عن أبي موسیٰ قال النبی منططة: أعظم الناس أحراً في الصلوة أبعدهم فابعدهم فابعدهم فيمشي، والذي يصلى ثم بنام. "
فيمشي، والذي ينتظر الصلوة حتى يصليها مع الإمام أعظم أحراً من الذي يصلى ثم بنام. "
دلين فرمايا رسول الله من المنظم ني كربهترين آدميول كرازوئ ثواب كروه نمازى بين، جودور على المرك كرمجد بين آت بين، اور وه في بوانظار كرتا باس امركا كدامام كرماته نماز بوصوه بهت زياده الواب بين برايد في من كرمجد بين بين كرجون المنظم المركات المركاكدامام كرماته في المركاكدامام كرميد بين بين المركاكدامام كرميد بين بين المركاكدامام كرميد بين المركاكدامام كرميد بين بين بين المركاكدامام كرميد بين المرك

پی دیکھے کہ اس باب سے حدیث کوکوئی مناجی نہیں، باب تو نماز فجر کی جماعت میں پڑھنے کی فضیلت کا ہے، اور حدیث میں نماز فجر کا پیمۃ تک نہیں ملتا ہے، " ثم بنام " کے لفظ سے، جو حدیث میں ہے، معلوم ہوتا ہے کہ حدیث عشاء کی نماز کے بارے میں ہے (عین ے)

أطتول: اس كامفسل جواب بم رساله " المخزي العظيم" (هر: ٦) مين و ي ي بي، چنانچداى كا اختصار ذيل مين ذكر كروية بين، سنتے!

آپ کواگر چہ جلی نظر ہے مطابقت معلوم نہیں ہوتی، لیکن دقیق نظر ہے بین مطابقت ہے، امام بخاری دولات نے اس باب کے ذیل میں تین حدیثیں ذکر کی ہیں، ان تینوں میں مطابقت معنوی کی وہ تینوں شمیں فردا فردا پائی جاتی ہیں، جو اوپر خدکور ہوئیں، پہلی حدیث ابو ہریہ والی کی باب سے مطابقت بطریق خصوص ہے، کیونکہ اس حدیث میں مخبر کا لفظ موجود ہے، دوسری حدیث ابو الدرداء والی کی باب سے مطابقت بطریق عموم ہے، کیونکہ باب میں " فی جماعة" کی قید بھی فدکور ہے، اور دوسری میں " بصلون جمیعاً " آیا ہے، جس میں جمع و جماعت کی صریحی مطابقت ہے اور اس میں نماز فجر بطریق عموم داخل ہے۔ تیسری حدیث ابوموی والی جس پر آپ نے اعتراض کیا ہے، مطابقت ہے اور اس میں نماز فجر بطریق استفاط ہے، بایں طور کہ لفظ حدیث " فابعد ہم ممشی " سے اجرکی زیادتی وجود مشتت " بالمشی إلی الصلوة " پر ثابت ہوتی ہے، اور ظاہر ہے کہ نماز فجر میں بدنبت دوسری نمازوں کی اشد

O "فيمشى" غلط ب، "ممشى " سيح ب ( مؤلف )

مشقت اور سخت دشواری بوجہ نیند سے بیداری اور نماز باجماعت کے لیے اندھیرے میں مسجد کی طرف چل کر جانے کی وجہ سے ہوتی ہے، • جیسا کہ کہا گیا ہے۔

خواب نوشین بامداد رحیل باز دارد پیاده را از سبیل 🕏

علامه سندهی حنق حاشیه بخاری میں اس حدیث کے ذیل میں لکھتے ہیں:

"ومعلوم أن المشقة في الحماعة في الفحر أزيد، فيعلم أن أجرها أوفر ."<sup>•</sup>

پس مفہوم حدیث و مصداق باب میں مطابقت ثابت ہوگئ اور ایس مطابقت بی سے امام بخاری بطائند کا کمال اجتہاد معلوم ہوتا ہے، جس کا وجود مسعود سوائے بخاری کے اور کتب حدیث میں مفقود ہے۔ ﴿ ذٰلِكَ فَحَسُلُ اللهِ يُوْتِيْهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ [المائده: ٤٥] فافهم و تدبر!

قوله: ووم: باب إذا فاته العيد يصلي ركعتين، وكذلك النساء، ومن كان في البيوت والقرئ " بي باب اس بيان في حب كم جب كى سے عيد كى نماز فوت بوجائ، تو وه دو ركعت نفل يرجه اور اي طرح سے عورتيں اور جو ان گھرول اور ديباتوں ميں بيں، دوركعت يرهيں ـ

حديث: "عن عائشة رضي الله عنها أن أبل كر رضي الله عنه دخل عليها، وعندها حاريتان في أيام منى تدفقان وتضربان، والنبي الله عنه بثوبه، فانتهرهما أبوبكر، فكشف النبي الله عن وجهه، فقال: دعهما يا أبابكر! فإنها أيام عيد، وتلك الأيام أيام منى ."

'' بعنی حضرت عائشہ بی بی سے روایت ہے کہ عید کے روز میرے گھر میں ابو بکر دائی آئے اور اس وقت دو لؤکیاں دف بجا رہی تھیں اور رسول اللہ بڑا تی اسپ آپ کو کپڑے میں بھیے ہوئے تھے، لیس حضرت ابو بکر دائی نے ان لڑکیوں کومنع کیا، اس پر آنخضرت بڑا تی نے اپنے منہ سے کپڑا اٹھا کرفر مایا کہ اے ابو بکر ال سے بچھے نہ کہو، یہ دن عید کا ہے۔''

پس بیر حدیث اور اس کا باب' موال از آسان اور جواب از ریسمال' کا مصداق مور ہا ہے۔ باب تو عید میں دو رکعت نماز پڑھنے کا ہے اور حدیث میں دولڑ کیوں کے دف بجانے کا واقعہ بیان کیا گیا ہے۔ (ص: ایسناً)

أفتول: اس كا بحى منصل جواب بم رساله " الخزي العظيم" (ص: ١٠) مين و ي يك بين، جس كا فلاصه بي كدامام بخارى ولاف في باب اداء قضا نماز يوم عيد كا منعقد كيا ب اور حديث مين بالضرح ايام عيد كا لفظ

<sup>•</sup> ريكسين: فتح الباري (٢/ ١٣٨)

میٹی نیزدگوچ کی ضبع مسافر کوسٹر سے ردک دیتی ہے۔

حاشية السندي على البخاري (١/ ١١٩)

ون ع مج بخار ک مح کا ت بخار ک کی کا ت بخار ک کا ت

موجود ہے، جس سے لفظی مطابقت ہونے کے علاوہ مقصود یہ ہے کہ لفظ "أیام" حدیث میں مردوزن ہرایک کو بغیر کسی کی خصوصیت کے شامل ہے، لہذا وہ 'دیوم' محلِ ادا ہوگیا اور جب ادا کا محل ہونا ثابت ہے، تو امام کے ساتھ عید کی نماز فوت کرنے والا ایام منی میں بھی نماز ادا کرسکتا ہے اور وہ وہی دورکعتیں ہیں جن کو باب میں بتلایا۔ ● پس مطابقت فوت کرنے والا ایام منی میں بھی نماز ادا کرسکتا ہیں:

"مطابقته للترجمة من حيث أن اليوم الذي كانت الجاريتان تد فّفان فيه كان من أيام منى، وهي أيام العيد، ذكرها بالإضافة، فيستوي فيها الرجال والنساء والواحد والحماعة، فإذا فاته الصلوة مع الإمام صلى ركعتين حيث كان." انتهى (عمدة القاري: ٣٠٠٠)

'' حدیث کی مطابقت باب ہے یول ہے کہ وہ دن جس میں دونوں چھوکریاں دف بجاتی تھیں، وہ دن منی کے دنوں سے تھا، جو کہ عید کا دن ہے، امام بخاری نے ایام کوعید کی طرف مضاف کرے ذکر کیا ہے، پس اس دن میں مردوزن اور ایک اور کی (جع) سب برابر ہیں۔ پس جس کی نمازِعید امام کے ساتھ پڑھنے ہے نوت ہوجائے، وہ دو رکعتیں بڑھ لے جہاں کہیں ہو۔''

فرمائي اب تو آپ كى تسكيىن موڭى يانهيى؟ كيونكه يدائي كى برے باواكى مطابقت ہے!

**فتوله**: موم: باب في كم تقصر الصلوة .'' يعنى بير بهب ال بيان مين هي كه كتف روز ك سفر مين نماز كوقفر كيا جائے''

حديث: عن ابن عمر رضي الله عنه أن النبي مَنْكُ قال: لا تسافر المرأة ثلاثة أيام إلا مع ذي محرم .

'دلیعنی حضرت ابن عمر رفتانیوئے روایت ہے کہ عورت بین روز کا سفر بغیر ہمرا ہی گسی ذی محرم کے نہ کرے۔'' پس باب اور حدیث ایک دوسرے سے پچی تعلق نہیں رکھتے ، باب تو اس بات کا ہے کہ کتنے روز کے سفر میں نماز قصر کرنی چاہیے اور حدیث کامضمون ہیہ ہے کہ عورت تین دن سے زیادہ کا سفر بغیر کسی ذی محرم کے نہ کرے۔

افقول: ابی حفرت! مطابقت تو ظاہر ہوگئ کہ تین روز کے سفر میں نماز قصر کرنی چاہیے، بایں طور کہ جب عورتوں کی بابت فرما دیا گیا کہ تین روز سے زیادہ کا سفر بغیر کسی ذی محرم کے نہ کریں، تو اس سے ثابت ہوا کہ سفر کا ادفیٰ اطلاق تین روز کی مسافت پر ہوتا ہے، لہٰذا ای تین یوم کی مسافت کے سفر پرنماز قصر بھی ہے، آپ کے علامہ مینی حفی تکھتے ہیں:

"مطابقته للترجمة من حیث أنه یبین الإبهام الذي في الترجمة ففسره... النخ (٣٩/٣)

یعنی حدیث کی باب سے مطابقت یوں ہے کہ باب میں ابہام ہے کہ کتی مسافت پر قصر کرے۔ اس کی تغییر اس

حدیث میں کر دی کہ تین دن کی مسافت میں قصر کرے، جوعودوں کے محرم کے ساتھ سفر کرنے کی ابتدائی حد ہے۔

افسوں کہ ایسی کھلی مطابقت بھی آپ کی بجھ سے بالا ہوگئ؟ ہائے تعصب! تیراستیاناس ہو!!

فنو له: اوریبی حال بخاری کی کثرت سے ترجمۃ الابواب کا ہے، جس کے نبست نہایت فخر سے بیکہا جاتا ہے کہ صدیث کا جاتا ہے کہ امام بخاری کی فقاہت بخاری کے ترجمۃ الابواب میں ہے، اگر تفلنہ اس کا نام ہے کہ صدیث کا ترجمۃ الابواب بھی نہ قائم کیا جا سکے تو خدا ہی حافظ ہے! (ص: ایسناً)

ا معناری برطن کے ؟ بے شک امام عاری برطن کے تفقہ کوتم جیسے مطمی نظر اور اوپری خیال والے کیا سمجھیں گئے ؟ بے شک امام بخاری برطن کی فقاہت سمجے بخاری برطن کے ترجمہ الابواب میں ہے، اور امام بخاری برطن نے جیسا ترجمہ الابواب قائم کیا ہے، تمام دنیا اس پر جمران ہے، محدثین مش کرتے ہیں اور حاسدین کلتہ چینی!

فتو له: بس العجب كل العجب كد أيك مقلد شافعي المذبب منتحل الحديث كي بدنست كدنه حديث دانى عن وائى المديث كي بدنست كدنه حديث دانى عن والمرى سن مدكها جاتا ب كديه مجتهد مطلق تصارص: ايضاً)

أهنول: خداكى چونكارتم پر ہوكه تم بار بارامام بخارى بلاش كو مقلد شافعى كہتے ہو، حالانكه وہ خود جمته مطلق سقے اوراس كو بار بار انام بخارى بلاش كى نسبت بدالفاظ كہ جائيں كه ان كو نه حديث دانى سے كوئى واسطہ اور نه فقاہت سے باور امام بخارى بلاش پر تو اس كا وہم و كمان بھى نہيں ہوسكتا، پس خوب من ركھو كه ع۔ حالانكه بير مطابق واقع ہے ، اور امام بخارى بلاش پر تو اس كا وہم و كمان بھى نہيں ہوسكتا، پس خوب من ركھو كه ع۔

اب اس کے بعد آپ کے مضمون نمبر (۱۸) کا جواب شروع ہوتا ہے، جواخبار ''اہل فقہ' (شارہ نمبر ۲۹، ص: ۲، مورده الا شوال ک<u>۳۳۱ھ</u> مطابق ۵ نومبر ۱۹۰۹) میں نمبر (۱۹) کی سرخی سے شائع ہوا ہے، جس کا عنوان ''کتاب بخاری میں رسول اللہ کی تو ہیں'' ہے۔

تمبر ۱۸:

فتو له: كتاب بخارى مين رسول الله كي توجين \_ (ص: ٥٨)

عمدة القاري (١٢٦/٧) ثير ويكسين: فتح الباري (٢/٨٥)

ون ع مج بواري المح المحاري الم

فنوله: امام بخاری نے جو جملہ حضرت امام ابوصنیفہ پر اور جو تو بین آپ کی کتاب بخاری میں کی ہے (الی تولہ) اس کا ہمیں چندال جس ہمیں ۔ (ص: أيضاً)

أفتول: بالكل غلط كتبته بو، جائ ، بخ بخارى مين آپ كوكبين امام ابوصيفه كا ذكرتك بهى ند ملے گا، تو بين تو دركنار! سيح بوتو پيش كرو!

فوله: مثلًا چوبین جگه آپ کوبعض الناس کها جم جوکلم تحقیر ب، اور ایک مقام پر ..... " هذا الحداع ".....اورایک جگه" حالف رسول الله "کلما عد (ص: أبضاً)

افقول: چورکی داڑھی میں تکا بھی مشل مشہور ہے، بعض الناس آب سے آپ چاہے امام ابوصنیفہ کو مراد لے لیں، لیکن امام بخاری نے کہاں کہا ہے کہ بعض الناس سے ہماری مراد امام ابوصنیفہ ہیں؟ اور بعض الناس کو تحقیر کا کلمہ کہتا ہمی بھی بھی مراد لئے گئے، چنانچہ سترھویں پارے میں باب غزوہ نیبر کے ذیل کی ساتویں ابو ہریرہ ڈاٹٹو والی حدیث ملاحظہ ہو:

" حتى كثرت به الحراحة، فكاد بعض الناس يرتاب... الخ "<sup>•</sup>

اور بعض الناس تو كلام عرب میں عام طور سے بعض لوگوں كے ليے استعال كيا جاتا ہے، اس كو تحقير كاكلمه كهنا عجيب ہے۔ اور " فأجاز هذا الحداع " اور " خالف رسول الله " ميں ضمير غائب كا مرجع امام ابوضيفه اولاً و آخراً كہيں بھى فدكور نہيں، آپ نے خود اپنى طرف سے لفظ ابوضيفه بڑھا كرخود ان كى تو بين كى ہے، امام بخارى نے كہيں بھى نام نہيں ليا۔ آه!

کیوں نہ تھہریں ہدف نادک بیداد کہ ہم خود اٹھا لاتے ہیں جو تیر خطا جاتا ہے

صحيح البخاري: كتاب المغازي باب غزوة خيبر، رقم الحديث (٣٩٦٧)

www.muhammadilibrary.com καινό 223 Σου υλικό είν

اب این حاشیه کا جواب سنے!

قوله: اوراس كے علاوہ امام بخارى نے اپنى تاریخ میں جو كلمات امام ابوصنیفه وشرائين كى شان میں لکھے ہیں، وہ تو ایسے ہیں اور اللہ مؤائیر كى خارت سے مشرف ہوئے ہوں۔ (تا آخر حانب: ٥٩)

أفتول: امام بخاری را الله بخاری را بین میں وہ کلمات اپنی طرف سے (سوائے نصف جرح کے) کوئی بھی نہیں کھے ہیں، بلکہ ان کو صرف نقل کر دیا ہے۔ ● وہ کلمات تو ان محدثین کے ہیں جو امام ابوعنیفہ کے معاصر تھے، جیسے سفیان وغیرہ، اس میں امام بخاری را لئے کا کیا قصور ہے؟ ان کے ذمہ صرف نقل تھا، وہ پورا کر دیا، رہی جرح تضعیف، تو اس میں امام بخاری را لئے مفرد نہیں ہیں، بلکہ کل محدثین یہی کہتے آئے ہیں، پس امام بخاری را کیا طعن؟ امام ابوعنیفہ کی نیارت سے مشرف ہوئے تھے، بالکل غلط ہے، علامہ خطیب "اسماء رجال المدشکوة" میں فرماتے ہیں کہ امام ابوعنیفہ کے زمانہ میں جارصحابہ موجود تھے:

" لكن لم يلق أحداً منهم و لا أحذ عنهم " يعنى امام ابوطيف ني ندتوكس صحالي سے ملاقات كى اور ند كھرروايت ،ى لى ـ

اس كى مفصل بحث مير برب رساله" العرجول الفلديم" (ص: ٥٥، ٢٥) يس ديكهور حاشيه كاجواب تمام جوار فقط الله الوائد تواب تمام جوار فقط الله توان كالمديد بيروول الله تعدور ا

أفتول: بيمضمون از سرتا پا غلط ب-امام بخارى الطلف ميں نہ آن كى قتم كا تعصب تھا اور نہ وہ شافعى تھے اور نہ ان كو حفيوں سے پچھ عداوت تھى، بينتيوں دعوے بلا دليل ميں، جن كى تر ديد بلك ت ومرّ ات كى جا چكى ہے۔ فنذكر! قتوله: زماند ابوحفص كبير ميں ..... جب امام بخارى فتوكى دينے لگے، تو امام ابوحفص كبير نے ان كومنع كيا كہ آپ فتوكى نہ ديا كريں، آپ فتوكى دينے كے لاكق نہيں ہيں۔ (ص: ایضاً)

أفتول: یہ بالکل ایک غلط قصہ یاروں نے گڑھ لیا ہے، ابوحفص کبیر کی امام بخاری بڑائے، کے سامنے کیا حقیقت مقعی؟ وہ یچارہ" کے آمدی و کے پیرشدی" کا مصداق تھا، وہ امام بخاری بڑائے، کوفتو کی دینے سے کیا روکتا؟ اس کی کیا بخال تھی کہ وہ امام بخاری کے آمدی و کے پانی بجرے؟ امام بخاری کا فتو کی تو بین حدیث سے ہوتا تھا، وہ کیا غلط ہو سکے گا؟ کیونہیں یہ سب امام بخاری سے حمد وعناد کا نتیجہ ہے اور اس سے امام بخاری کی شان میں پچھ بر نہیں لگ سکتا بلکہ اور بھی ارفع ثابت ہوتی ہے۔ والجمد للہ

قوله: لوگوں نے امام بخاری سے یوچھا کہ اگر دوائرکوں نے ایک بکری یا ایک گائے کا دودھ بیا ہوتو

ويحص التاريخ الكبير (٨١/٨) التاريخ الصغير (٤١/١) الضعفاء للبخاري (ص:١٣٢)

ون کی بخاری کی کی کیات بخاری کی کی کی کیات بخاری کی کی کیات بخاری کی کی کیات بخاری کی کیات بخاری کی کیات بخاری

ان میں رضاعت کی حرمت ثابت ہوگئ یانہیں؟ امام بخاری نے فرمایا: ہاں (الی تولد) جب لوگوں نے سے فتویٰ سنا تو بخاری کو بخارا سے نکال دیا۔ النے رص: ایضاً،

أفتون: یہ بالکل جمونا قصہ امام بخاری دالشہ کی مخالفت میں حاسدین نے گڑھا ہے، جس کی کامل تردید (ص: ۳۹) میں بخوبی کی گئی ہے، اور ابھی اوپر اس کا ابطال گزر چکا ہے۔ خود محققین حفیہ نے اس کی کامل تردید کی ہے اور شراح بدایہ کی عدم محقیق طشت ازبام کر دی ہے۔ علاوہ بریس آپ کی اس عبارت ندکورہ میں تین صریح مجمون بن:

- ا۔ اس قصہ کا جھوٹا ہوتا، جبیہا کہ بار ہا بیان کیا گیا۔
- ۲۔ اس فتوی کی وجہ سے امام بخاری کا بخارا سے نکالا جانا۔ بیر بھی بالکل غلط ہے، امام بخاری کے بخارا سے نکالے جائے ورس دیا جائے گئے۔ جائے گئے۔ درس دیا کریں) کونیس مانا تھا، اس لئے نکال دیئے گئے۔
- ٣- لوگوں نے امام بخاری کوئیس نکالا تھا، بلکہ کم بخارا خالد بن احمد نے نکلوایا تھا، جس کا وہال اس قدر جلد اس پر پڑا کہ ایک مہینہ کے اندر اندر وہ معزول ہوگیاں ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِینَ خَلَمُواْ وَ الْحَمْدُ لِلَٰهِ دَتِ الْعَلَمِینَ﴾ [الأنعام: ٤٥]
  - فتو له: اس واقعہ سے امام بخاری کے دل میں امام ابوطنیفہ اور ان کے مقلدوں سے ایک عداوت ذاتی پیدا ہوگئی تھی، پس الی حالت میں انہوں نے اگر امام ابوطنیفہ کی شان کی تو بین کے کلمات کیسے تو افسوس می کیا ہے؟ دھے: ایصانی

أفتول: اگراس فرضی واقعہ ہے اہم بخاری کو امام ابوطنیفہ سے عداوت ہوئی اور اس وجہ سے انہوں نے تو بین کے کلمات لکھے تو یہ بالکل خلاف واقع ہے۔ اس واسطے کہ آپ جب بخارا سے نظلے تو چند ہی وفول کے بعد آپ کا انتقال ہوگیا۔ آپ بخارا ہے سمر قدرتشریف لے جا رہے تھے کہ راہ میں بمقام خرشک وفات پائی، اورضیح بخاری اس سے کہیں پیشتر تصنیف ہو چی تقی بی جو کتاب پہلے تیار ہو چی ہو، اس میں بعد کے کسی واقعہ سے تو بین وغیرہ کا کوئی مضمون سبب کے وقوع سے قبل کی کر کھا جا سکتا ہے؟ و هل هذا إلا عجیب!!

ج ہے کہ عیب کرنے کو بھی ہزر چاہیے۔ سنے! امام بخاری کوتو عداوت کیا ہوتی، ہاں حفیوں کو البتدان کی طرف ۔ ۔ ۔ بڑی عداوت تھی، بوجداس کے کہ امام بخاری کا شہرہ تمام ملکوں میں فورا ہوگیا اور سب فقباء کے مکائر جیل حدیث نبوی کے آ فاب کے اعدم ہوگئے اور اس وجہ سے امام بخاری کی شان میں مقلدین نے غلط سلط قصے بنا کر

خلاف واقع لگا دیئے اور امام بخاری کی تو بین کی کوئی کسر اٹھانہیں رکھی گئی۔

فتوله: بخاری میں کلمات تو بین کا استعال صرف امام ابوصیفه ہی کی ذات تک محدود ندر با بلکہ صحابہ کرام بلکہ خود رسول الله طَلِّمْ آباً کی ذات اقدس بھی ایسے کلمات سے محفوظ ندر کھی گئی اور آپ کے مرتبہ وعلوشان کی مطلق پرواہ ندگی گئی۔ (ص: ۲۰)

أفتول: إن هذا إلا إفك قديم! بيامام بخارى برصرت تهمت بي بحلى بخارى مين جن قدر رسول الله تألفاً كل مدح سرائى اور صحابه كرام ك فضائل بيان ك يح بين كى دوسرى كتاب مين كم لمين عن تو بين تو دركنار، بال حنيه ني بي كل رسول الله تألفاً وصحابه كرام ثقافاً كى بهت برى تو بين كى ب- امام ابوطيفه نے ابوالحق فرازى كے جواب مين، جب انہوں نے كى مسئله مين صديث في تألفاً كو بيش كيا، تو امام صاحب نے، فرمايا: "حك هذا بذنب خنزير "

(تاريخ خطيب بغدادي) امام صاحب نے كلام رسول كوسوركى وم سے ذكر فرمايا- استغفر الله!

اور فقد اکبر میں فرماتے ہیں

"إيمان أهل السماء والأرض لا يرجد و لا ينقص، والمؤمنون مُستَوُون في الإيمان ". ♥

"ليني آسان والول (فرشة وشياطين) اورز من والح (انسان و جنات) كا ائيان كم وميش نبيس بوتا،
سمومن ايمان ميس برابر بس "

اب د یکھے کہ رسول اللہ کالیم کی صرح تو بین کی گئی ہے کی ہے کا ایمان اور کل چیزوں کا ایمان مساوی کہا گیا ہے۔

• لاحول و لا قوة!

صحابہ کی تنقیص سنے، ملا جیون حفی نے " نور الأنوار " (اصول فقد حقی) میں حضرت ابوہریرہ و الثان جیسے جلیل القدر صحابی کوغیر فقیمہ وغیرہ لکھ دیا۔ <sup>©</sup> کیا بیتو بین صحابہیں ہے؟

ڈاکٹر صاحب! اپنی آ کھ کا ضمیر نہیں سوجھتا، دوسرے کی آ کھ کا تنکا پہلے دکھائی دیتا ہے! پہلے اپنے ندہب سے باخبر ہوجائے، پھر بخاری کے مندآ ہے گا!۔

نہ تم صدے ہمیں دیے نہ ہم فریاد یوں کرتے نہ کھلتے راز سر بستہ نہ سے رسوائیاں ہوتیں

- 🛈 تاریخ بغداد (۲۰۱/۱۳)
- ◙ الشرح الميسر على الفقهين الأبسط والأكبر المنسوبين لأبي حنيفة (ص: ٥٥)
- بلك أمام ابوضيف سے يهال تك مروى ہے كه "إيمان إبليس وإيمان أبي بكر الصديق واحد، قال أبوبكر: يا رب! وقال إبليس: يا رب!!" (السنة لعبد الله بن أحمد: ١/ ٢١٩)
  - نور الأنوار (ص: ١٨٣) اصول الشاشي (ص: ٧٥) اصول بزدوي (ص: ١٨٣)

# صیح بخاری میں کہیں بھی آ مخضرت مُلالاً کی لو بین نہیں ہے:

فتوله: صحابہ کرام کی شان میں اہانت کے جو کلمات کتاب بخاری میں لکھے گئے ہیں، اس کا تذکرہ ہم یہاں نہیں کرتے۔ اس تحریر میں ہم صرف ان چند مقامات کو لکھتے ہیں کہ جس میں رسول مقبول مُلْقِمْ کی شان میں تو بین کے کلمات استعال کئے گئے ہیں۔ (ص: ۲۰)

افقول: اچھا ہم بھی دیکھتے ہیں کہ کہاں آپ کی تو بین کی گئی ہے اور آپ کی غلط بھی کو دور کر دیتے ہیں،اور صحابہ کرام کا تذکرہ جب آپ کریں گے تو اس کا بھی جواب دیا جائے گا، ہم نے تو آپ کی کتابوں سے آنخضرت ٹائٹا و صحابہ کرام دونوں کی تو بین اور پیش کر دی ہے۔ کہتے! آپ کے پاس اس کا کوئی جواب ہے؟ ہوتو دیجے! ع۔

مشکل بہت بڑے گی برابر کی چوٹ ہے

فتوله: أول: باب قول الرحل للرحل: احساً. (بعارى ص: ٩١١) يعنى بير باب قول رجل كا واسط رجل كا عن يد باب قول رجل كا واسط رجل كا عن المرجل اول من مرادرسول الله تاليا بين يمال مروجل اول من مرادرسول الله تاليا بين ما يمال مروجل اول من مرادرسول الله تاليا بين ما يمال مروجل اول من مرادرسول الله تاليا بين ما يمال مروجل اول من مرادرسول الله تاليا بين من مرادرسول الله تاليا بين مرادرسول الله تاليا بين من مرادرسول الله تاليا بين من مرادرسول الله تاليا بين مرادرسول الله تاليا بين مرادرسول الله تاليا بين من مرادرسول الله تاليا بين مرادرسول الله تاليا بين من مرادرسول الله تاليا بين مرادرسول الله تاليا بين من مرادرسول الله تاليا بين مرادر

ووم: باب قول الرحل: مرحباً . (ص ١١٠) اس جكه بهي رجل عدم ادرسول الله ظافيم بين-

سوم: باب ما حاء في قول الرجل: ويلك (ص: ٩١٠) " يهال بهي رجل سے مراد رسول الله عَلَيْمَ مِن . ٩١٠) الله عَلَيْمَ مِن رَجِل من مراد رسول الله عَلَيْمَ مِن ـ "

چارم:باب قول الرحل للشيء: ليس بشيء ... النح (ص: ١١٧)" اس مقام من بهي رجل عمرادرسول الله كالنظ بس به

پس دیکھئے کہ بخاری کی متعدد جگہوں میں رسول مقبول نظیظ کی شان میں لفظ رسول اللہ ظافظ نہ کہہ کر بجائے اس کے لفظ رجل کا، جوعوام الناس کے حق میں بولا جاتا ہے، کس کشادہ پیشانی سے بے دھڑک استعمال کیا گیا ہے۔ الخ (ص: ۲۰)

أفتول: شعر\_

بہت شور سنتے تھے پہلو میں دل کا جو چیرا تو ایک قطرہ خون نہ لکلا

آپ نے جواس قدر لمبی چوڑی تہید باندھی تھی، یہاں آ کے سب کی حقیقت عیاں ہوگئی۔ سحان اللہ! خوب تو بین ابات کی، اور لطف یہ کہ مشکلم کے منشا کے خلاف خود ہی لفظ رجل کا مصداق رسول اللہ تا تھا کہ کو مقرر کر کے تو بین کا الزام لگا دیا۔ ای کو کہتے ہیں:'' مدی ست اور گواہ چست'' ابی حضرت سنے ! امام بخاری دولات کی مراد باب میں لفظ رجل سے رسول اللہ تا تھا جم گرنہیں ہیں، بلکہ حدیث میں جو اس کے مصداق رسول اللہ تا تھا جم شابت ہوتے ہیں، امام

www.muhammadilibrary.com الإسالات المالات الم

بخاری براش ر تیاس کر کے عام رجل کے لیے بیر مسئلہ فابت کرتے ہیں کہ ہرکوئی (کمے باشد) "اخسا" یا "مرحبا" "ویلك" وغیرو کس مخاطب کو کہ سکتا ہے۔ فانی هذا من ذلك؟!

پس کون عظمنداس کو تو بین پرمحمول کرے گا؟ امام بخاری دالشد تو رجل سے مراد رسول الله طَافِظُ کو لیستے ہی نہیں اور آپ خواہ مخواہ اپنی طرف سے اس کی تعیین کر کے تو بین ثابت کرتے ہیں۔ آہ! ع۔

ایں کار از تو آید ومرداں چنیں کنند

سنے! امام بخاری باب میں جب رسول الله طاقع کا قول نقل کرتے ہیں، تو خود رسول الله طاقع کا کھھا کرتے ہیں، چنا نچے سیح بخاری کے بابول کی فہرست ملاحظ سیجے ،سینکڑوں باب آپ کوملیس کے، ہم بطور مشیخ نمونہ از خروارے سیح بخاری کے اول و آخر سے دوحوالے نقل کر دیتے ہیں، پہلے پارہ کتاب العلم میں دیکھئے:

"باب قول النبي منظمة الكتاب" اور باره ٢٩ وال و كيم : باب قول النبي منظم : من حمل علينا السلاح فليس منا، باب، قول النبي منظم : لا ترجعوا بعدي كفارا، باب قول النبي منظم : تكون فتنة، القاعد فيها حير من القائم،" وغير ذلك.

قیاس کن از گلتان من بهار مرا

﴿ آكَانَ لِلنَّاسِ عَجَمُا أَنُ أَوْحَيْنَا إلى رَجُلِ مِنْهُمُ ﴾ [يونس: ٢] على بذا القياس كل انبياء كورجل كها كيا ب، ارشاد ب:

﴿ وَ مَا آرْسَلْنَا مِنْ تَمْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُّوحِيَّ إِلَيْهِمْ ﴾ [الأنبياء: ٧]

بلکه تمام نبیوں نے خود ہی اپنے کورجل کہا ہے، سورہ اعراف میں حضرت نوح اور ہود فیکا ا کا کلام ملاحظہ ہو، ارشاد ہے:

﴿ أَوَ عَجِبُتُمْ أَنْ جَآءً كُمْ ذِكُرْ مِنْ رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلِ مِنْكُمْ لِيُنْذِرَكُمْ ﴾ [الأعراف:٦٣]

اب توسب سے برا اعتراض أب كا خدا ير ہونا جائيك كه لفظ رجل كا، جوعوام الناس كے حق ميں بولا جاتا ہے، الله مياں نے كيے به دهر كى كل انبياء كوتى كه رسول الله من الله عن شان ميں استعال كيا ہے، اب قرآن مجيد سے بھى ہاتھ دھوئے، حديث نبوى كوتو بہلے بى چھوڑ بيٹھے، اور كہيے نے

فنو له: سب بغارى برست جورسول الله طَالِيَا كومثل الله الله آدى جانت جين، اس كا ماخذ بهي

كتاب بخارى بى موتو عجب نہيں ہے۔ (ص: ٦١)

أفتول: رسول الله طَالِمُ كَ بشريت و رجليت كا ماخذ كتاب الله هم، جس مين رجل كى آيت اور مذكور مولى، بشريت كى اب ملاحظه مو:

﴿ قُلْ إِنَّمَا آنَا بَشَرْ مِعْلَكُمْ يُوْخَى إِلَى ﴾ [الكهف: ١١٠]

'الینی اے محمد مُلَّقِظُ آپ خود فرما دیں کہ میں تمہارے ہی جیسا بشر ہوں، فرق یہ ہے کہ میں پیفبر ہوں میری طرف وی آتی ہے۔' کی نصیم ما قبل:

نہیں بندہ ہونے میں پھے جھے سے کم تم کہ بیچارگ کی برابر ہیں ہم تم مجھے حق نے دی ہے بس اتنی بزرگ کہ بندہ بھی ہوں اس کا اور اپٹی بھی

اب یہاں سے آپ کے مضمون نمبر (١٩) کا جواب دیا جاتا ہے۔ جراخبار 'اہل فقہ' کے ای نمبر ٢٩ (جلد ٣٠، ص: ٢ کے پہلے کالم) میں نمبر (١٨) کی سرخی سے طبع ہوا تھا، جس کا عنوان یہ ہے۔ ٢ کے پہلے کالم) میں نمبر (١٨) کی سرخی سے طبع ہوا تھا، جس کا عنوان یہ ہے۔

( کیا) کتاب بخاری کا آغاز بغیر حمد اور صلوة کے ہے؟

قوله: کتاب بخاری کا آغاز امام بخاری الطفظ نے جو بطریق مسنون نہیں کیا ہے، یعنی اس کے شروع میں نہ تو حمد کلھی ہے اور نہ صلوق، اس کے متعلق ہم کوئی امرائی طرف سے لکھنا نہیں چاہتے، بلکہ علامہ عینی فی سے تعلق ہم کوئی امرائی طرف سے لکھنا نہیں چاہتے، بلکہ علامہ عینی فرح بخاری (جلدا/ ۱۵) میں جو پچھ کھا ہے، صرف اس کا نقل کر دینا کافی سجھتے ہیں اور وہ یہ ہے۔ (تا آخرص: ۲۲ ازص: ۲۱ الجرح)

**أفتول:** اس كاجواب بجند وجوه سے:

أو لا : حمد كى تعريف يه ب كه " هو الثناء باللسان "يعنى زبان ستعريف اداكرنا نه كدلكه كر، اى لئ رسول الله عليم من فرمايا ب:

"كل أمر ذي بال لايبدأ فيه بحمد الله فهو أجذم". • (أبو داود ونسائي)

◘ سنن أبي داود. كتاب الأدب، باب الهدي في الكلام، رقم الحديث (٤٨٤٠) سنن النسائي الكبري (٦/ ١٢٧)٠

''لین جونساؤی شان کام الله کی حمد سے نه شروع کیا جائے، اس میں برکت نہیں ہوتی۔'' حضرت نے پہنیں فرمایا: لا یکتب فیه بحمد الله ، لین الله کی حمر کاسی نہ جائے۔

بلکہ لکھ کر حمد کرنا دراصل حمد ہی نہیں ہے، کیونکہ مفہوم حمد " هو الثناء باللسان " کے خالف ہے۔ (آج تک تمام مصنفین نے اس راز کو سمجھا ہی نہیں) اور اسی وجہ سے خود رسول الله طافیظ بھی کسی رقعہ وغیرہ میں حمد نہیں لکھتے تھے، صدید کا صلح نامہ بیر لکھا حمیا تھا:

" بسم الله الرحمن الرحيم، هذا ما صالح عليه محمد رسول الله" ● (بخاري)

يهال رسول الله ظافيم في محص بهم الله لكهوائي، حمد نبيل لكهوائي، حالانكه بيكتنا ذي شان كام تها؟ ايبا بي جتنع محطوط

آپ نے بادشاہوں کی طرف بھیج،سب یوں ،ی لکھے گئے:

" بسم الله الرحمن الرحيم من محمد عبد سوله إلى فلان "

اس میں صرف بسم اللہ پر اکتفا کے حملے ہے،حمد کہیں بھی نہیں ں گئی۔ ایسا ہی قرآن مجید میں حضرت سلیمان ملیکھا ۔ ۔ ۔ ۔

کے خط کی نقل یوں ندکور ہے:

﴿ إِنَّهُ مِنْ سُلَيْمُنَ وَإِنَّهُ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الَّذِيمِيمِ ٢ أَلَّا تَعْلُواْ عَلَى ﴾ [النمل: ٣١٠٣٠]

اورای وجہ سے قرآن مجید کی سب سے پہلی آیت جو غارج ایس رسول الله ظافی پر نازل ہوئی تھی، اس میں بھی

حرنبیں ہے، بلکه صرف بسم الله بى پراكتفاكيا كيا ہے، ارشاد ہے:

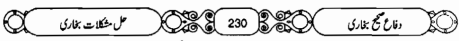
﴿ بِسُمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ إِنَّ إِقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي عَلَقَ ﴿ العلق: ٢٠١]

معلوم ہوا کہ طریقہ مسنونہ اصل میں یہی ہے۔ ۞ اس لئے امام بخاری بُطِّنْ نَے بھی اپنی جامع بخاری کو فقط بسم اللہ سے شروع کیا اور حرنبیں کھی۔ چنانچہ یوں فرمایا:

" بسم الله الرحمن الرحيم، باب كيف كان بدء الوحي... " الخ

◄ عافظ ابن حجر إششة فرمات بين: "اختلف في وصله وإرساله فرجع النسائي والدارقطني الإرسال " (التلخيص الحبير: " ١٥١/ " تفصيل ك ليه ويكهين: سنن الدارقطني (١/ ٢٢٩) العلل للدارقطني (٢٩/٨) سنن البيهقي (٢٠٨/٣) إرواء الغليل (١/ ٣٠)

- صحيح البخاري: كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد والمصالحة مع أهل الحرب وكتابة الشروط، رقم الحديث (٢٥٨١) رسول الله تؤليم في معاهده كآغاز مين "بسم الله الرحمن الرحيم" بن الكفي كوكها تحا، لين سميل بن عمروك اعتراض بر "باسمك اللهم" لكها كيا- اى طرح رسول الله " محمد رسول الله" بن لكفي كاحكم ويا تحا، لين سميل بن عمروك اعتراض بر "محد بن عبدالله " كالله جيها كركولد بالا حديث من صراحناً مرقوم ب-
  - 🛭 تنصیل کے لیے دیکھیں: فتح الباری (۸/۱)



پس اس کے سوا اور کون ساطر یقدمسنون ہوسکتا ہے؟ سجان اللہ! صحیح بخاری تو بالکل بی مسنون طریق سے واقع

ہے اور جتنے لوگوں نے شروع میں حمد وصلوۃ لکھا در حقیقت غیرمسنون وہی ہے۔

علامه عنى حفى نے اس جواب ير يانچويں اور ساتوي نمبريس چنداعتر اضات كے بين:

ا۔ تو چرامام بخاری نے بھم اللہ کو کیوں لکھا؟

۲۔ تمام مصنفین کی مخالفت ہوگئی۔

س۔ قرآن مجید کے نزول کی حالت کا اعتبار نہیں، ترتیب عثانی کا لحاظ کیا جائے گا۔

سمد اوراگر نزول کا لحاظ کیا جائے ، تو ہم اللہ بھی نہیں لکھنی تھی ( کیونکہ حنفیہ کے نزدیک ہم اللہ آنیت قرآ نیز ہیں

ہے،جس کوانہوں نے (جلدا/ص: ۱۵) میں لکھاہے)۔

کیکن افسوس کہ ان میں کوئی اعتراض بھی پائیدار نہیں ہے، پہلا اور دوسرا پھر بھم اللہ کیوں لکھی اور تمام مصنفوں کی مخالفت کیوں کی ؟ نہایت ہی پوچ ہے، سنتے ابسیم اللہ اس وجہ ہے کھی کہ رسول اللہ طاقی نے اپنے خطوں میں بہم اللہ کھی مقی ، اس میں امام بخاری نے رسول اللہ طاقی کی اجباری ہے اور اس حدیث پر ممل کیا ہے، جس کو انہوں نے خود اپنی سیح میں قال کیا تھا، اس اتباع محمدی میں چاہد دنیا کے تمام مصنفوں کی مخالفت ہوا کرے، ایس مخالفت بجوئے نیرزد!ع۔ میں قال اس اتباع محمدی میں چاہد دنیا کے تمام مصنفوں کی مخالفت ہوا کرے، ایس مخالف بجوئے نیرزد!ع۔ میں سنت کی طرف میں جانع کے سنت کی طرف

تیسرا اعتراض تو نہایت ہی واہی ہے، بظر ابتداء حالت بزول ہی کا اجبار ہوگا نہ ترتیب عثانی کا، اس لئے کہ کلام ابتداء امر ذی شان میں حمر کے لکھنے یا نہ لکھنے پر ہے، اور جب قرآن مجید کے نزول کی ابتداء میں اس سورہ میں حمد نہقی، بعد کی ترتیب میں اگر الحمد للہ پیشتر لکھ دی مجی تو اس سے کیا؟ بہر حال ابتدائی حالت کو دیکھنا ہے۔

چوتھا اعتراض کہ بیم اللہ پھر نہ لکھے؟ یہ اس بناء پر ہے کہ بیم اللہ آیت قرآ نید نہ ہو، حالاتکہ بیم اللہ تا آخریقینا آیت قرآ نید ہے اور حنفیہ نے جواس کا انکار کیا ہے، اس میں سخت غلطی کھائی اور جمہور صحابہ و تابعین کی مخالفت کی ہے، این عباس و ابن عمر و ابو ہریرہ وابن زبیر و سعید بن جبیر و عطا و ابن مبارک و احمہ (فی اُحد القولین) و اسحاق و حضرت علی و زہری و محمہ بن کعب و توری و امام شافعی (در قول جدید) وابو قلابہ و عکرمہ و طاوس و مجاہد وعلی بن حسین و سالم بن عبداللہ و ابن سیر بن و ابن منکدر و نافع و زید بن اسلم و مکول وغیرہ و غیرہ کا بیر ذہب ہے کہ بیم اللہ تا آخر ہر سورت کی عبداللہ و ابن کا جزو ہے، صرف امام مالک و امام ابو حضیفہ کے زدیک بیم اللہ الرحمٰن الرحم آیت نہیں ہے۔ ان دو مخصوں کی رائے جماہیر کے آھے کیا حقیقت رکھی ہے؟ پس جب بیم اللہ آیت قرآ نیہ ہوئی تو امام خاری کا بھی بیم اللہ الرحمٰن الرحم کی اعراض نے محتین کے جوابات پر اللہ الرحمٰن الرحم کی کھنا بہت ٹھیک اور مناسب ہوا۔ پس بھراللہ کہ عنی کے اعتراضات (جوانہوں نے محتین کے جوابات پر اللہ الرحمٰن الرحم کی کھنا بہت ٹھیک اور مناسب ہوا۔ پس بھراللہ کہ عنی کے اعتراضات (جوانہوں نے محتین کے جوابات پر اللہ الرحمٰن الرحم کی کھنا بہت ٹھیک اور مناسب ہوا۔ پس بھراللہ کہ عنی کے اعتراضات (جوانہوں نے محتین کے جوابات پر اللہ الرحمٰن الرحمٰی کھنا بہت ٹھیک اور مناسب ہوا۔ پس بھراللہ کہ عنی کے اعتراضات (جوانہوں نے محتین کے جوابات پر الیہ کہ اللہ الرحمٰن الرحمٰی کھنا بہت ٹھیک اللہ الرحمٰن الرحمٰ کوئیں کے دوابات پر الیہ کوئی کے اعتراضات (جوانہوں نے محتین کے جوابات پر الیہ کوئین کے دوابات پر الیہ کہ کوئین کے دوابات پر الیہ کوئین کے دوابات پر الیک و الیہ کوئین کے دوابات پر الیک کوئین کے دوابات پر الیہ کوئین کے دوابات کوئین کے دوا

ويكيمين: الأوسط لابن المنذر (٢٦٣/٤) تفسير ابن كثير (١/١١)

كي تن )سب هباء منثورًا موكة اوران كشافى جوابات بم في در دي-

اب ڈاکٹر صاحب اپنے اعتراض کا دومرا جواب سنے، بیابیا جواب ہے کہ آئ تک کی نے اس کو غلط نہیں شہرایا اور نہاں پر کی نے اعتراض کا دومرا جواب سنے، بیابیا جواب ہے کہ آئ تک بیہ جواب دیا بی نہیں، بیر خاص اس خاکسار کی جدت ہے، آپ کی طرح نہیں کہ آپ اعتراض نقل کرتے وقت کہد دیتے ہیں کہ ہم اپنی طرف ہے کوئی امر نہیں لکھنا چاہتے، ہاں صاحب! آپ کو آتا بی کیا ہے جو اپنی طرف ہے لکھیں گے؟ آپ تو عینی کے کاسدیس ہیں!! بقول ع۔ چاہتے، ہاں صاحب! آپ کو آتا بی کیا ہے جو اپنی طرف ہے لکھیں گے؟ آپ تو عینی کے کاسدیس ہیں!! بقول ع۔ آپ ہے، ہاں می سویم

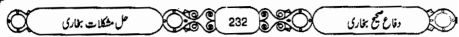
قافیا: اگر ہم تنایم کر لیں کہ حمد کا ابتداء کتاب میں لکھنا ہی ضروری ہے، تو سنے ہم ثابت کر دیتے ہیں کہ امام بخاری نے حمد کھنے کوچٹم بیٹا اور بچھنے کو دل دانا درکار ہے، اور وہ حمد در کھنے کوچٹم بیٹا اور بھنے کو دل دانا درکار ہے، اور وہ حمد در بھنے کوچٹم بیٹا اور وہ بسم اللہ الرحمٰن الرحیم ہے ماصل ہے، اس طور پر کہ اللہ اسم ذات ہے اور رحمٰن و رحیم اساء صفات جن سے حمد داضح ہے، اور اہال دین و اہال علم کا بیہ تا عدہ ہے کہ شروع میں ایسی ذات کا نام لیتے ہیں، جو ہر طرح سے محمود اور جمیع محامد کا مجمع ہواور تمام عیوب سے تا عدہ ہے کہ شروع میں ایسی ذات کا نام لیتے ہیں، جو ہر طرح سے محمود اور جمیع محامد کا مجمع ہواور تمام عیوب سے پاک و ہری ہو، اور بینصوصیت سوائے الد تھا گئی کے اور کسی ذات میں نہیں ، پس امام بخاری اگر شروع میں محض لفظ اللہ بی لکھ دیتے تو بھی حمد ادا ہوجاتی، لیکن بیباں پر انہوں نے رحمٰن و رحیم لکھ کر واضح طور پر اظہار حمد کیا، لیکن ابتدائی آبت میں اور مکتوبات نبوی میں علیحدہ حمد نہیں لکھی گئی، کیونکہ بسملہ خود بی حمد کانی ہے۔ فتذ کر!

اوراہام بخاری وطلان نے ابتداء کے علاوہ انہا بھی حمد سے کی ہے، چنا چہ بخاری اس مدیث پرختم ہوتی ہے:
"سبحان الله و بحمدہ سبحان الله العظیم " اوراہام بخاری وطلان نے صلوۃ کو بھی ابتداء میں ذکر کر دیا
ہے، فرماتے ہیں: "باب کیف کان بدء الوحی إلی رسول الله ﷺ "به "صلی الله علیه وسلم" بالتحری صلوۃ وسلام ہے، اس سے زیادہ اور کیا علیہ یکن پہلے تعصب کا چشمہ اتار کر بھراس کو دیکھنا عاہیے، ورنہ اس حالت میں تو دن بھی رات معلوم ہوگا!!ع۔ولن یصلح العطار ما أفسدہ الذهر، افسوس!

فتوله: ان عذرات كے بدنسبت جولوگول نے بخارى كى طرف سے اس خصوص ميں پيش كيے ہے۔ (الى قوله) علامه عينى نے ايك ايك عذر لكھ كر اس كا جواب باصواب ديا ہے (تا) امام بخارى كى طرح اس الزام سے برى نہيں ہوسكتے ۔ (ص: ٦٢)

<sup>🛭</sup> جواستاد نے کہا میں بھی وہی کہوں گا۔

 <sup>۞</sup> صحيح البخاري: كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: ﴿ وَ نَضَعُ الْمَوَازِيْنَ الْقِسْطَ ﴾ وأن أعمال بني آدم وقولهم يوزن،
 رقم الحديث (٢١٢٤)



أفتول: اہام بخاری دلاف اس الزام سے بلا شہد بری ہیں، انہوں نے جد وصلوۃ دونوں کو لکھا ہے، جیبا کہ گزر چکا ہے، اور عینی نے عذرات کے جو جوابات دیئے ہیں وہ باصواب نہیں بلکہ ناصواب ہیں، جس کی قلعی اور کھولی کی ہے کہ انہوں نے کینے گیر پوچ اعتراضات کیے ہیں، جو اہل علم کی شان سے بعید ہیں، اور جواب انہوں نے کیا خاک دیا ہے؟ انہوں نے کیا خاک دیا ہے؟ ذراصفی نمبر (۱۲) میں تیسرے اعتراض کے جواب کو دیکھئے کہ علامہ عینی جواب دے رہے ہیں یا عذر قبول کر دہے ہیں؟! مسلح عدیب کے پر چد میں حمر نہیں کھوائی، اس کا جواب عنی میاں بھ

دية بن:

"لم لا يحوز أن يكون الترك لبيان الحواز؟. " (ص: ١٦)

"يعنى رسول الله ظافيل كاحمد كاصلح نامديس ترك كرنا، يه بيان جواز كے لئے ہے كدرك حمد جائز ہے "

پس مینی نے جواز ترک حمد و اللم كرليا اور جواب دينے بيٹھے تھے خود ہى لا جواب ہو مے اور امام بخارى كا ترك

حمر كاغير منكر مونا ثابت موكميار

كبيّ ذاكر صاحب! آپ ييني كايس بي جي ات ريمو لنيس سات سفي اب كبيّا

يه عديه امتحان جذب دل كيما نكل آيا

میں الزام ان کو دینا تھا تھور اپنا لکل آیا

اب اس کے آھے نمبر (۲۰) کا جواب شروع ہوتا ہے، جو''ال فقہ ﴿ جلاس نمبراس ص: عمورخد ؟ ذیعقدہ کے مطابق ۴۰ نومبر ۹۰ء ) میں بہرخی نمبر (۲۱) شائع ہوا تھا، جس کا عنوان بیتھا،'' کیا یہ بخاری میں ایک اور خلطی۔'' غلط

# جواب غلطی:

فقوله: حديث: عن أبي هريرة الدوسي قال: خرج النبي عَلَيْكُ في طائفة النهار، لا يكلمني، ولا أكلمه حتى أتى سوق بني قينقاع، فجلس بفناء بيت فاطمة فقال: أثم لكع أثم لكع...الخ (بحارى مطبوعه أحمدى: ٢٨٥، باب ما ذكر في الأسواق)

''ابو ہریرہ دوی سے روایت ہے، انہوں نے کہا کہ نظے رسول الله تُؤَیِّمُ ایک کلڑا دن میں، نہ آپ جھ سے بولتے تھے نہ میں آپ سے بولتا تھا، یہاں تک کہ تشریف لائے آپ سوق بنی تعقاع میں، پس بیٹے آپ صحن مکان حضرت فاطمہ بہن میں اور فرمایا آپ نے کہ کیا یہاں لڑکا ہے؟ یہاں لڑکا ہے؟ (مطلب آپ کا حضرت صن سے تھا)۔'' الخ

اس حدیث کا بیمطلب ہے کہ آ مخضرت نا ایک روز نکلے اور سوق بی تینقاع میں تشریف لا کر حفزت

www.muhammadilibrary.com دران کالت باری کالت

فاطمہ ٹائٹنا کے صحن مکان میں بیٹے اور جو کچھ فرمانا تھا فرمایا، پس اس سے بیمعلوم ہوا کہ حضرت فاطمہ ٹائٹنا کا مکان سوق بنی قبیقاع میں تھا مالانکہ یہ فلط ہے، حضرت فاطمہ ٹائٹنا کا مکان سوق بنی قبیقاع میں نہ تھا، ہس کوسوق بنی قبیقاع میں نہ تھا، ہس کوسوق بنی قبیقاع سے پھتعلق نہیں، بلکہ آپ کا مکان رسول اللہ ٹائٹیا کے مکانات کے درمیان میں تھا، جس کوسوق بنی قبیقاع سے پھتعلق نہیں، جبیبا کہ علامہ مینی عمدة القاری (۵/ ۲۷۲) میں حدیث فرکور کی شرح میں بحوالہ قول داودی کے لکھتے ہیں۔الخ بخلاف اس کے اس حدیث کو جو حضرت امام مسلم برائٹ نے صحح مسلم میں روایت کیا ہے وہ بہت صحح اور محکلاف اس کے اس حدیث کو جو حضرت امام مسلم برائٹ نے صحح مسلم میں روایت کیا ہے وہ بہت صحح اور تحکیل ہوتی بنی تحلیل اللہ تائیل سوق بنی تعلق میں آئے اور وہاں سے پھر کر مکان حضرت فاطمہ تائیل سوق بنی قبیقاع میں حضرت فاطمہ ٹائٹنا کے مکان میں تشریف لائے ۔ "صحح اور درست ہے نہ کہ بخاری کی حدیث فرکورہ بالا کامضمون کر رسول اللہ ٹائٹنا سوق بنی قبیقاع میں حضرت فاطمہ ٹائٹنا کے مکان میں تشریف لائے ۔ فافھہ! (ص: ۱۳۲۲)

أهول: داودى كا يداعران كه يهال ناقل نے ايك حديث كو دوسرى ميں دافل كر ديا ہے، بالكل غلط ہے،
اس لئے كه حديث ايك بى ہے نه كه دو، بال يهال اختصار ہے، جس كى وجہ سے چند الفاظ درميان سے (حضرت كے بازار سے پھر كر بيت فاطمہ عافل ميں آنے كے) جاتھ ہوگئے ہيں، جيسا كه اختصار ميں ہوتا ہے۔ آپ امام سلم كى دوايت كا حوالہ كيا ديتے ہيں كه اس ميں بازار سے پھر كر جانے كا ذكر ہے اور وہ ٹھيك ہے، ہم سے سنتے، خود و بخارى ماس ميں ميں اور مجمع بخارى كان مقام ميں فركونيس ہيں، كتاب اللباس ميں باتھرى فركونيس ہيں، كتاب اللباس ميں باتھرى فركون ہيں، چانجہ چوہيموس يارے ميں "باب السخاب للصبيان" ميں ملاحظہ ہو:

"عن أبي هريرة قال: كنت مع رسول الله تَشْطُ في سوق من أسواق المدينة، فانصرف وانصرفت فقال: أين لكع ثلثاً ...؟ • "الخ .

''لینی آنخضرت مُنْ این ار (بن قینقاع) سے پھر کر (حضرت فاطمہ بی ایک کے مکان آئے اور) فرمایا کہ چھوٹا بچد (حسن واٹنو) کہاں ہے؟''

پس دیکھے کہ تھے کہ تھے ہزاری میں خود ہازار سے پھر کر رسول اللہ تائیم کے (بیت فاطمہ میں) آنے کا ذکر موجود ہے،
نہ بیاکہ بازار ہی میں ان کے مکان میں گئے تھے۔ دیکھے راوی بھی ایک ہی (وہی ابو ہریرہ) ہے اور واقعہ بھی ایک،
لیکن یہاں بھی اختصار ہے، یہاں پر بازار کا نام اور بیت فاطمہ ٹائھا میں آنے کی تضریح نہ کورنہیں ہے، تیسرے مقام
میں امام بخاری اس روایت کو اس سے بھی نہایت مختصر لائے ہیں، چنانچہ چودہویں پارہ میں مناقب حسن وحسین میں اسی راوی سے ای واقعہ کے آخری جملہ کو بلاسند (تعلیقاً) یوں لائے ہیں:

صحيح البخاري: كتاب اللباس، باب السخاب للصبيان، رقم الحديث (٥٥٥٥)

ر فاع بخار ل کا بخار ک کا ت بخار ک کا ت

"وقال نافع بن جبير عن أبي هريرة: عانق النبي ﷺ الحسن."<sup>•</sup> انتهي

"لعنی آنخضرت مُلَقِعً نے حسن کو گلے سے لگالیا۔"

دیکھے ای واقعہ کا یہ آخری جملہ ہے اور کیما مختمر! اصل یہ ہے کہ محدثین کی عادت ہے کہ جہاں اجمال کا موقع ہوتا ہے، وہاں صرف اپنا مقعود ثابت کرنے کے لیے حدیث مختمر کر دیتے ہیں اور کہیں موقع تفصیل میں مفصل، یہ ان کی اپنی حالت پر موقوف ہے، کہیں نشاط ہوا تو پوری حدیث لفظ بلفظ بیان کر دی اور نشاط نہ ہوا تو پچھ حذف کر کے اور کچھ ذکر کر کے اپنا مدعا ثابت کر لیا، اور اس میں کوئی حرج نہیں، اس لئے کہ اس قتم کا اجمال و تفصیل قرآن مجید میں صدیا جگہ موجود ہے، مثلاً موی بلیغا کے قصہ کوسورہ مریم میں نہایت مختصوبیان کیا ہے، ارشاد ہے:

﴿ وَ نَادَيْنُهُ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ الْإِيْمَنِ وَقَرَّبْنُهُ نَجِيًّا ﴾ [مريم: ٥٠]

اس آیت میں طور پہاڑ کے دائیں جائی ہے۔ صرف ندا آنے کا ذکر ہے۔ سورہ فقص میں اس سے پیشتر کے حالات و مقام ندا و تھم کو تفصیل ہے ذکر فر مایا:

الْمُبْرُ كَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَنْ يُبُونِنَى إِنِّي أَنَا اللهُ رَبُّ الْعُلَمِيْنَ ﴾ [القصص: ٢٩]

یہاں پر دیکھتے اتنا واقعہ ندکور ہے: '' مویٰ کا پہلے کوہ طور کی جانب آگ و گئا، پھر اپنے اہل ہے کہنا کہ تھمرو تاپنے کے لیے میں آگ لاتا ہوں یا خبر ہی دریافت کروں گا، پھر مویٰ طِئھ کا وہاں آنا، بعد ازاں وادی کے دائیں جانب سے بقعہ مبارکہ میں درخت سے آواز آنا کہ اے مویٰ طِئھ! میں خدا ہوں۔'' بیسب باتیں پہلی آیت میں نہیں ہیں، اس کے بعد کا واقعہ تیسری آیت میں اس سے بھی تفصیل سے ندکور ہے، چنا نجے سورۂ طہمیں ہے:

﴿ فَلَمَّا آتُهَا نُودِى يَهُوسَى ۞ إِنِّي آنَا رَبُّكَ فَاخْلَعُ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوى ﴾ [طع:١١]

یہاں بر فرمایا که "آوازیدوی گئی تھی کہ اے مویٰ! میں تیرارب ہوں، اپنی جوتیاں نکال دو، تم مقدس وادی طویٰ میں ہو۔''

کیا اس پر بھی آپ اعتراض کریں گے کہ پہلی آیت میں آگ دیکھنا اور وہاں آنا فیکورٹبیں ہے، دوسری میں خلع نعلین کا ذکرٹبیں وغیر ذلک؟ لا حول و لا قوۃ!

صحيح البخاري: كتاب فضائل الصحابة، باب مناقب الحسن والحسين رضى الله عنهما.

ای طرح صحیح بخاری میں متعدد مواضع میں وہ روایت آئی ہے، کہیں صد سے زیادہ اختصار ہے، کہیں بعض الفاظ محذوف ہیں، کہیں ان کا ذکر ہے، کہیں اگر اسے امام بخاری کی فلطی پرمحمول کیا جائے، تو قرآن مجید کی آیات کو بھی اللہ تعالیٰ کی فلطی پرمحمول کرنا چاہیے۔ و لا یقول بذلك الا من سفه نفسه، لانه تعالیٰ عن ذلك علوا كبيراً! بہی امام بخاری کی صداقت اور جودت لیس امام بخاری کی صداقت اور جودت حفظ ثابت ہوتی ہے کہ بخیال طوالت، جومحل ذہن ہے، روایت کو مختصر کر دیا، اس طور پر کہ مقصود ایراو فوت نہ ہو، چنانچہ دہ فوت نہ ہوا، بلکہ جس مقصد سے اس حدیث کو "باب ذکر الاسواق" میں لائے تھے، وہ سوق بنی تعیقاع سے واضح طور پر ثابت ہوگیا۔ فالحمد للله حمداً كثيرا طیباً مباركا فیه مباركا علیه، اور یہ بھی ای صحیح بخاری کی روایت سے ماب ہوگیا۔ فالحمد للله حمداً كثيرا طیباً مباركا فیه مباركا علیه، اور یہ بھی ای صحیح بخاری کی دوایت سے ماب میں تشریف لے تھے، اور اس پر بین قرینہ کے مكان میں تشریف لے گئے بازار ہی ہی این قرینہ کے مكان میں تشریف لے گئے ہی ہوگیا۔ کہ اس سے بیشترکوئی جملہ یا حدیث نہ کور میں " فحلس "کی" وی " ہے، جو تعقیب کے لئے آئی ہے اور بتاتی ہے کہ اس سے بیشترکوئی جملہ یا واقعہ محذوف ہے اور وہ وہ ی ہے جو دوسرے تھا م پر بھراحت نہ کور ہے، اور صحیح بخاری اور صحیح مسلم دونوں کی روایتی متحد اللفظ والمتی ہیں۔ فند ہر!

كيَّ ذاكرٌ صاحب! آب تو غلطي ثلالة آئے تھے، آپي غلطي وه كيا موكي؟!

اب اس کے بعد آپ کے آخری مضمون نمبر (۲۱) کا جواب دیا جاتا ہے، جو اہل فقہ کے اس نمبر اور اس جلد اور اس تاریخ میں اس مضمون سے ایک صفحہ پیشتر یعنی ص (۲) میں نمبر (۲۰) کی رقی سے شائع ہوا تھا، جس کا عنوان سے تھا: 
'' بخاری کے مرجیہ روات''

#### نمبرا۲:

هنو له: جس طرح سے كتاب بخارى ميں كذاب اور حد يكتوں كوجعلى بنانے والے وغيرہ راوى موجود ميں، اى طرح سے اس ميں ايك جماعت بد غدجب روات كى بھى ہے، جيسے خوارج، شيعه، قدريه، جبريه وغيرہ - (ص: ١٤)

افتول: یہ بالکل غلط ہے، جیسے آپ کی تمام باتیں غلط ہوا کرتی ہیں۔ صحیح بخاری میں نہ تو کوئی راوی کذاب اور نہ کوئی وضاع (جعل بنانے والا) ہے، بلکہ سب راوی نہایت ثقه، صدوق، امین ہیں۔ شیعیت وغیرہ کا الزام بھی مدفع ہے، جیسا کہ فصل ای رسالہ کے صفح (۷۳) و (۷۲) میں گزرا۔ فلیطالع هناك!

فتوله: " ان روات كو ذيل مين لكت بين كه جو مرجيه تص ..... جو جميشه امام اعظم حطرت امام

ابوضیفہ والنے اور ان کے مقلدوں پر مرجیہ ہونے کا غلط الزام ..... وہ جواب دیں کہ امام بخاری نے کیوں مرجیوں سے بخاری بین روایت کی اور ان کو اپنے شیورخ میں داخل کیا اور کتاب بخاری بوجہ اس کے کہ اس مرجیوں سے بخاری میں روایت کی گئی ہے، کیوں پایم اعتبار سے ساقط نہ بھی جائے گئی؟'' (ص: ٦٤، ٢٥)

افنول: مرجیہ سے روایت لینا، جب وہ ثقہ اور ثابت الاخذ و الاداء ہو، محدثین کے نزد کی ممنوع نہیں، بلکہ جائز ہے۔ دیکھے مشرکین مکہ نے جب حضرت ابوبکر سے رسول اللہ ظائم کی معراج کا واقعہ بیان کیا، تو ابوبکر والٹو نے فورا مان لیا، کیونکہ مشرکین اکثر سے ہی ہوتے ہے، تو جب مشرکین کی روایت لینی جائز ہے، تو مسلمان کی روایت لینی، خواہ وہ کی خیال کا ہو، بدرجہ اولی جائز ہونی چاہیے۔ لہذا صحیح بخاری ہر گز پایہ اعتبار سے ساقط نہیں ہوگئی، ورنہ چاہیے کہ قرآن مجید بھی ساقط الاعتبار ہو، کیونکہ اس میں مشرکین کے بہت سے اقوال لقل کے گئے ہیں۔ و ذلك لا یقول به آحد آبداً!

رہایہ کدامام بخاری نے مرجید سے روایت کول لی؟ اس سنے احدیث میں آیا ہے:

" كلمة الحكمة ضالة الحكيم فحيث وحدها فهو أحق بها" . 6 (ترمذي)

محدثین کا مم شدہ تو حدیث نبوی ظاہر ہے، پس جہاں آس کو پائیں مے (بشرطیکہ حدیث بیان کرنے والا ثقد اور ثابت الاخذ و والا داء ہو) ضرور لیس مے ۔ پس مرجیہ راوی آگر ثقد ہے اور ثابت الاخذ والا داء ہے، تو اس سے روایت لینی جائز ہے، دیکھئے کتب اصول حدیث ۔ ®

حضرت الوبكرصدين والثناف باي شرط "لن كان مال ذلك لقد صدق "مشركين كى بات تسليم كى تقى ، مطلقاً مشركين مكه كى روايت
 كى تصديق نبيس كى ، كيونكه قبول روايت كے ليے اسلام شرط ہے، جو يبال مفقود ہے۔

<sup>■</sup> سنن الترمذي: كتاب العلم، باب ما جاء في فضل الفقه على العبادة، رقم الحديث (٢٦٨٧) بلفظ: "الكلمة الحكمة ضالة المؤمن..." وقال الترمذي: "هذا حديث غريب، لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وإبراهيم بن الفضل المدني المخزومي يضعف في المحديث من قبل حفظه " ثير المم ابن جوتري المائية قرمات عين: "هذا حديث لا يصح، قال يحيى: إبراهيم ليس حديثه بشيء" (العلل المتناهية: ١/ ٩٥) ثير ويكس : الضعفاء للعقبلي (١/ ٢٠) الكامل لابن عدي (١/ ٢١١) المجروحين لابن حبان (١/ ١٠)

ویصین: ندریب الراوی (۱/ ۳۲۰) توضیح الأفکار (۲۲۱/۲) توجیه النظر للجزائری (۸۸۷/۲) علامه جمال الدین قاکی رئیض فرماتے ہیں: بہت سے رواۃ کو انہا فیمی ، فارتی، اور ناصی وغیرہ کبدویا جاتا ہے، جس کی کوئی اصل نمیں ہوتی، اس کی دلیل بدہے کہ صحیحین کے بہت سے رواۃ پر '' تشیع '' کی تبست لگائی گئی ہے، جب میں نے شیعہ کی کتب رجال کا مرابعہ کیا، تو صحیحین کے بہیں رواۃ میں سے، جن پرتشیع کا الزام تھا، جمعے صرف کتب شیعہ میں دو راویوں کا ذکر طا، بقیہ رواۃ کا کوئی ذکر تک مجمعے نظر نمیں آیا۔ جس سے ایک انہائی اہم قاعدہ معلوم ہوا کہ اگر کی خض کا بدعت کی طرف انتساب ملے، تو ہمیں اس ندہب کی میں رجال کی طرف رجوع کرنا چاہیے، تا کہ اصل حقیقت عال معلوم ہو سے ۔'' ( فواعد النحدیث ص: ۱۹۶۶ ، مختصر آ)

#### www.muhammadilibrary.com در المال المال

باقی رہا مقلدین ابوحنیفہ کا مرجیہ ہونا، اس کوتو آپ کے حضرت بڑے پیرصاحب نے غنیہ میں لکھا ہے۔ جن کا وظیفہ آپ پڑھے ہوں گے، پس انہیں سے اس کا راز بھی وریافت کر لیجئے، وجہتو انہوں نے خود غنیہ ہی میں لکھ دی ہے، اور امام صاحب کا مرجیہ ہونا ابن قنیہ دینوری کی کتاب "المععار ف" میں ملاحظہ فرمایئے۔ اس کا بدلہ آپ امام بخاری سے لینے اٹھے ہیں؟! ہم بخاری کے روات سے شبہہ ارجاء اٹھا دیتے ہیں، آپ امام صاحب اور ان کے مقلدین سے اٹھائے، ورنہ کہا جائے گا کہ امام صاحب اور ان کے مقلدین کا مرجیہ ہونا، آپ شلیم کر کے مجمع بخاری کے روات میں ہوگیا۔ فندہر! محمل وی ارجاء کا دفیہ:

قوله: نمبرا: شبابة بن سوار مدايني: عن أحمد بن حنبل قال: تركت شبابة للإرجاء، وقال ابن المديني: صدوف إلا أنه يرى الإرجاء. ان سے بخارى (ص: ٢٦) يس مديث روايت كى كي ہے: "باب الصلوة على النفساء وسنتها " (ص: ٢٥)

الاعتدال میں ذرا سا آ مے نہیں و کیے لیا؟ ابوزر عفر ماتے ہیں: الاعتدال میں ذرا سا آ مے نہیں و کیے لیا؟ ابوزر عفر ماتے ہیں:

" رجع شبابة عن الإرجاء . (ج١) " لين شابد نے ارجاء ، جوع كيا اور تائب ہو كے تھے۔'' على بذا القياس حافظ ابن جر راطش نے بدى السارى ميں اس رجوع كو ركايت سعيد بن عمرو بن برذى بيان كيا ہے۔ من شاء فلير جع إليه \_ •

البدا آپ کی ارجاء کی جرح کافور ہوگئ اور ان کا مرجیہ نہ ہونا ثابت ہوگیا۔ فالحمدللد، اب ان کی توثیق اگر دیکھنی موء تو "الأمر المبرم" (ص: ٧٦) و کیکے کہ کس قدر محدثین نے ان کو ثقد کہا ہے۔ فنف کر !

فتوله: نمبر ٢: عبد الحميد بن عبد الرحمن ابويحي الحماني الكوفي: قال أبوداود: وكان داعية إلى الإرجاء. ان كى مديث بخارى (ص 200) ش روايت كى كن ب: "باب حسن الصوت بالقرأة" (ص: أيضاً)

عنية الطالبين (ص: ١٦٢)

۵ میزان الاعتدال (۲/ ۲۶۱)

هدى الساري (ص: ٩٠٩) ثير ويكسين: الضعفاء الأبي زرعة (١/٤٠٧)

افتول: وائل الدرجاء ہونے اور مرجیہ ہونے میں فرق ہے۔ علاوہ بریں ان سب میں توب کا احتمال بھی باتی ہے، جیسا کہ ذہبی نے میزان الاعتمال میں ابن البی نجح کے ترجمہ میں لکھا ہے: "لعلهم تابوا" (ج۲) ولی کہم کن ہے کہ عبدالحمید نے بھی توب کر لی ہو، یا امام بخاری الاللاء نے ارجاء کے قبل ان سے روایت کی ہو، یا ان کا ارجاء اس ورجہ کا عالی نہ ہو، جو اخذ میں معز ہو۔ اس قدرا حتمالات کے رہتے ہوئے آپ کی جرح نا قابل ساعت ہوگی، اور خاص کر ایک حالت میں کہ ان کو تمام محدثین القہ کہتے ہیں۔ چنانچہ ہمارے رسالہ "الا مر المبرم" کا (ص:۱۰۰) ملاحظہ ہو۔

قوله: نمرس: عمر بن فر الهمداني: صدوق ثقة لكنه رأس في الإرجاء "ان سے بخارى (ص: ٩٢٣) من عديث روايت كي كئ ہے: "باب إذا دعى الرجل "الغ (ص: أيضاً)

أهنو ل: ان كا ارجاء مين سروار بوتا صحح نبين، علامه ذهبي في اى ميزان مين آگے خود ترويد كردى ہے اور كور ويا ہے: " بل كان لين الكلام فيه " (٢٠٠٠) يعنى عمر زم زبان سے ارجاء ميں كچو كلام كرتے ہے اور ايسا خفيف ارجاء اخذ حديث ميں مانع نبيں ہوتا، بحاليك راوى الديور وسلام بيان كي توشق كثير محدثين في كي ہے اور ان كا زہد و صداقت مسلم ہے۔ "الأمر المبرم" (ص: ١٢٣) و يكھے وہاں ان پر مفصل بحث كي منى ہے اور ان كى ثقابت ثابت كردى منى ہے۔

قوله: نمبر ٢٠: عمرو بن مرة الجملي . قال أبوحاتم: أمّة يرى الارحاء. ان سى بخارى (ص: ١١) من روايت ل كن بهاب علامة الحب في الله ... الع (ص: ١٦)

افتول: ان كا ثقة ہونا تو آپ كوتتليم ہے۔ جيسا كه آپ نے ابو عائم سے خودنقل كيا ہے، باتى رہا "يرى الإرجاء" اس كے معنى مرجيه ہونے كے نيس بيں، بلكه ان كا خيال كي كي ارجاء كا تھا، اور ايسا خفيف سا ارجاء باوجود ان كى ثقابت كے ان كومعز نبيس، جيسا كه ابھى اوپر بيان ہوا ، اور ان كى تو ثيق محض ابوحاتم ہى نے نبيس كى ہے، بلكه محدثين كے اب كى تقصيل "الأمر المبرم" (ص: ٣٣١) ميں مطالعہ كيجئے۔

فتوله: نمبر ۵: ورقاء بن عمر: قال أبو داود: ورقاء صاحب سنة إلا أنه فيه إرجاء. " ان سے بخاری (ص: ٢٢٣) من مدیث لگی ہے: "باب النسك شاةً "(ص: ایضاً)

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ١٥)

<sup>€</sup> ميزان الاعتدال (١٩٣/٣)

چنانچدام کی بن سعید الله قرماتے بین: "عمر بن ذر ثقة في الحدیث، لیس ینبغي أن يترك حدیثه الرأي أخطأ فیه"
 (الجرح والتعدیل: ١٠٧/٦)

www.muhammadilibrary.com

را م مح برار ک معلات برار ک کات الله کات برار ک کات برار ک

أهنو ل: ورقاء كا صاحب صديث مونا تو الوداود ك قول سے ظاہر ب، ليكن ان پرارجاء كى جرح حقيقت يل صحح نہيں، امام احمد سے لوچھا كيا تو انہوں نے انكاركيا، بدى السارى ميں ہے: " قيل له كان يرى الإرجاء؟ قال: لا أدرى "اور تهذيب التهذيب جلديازه بم ميں ہے: " قيل له: كان مرجياً؟ قال: لا أدرى " فال له أدرى " فلا صد دونوں كا يہ ہواكہ امام احمد سے لوچھا كيا كدورقاء كيا مرجيہ تھے؟ اس ميں ارجاء تھا؟ توجواب ديا كم ميں جانا، يعنى مرجيہ ہواور جھے علم نہ ہو؟ اليانہيں، پس ثابت ہواكہ ورقاء مرجينہيں ہے، بلكه ايك نهايت تقد محق ہيں جانا، يعنى مرجيہ ہواور جھے علم نہ ہو؟ اليانہيں، پس ثابت ہواكہ ورقاء مرجينہيں ہے، بلكه ايك نهايت تقد محق ہے۔ تفصيل كے ليے "الأمر المهرم" (ص: ١٨٩) و يكھے، بہت بسط سے ان كا حال اس ميں لكھا كيا ہے۔

قوله: نمبر ٢: أيوب بن عائد الكوفي: وكان من المرحية، قاله البخاري، وأورده في الضعفاء لإرجائه، والعجب من البخاري يغمزه، وقد احتج به "ان سے بخارى (ص: الضعفاء لإرجائه، والعجب من البخاري يغمزه، وقد احتج به "ان سے بخارى (ص: ١٢٣) من روايت كى گئي، "باب بعث أبي موسىٰ إلى اليمن "(ص: أيضاً)

افتول: چونکدامام بخاری براش نے ان کوخود صدوق کہا ہے، جیہا کہ هدی الساری اور تهذیب التهذیب التهذیب جلد أول میں مرقوم ہے۔ اس لئے معلوم بوتا ہے کدامام بخاری نے ان سے ان کے مرجیہ ہونے سے قبل روایت کی تعدازاں بیمرجیہ ہوگئے، اس وجہ سے ان کو امام بخاری نے ہی اپنی کتاب "المضعفاء " میں درج کر دیا۔ علاوہ بریں امام بخاری نے ایوب کی روایت کو بمتابعت شعبہ ذکر کیا ہے۔ البزا فرکورہ اعتراض فتم ہوگیا۔ امام سلم نے بھی اپنی صحیح میں ان سے روایت کی ہران) اور دیگر محدثین نے بھی ایوب کو ثقة وصدوق کہا ہے، جیسا کہ "الأمر المبرم" (ص: ٤١) میں مفصل کھھا گیا ہے، وہاں دیکھنا چاہیے۔ نیز "الریم العقیم" (ص: ٥٥، ٥٠) میں بھی ان کے متعلق کچھ کھا گیا ہے۔

قوله: یہ چند نام بطور نمونہ کے ہم نے لکھے ہیں، ورنہ اس کے علاوہ اور بھی بہت سے مرجیہ روات بخاری میں ہیں، جو اساء رجال کی کتابوں میں موجود ہیں اور اہل علم سے پوشیدہ نہیں، جیسے بشر بن محمد التختیانی اور سالم بن عجلان اور شعیب بن اسحاق اور خلاو بن یجیٰ وغیرہ، مگر بخوف طوالت ہم نے ان سب کوترک کیا۔ (ص: ایضاً)

هدي الساري (ص: ٤٤٩) تهذيب التهذيب (١٠/١١)

الضعفاء للبخاري (ص: ۱۸) هدي الساري (ص: ۳۹۲) تهذيب التهذيب (۱/ ۳۵۵)

جیسا که حافظ این این مجر راشی نے تصریح کی ہے: "له في صحیح البخاري حدیث واحد... أخر جه له بستابعة شعبة "
 (هدي الساري (٣٩٢) لبدا امام ذيمي راشي كا بركيا كه "قد احتج به "ورست نيس...

<sup>₫</sup> ميزان الاعتدال (١/ ٧٨٩)



#### أهول: ان جارراويول كمتعلق بهي جواب سنة:

نمبرے: بہشو بن محمد السختیانی: ان کے متعلق تقریب میں بصیغہ مجبول کھا ہے: "رمی بالارجاء" و اور صیغہ مجبول عدم تیتن کے لیے ہوتا ہے، البذا ان کا مرجیہ ہونا متیتن نہیں۔علاوہ بریں ای تقریب میں ان کوصدوق کہا گیا ہے اور ابن حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے، جیسا کہ تھذیب التھذیب جلد اول میں ہے۔ فلا اعتراض علیه۔فافهم!

(۸) سالم بن عجلان . ان كو ابوحاتم في مرجيدكها ب، وبال ساتھ بى صدوق، نقى المحديث (عده حديث والا) كہا ہے، اور جوز جانى في جہال ان كومرجيدكها ہے، اى مقام بيل ساتھ بى بيلى كها ہے:

" وهو في الحديث متماسك " (هدى السارى) "ويعنى حديث مين ان ت تمسك كيام كيام يا ب-"
معلوم مواكد ان كا ارجاء ال رجد كانبين ب كديه اخذ حديث ك قابل نه مون، بلكه محدثين نے ان سے
روایت لی ب اور سب نے ان كو ثقد كہا ہ ان كا توثق كا مفصل بيان
"الأمر المبرم" (ص: ٩٥) مين و كيمتے كدان كا محداور تجلى اور حجد بن سعداور نسائى اور دارقطنى وغيره نے ثقد كہا
ہے۔ فلا حرج إذاً!

(۹) شعیب بن استحاق. ان کے متعلق بھی تقریب کی ای طرح بسیفہ مجبول " رسی بالارجاء " وارد ہے، فارد ہے، گئی ہیں ہے، اور ساتھ ہی تقریب میں ان کو ثقہ بھی کہا ہے، اور ساتھ ہی تقریب میں ان کو ثقہ بھی کہا ہے۔ امام احمد سے ان کی بابت منقول ہے:

" ثقة، ما أصح حديثه! " قرمدنيب النهذيب، ج: ٤) " العنى شعيب لقد ب، اس كى حديث تنى سيح ب: " سيحان الله! طاوه ازي ان كو ابوداود في لقد اور ابن معين و دهيم ونسائى في ثقد اور ابوحاتم في صدوق وثقد مامون كها باوراين حبان في ان كا ذكر ثقات مين كيا بر (تهذيب: جم) فاندفع الإيراد!

(۱۰) خلاد بن يحيى: ان كمتعلق بهى تقريب بين اى مجبول كے صيغه سے مرقوم ب: "صدوق رمى بالارجاء "اور تهذيب التهذيب بين ب: "كان يرى شيئاً من الإرجاء " (ج٣) معلوم بواكمارجاء كى

<sup>0</sup> تقريب التهذيب (ص: ١٢٤)

تهذیب التهذیب (۱/۱) یر ویکسی: الثقات لابن حبان (۱٤٤/۸)

<sup>€</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٤) تهذيب التهذيب (٣٨٢/٣)

۵ تقریب التهذیب (ص: ۲٦٦)

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۳۰٤/٤)

<sup>¬</sup> اتمانی التمانی ۱۳۱۰ ماری ۱۵۰/۳۱ تقریب التهانیب (ص: ۱۹۲۱)

طرف ان کا کچھ خیال کیا تھا، واقع میں بیمرجیہ ند تھے، اس لئے عدم جزم کے صیغہ سے کہا گیا ، بلکه بیتو امام بخاری کے کیارشیوخ سے میں اور نہایت تقد میں ، خلاصہ میں ہے:

> "و ثقه أحمد بن حنبل" اور بدي الساري مين ب: "و ثقه أحمد والعجلي والخليلي. "• ''یعنی ان کوامام احمد بن صنبل وعجل خلیل نے ثقبہ کہا ہے۔''

اور میزان الاعتدال میں ہے کہ خلاو کو ابوداود نے " لا باس به "اور این نمیر نے صدوق کہا ہے، اور تھذیب التهذيب جلد فالث مي بي كمان كووارتطني في تقداورابن حبان في ثقات مين وكركيا بيد فاندفع ما كان يرد، والحمد لله على ذلك، تلك عشرة كاملة .

ان کے علاوہ دیگر جن روات پر آپ کوشبہ ہو، پیش کر کے جواب لیجئے، یا ای قدر آپ کی بونجی تقی؟ جو چنگیوں مين هياءً منثوراً بوكي!

> ڈاکٹر صاحب! اب ذرا سرائل ﷺ اور ہوش کی دوا سیجئے، آئندوسنجل کر قدم رکھیے گا۔ سنجل کے رکھیو قدم دشت خار میں مجنوں که ای نواح کانیزی سودا بربند یا بھی ہے کہ ای نواح کانیزی مودا بربند یا بھی ہے

<sup>🛈</sup> هدى الساري (ص: ۲۰۱) الخلاصة للخزرجي (ص: ۲۰۷)

<sup>€</sup> ميزان الاعتدال (١/ ٢٥٧) تهذيب التهذيب (٣/ ١٥٠)



#### خاتميه

رسالہ "الحرح علی البحاری" سے صفی (۲۲) تک خاص عمر کریم کے مضامین تھے، جن کا جواب آئ کم و پیش ایک ماہ کی مدت میں اختتام کو پہنچا ہے جواب ہزا چونکہ بہت لمبا ہوگیا تھا، اس لئے ادادہ ہوا کہ جواب الجرح کو دو حصول میں تقییم کر دینا چاہیے، پہلے حصہ میں صرف عمر کریم کے مضامین سے جوابات ہوں، اس لیے کہ وہ مضامین سلسلہ واد اور بہت ہیں، اور ووسرے حصہ میں بقید معرف بن سے جوابات دیئے جا کیں، جو رسالہ "الحرح علی سلسلہ واد اور بہت ہیں، اور ووسرے حصہ میں بقید معرف بن الله خود وہ تین اشخاص کے مضامین کا مجموعہ ہے، چنانچہ البحادی" میں (ص: ۲۲) سے (ص: ۹۲) تک مندرج ہیں، اور وہ تین اشخاص کے مضامین کا مجموعہ ہے، چنانچہ پہلا حصہ عمر کریم کے مضامین کے جوابات کا اتمام کو پہنچا، اس کو بنظر غود طاحظہ فرما ہے، اس کے بعد دوسرے حصہ میں ہاتھ لگایا جائے گا، ان شاء اللہ، اس کے بعد "اہل فقہ" میں مندرجہ متفرق مضامین کے جوابات کا ایک تیسرا حصہ بھی ہوگا، میں نے جس محنت سے اس کتاب کو لکھا ہے، خدا اس کو شمکانے لگائے اور قبول فرمائے۔ آمین

زنده رباتو دوسرے حصہ میں اب ملاقات کروں گا۔ ان شاء الله۔

اب تو جاتے ہیں میکدہ سے میر پھر ملیں کے اگر..... خدا لایا وهذا آحر ما أردنا إیرادہ، والحمد لله رب العالمین،

والصلوة والسلام على رسوله محمد واله وصحبه أجمعين إلى يوم الدين، آمين!

www.muhammadilibrary.com ناماد کا ایک کا استاد کا دوران کا دوران

# حل مشکلات بخاری (حصه دوم )

الحمد لله الملك العزيز الباري، الذي خلق لإشاعة أحاديث نبيه أبا عبد الله البخاري، والصلوة والسلام على خير خلقه محمد واله وصحبه أولي الخير المحاري، والهدي الساري، وبعد! حل مشكلات بخارى كا حصه اول جب مير فلم سے تكل كر زيورضع سے آراستہ موكر پپلك ميں آيا، تو لوگول نے اسے تكاو قدر سے ديكھا اور زمرہ علاجي بھى مقبول موار بي خدا كافضل واحيان تھا كه اس نے اپنا كام اس خاكسار سے ليا، اب اس كى توفيق وعنايت سے الى دوسر سے حصه ميں رساله "النجر ح على البخاري" كے بقيه مضامين كا جواب شروع كرتا ہول، دعا ہے كہ خدا اتمام كو بانچا ہے اور ان جملہ جبال آين باد

جواب مضامین سید محمر غوث حنفی سکھو چکی گورد اسپوری علیمیا

اس نمبر کامضمون اخبار ''اہل فقہ'' (جلد: ۱،ص:۱۱، نمبر ۲، مورخه ۳۳ شیبان ۱<u>۳۳۳ ه</u>مطابق ۱۲ اکتوبر ۱۹۰۷) میں شائع ہوا تھا، جس کی سرخی ہیہ ہے:

### بخاری کی حدیثوں کا دوسری کتب حدیث سے مقابلہ:

آپ فرماتے ہیں:

فوله: بخارى ك" باب البول قائماً و قاعداً "من حفرت مذيف الله الما البول قائماً و قاعداً "من حفرت مذيف الله البول

"أتى النبي شَكِلُة سباطة قوم، فبال قائماً، ثم دعا بماء، فحئته بماء، فتوضأ ".

"لین نی کریم سالی قوم کے فاکروب ® پرآئے ، پس وہال حضور نے کھڑے ہوکر پیشاب کیا، پھر پانی طلب فرمایا، میں نے ® حضرت کی خدمت میں یانی لایا، تو آپ نے وضوکیا۔"

برحدیث بچند وجوه عادات واخلاق نبوی کے خلاف ہے:

وجہ اول: ایک خفیف العقل آ دی بھی لوگوں کے روبر و کھڑے ہو کر پیشاب کرنے کو ناپسند جانتا ہے اور • (مؤنث کی ضمیر خوب ہے! ﴿ ''سباطة" کا ترجمہ خاکروب غلط ہے۔ ﴿ یہاں'' نے'' غلط ہے۔ (مؤلف)

واقعی بیدامرقلت میا پربنی ہے، جیسا کہ شاہد ہے کہ کھڑ ہے ہوکر وہی اوگ پیشاب کرتے ہیں، جن کی فطرت حیا کے لباس سے عاری اور برہد ہے، مثلاً نصاری وغیرہ، اور جس فخص کو عقل سلیم اور فطرت صیحہ سے قدرے بہرہ حاصل ہے، وہ کھڑے ہوکر پیشاب کرنے کو خلاف ادب ہونے کے علاوہ ایک قتم کی بے حیائی تصور کرتا ہے۔ پھر جناب سید المرسلین سلطان المؤدبین إمام المهذبین علیه أفضل الصلوة و أكمل التحیات ہے ایسے ناشائة فعل كا صاور ہونا نہایت ہی حیرت ہے!

(الحرح على البخاري: ٦٧)

أهول: كيوں نه خفيف العقل بے بہرہ اصحاب كو جرت ہو؟! جو آشائے حقیقت شاور دریائے تحقیق نہیں ہیں، ان كی عقل ضرور يہاں چكرائے گی اور ڈبكوں ڈبكوں كرے گی۔ اى وجہ سے آپ نے بيد كهد دیا كه" روبرو كھڑے ہوكر پیشاب كرنا آپ نے كھڑے ہوكر پیشاب كرنا آپ نے كمرے ہوكر پیشاب كرنا آپ نے كسرت ناتی كا قوم كے روبروكھڑے ہوكر پیشاب كرنا آپ نے كس جملہ سے اسخران كیا ہے؟ ع۔

ای کار از آید ومردال چنی کنند

اور اس کوقلتِ حیاء پر بنی مجسنا اور عاداتِ نصاری سے شار کرنا عدم تحقیق یا تعصب کا نتیجہ ہے۔ اگر مخافین اسلام ہمارے کسی طریقہ کو لازم پکڑ لیس، تو اسے ان کی عادت سمجھ کر ترک کر دینا کوئی متقندی ہے؟ یہود داڑھی رکھتے ہیں ، تو اسے بھی آپ ان کی عادت کہیں گے! ع۔

بری عقل و دانش بزار<sup>ا</sup> آفرین

سنے! کھڑے ہوکر پیشاب کرنے میں بہت فائدے ہیں، زین العرب نے کہا ہے کہ چالیس طبیبوں نے اس امر پر اتفاق کیا ہے کہ کھڑے ہوکر پیشاب کرنا ستر بیاریوں کی دوا ہے۔اس سے جمع صلب کوشفا ہوتی ہے۔ ● دبر ہے رہے آ واز سے نہیں نکلتی۔ حضرت عمر دلائڈ فر مایا کرتے تھے:

"البول قائماً أحصن للدبر، رواه عبد الرزاق عن عمر رضى الله عنه . " ( ونتح الباري: ١٦٤١) "ليني كمر م موكر بيتاب كرنے سے دبركي حفاظت موتى ہے۔" (رت كم واز سے نبيس كلتى) \_

ای وجہ سے صحابہ کرام کی ایک جماعت اور تابعین کا ایک طا گفہ بیسب لوگ کھڑے ہو کر پیشاب کرتے تھے، حافظ ابن حجم الطفیٰ فرماتے ہیں:

"وقد ثبت عن عمر وعلي وزيد بن ثابت وغيرهم أنهم بالوا قائماً، وهو دال على الحواز من

<sup>•</sup> فتح الباري (١/ ٣٣٠)

 <sup>◄</sup> الأوسط لابن المنذر (١/ ٣١٩) سَنن البيهقي (١/ ٢٠٢) فتح الباري (١/ ٣٣٠)

www.muhammadilibrary.com دان کن بخاری کا مختاب بخاری کا مختاب بخاری

غير كراهة إذا أمن الرشاش، والله اعلم . " • (فتح البارى: ١/ ١٦٤)

''لینی حضرت عمر، حضرت علی اور زید بن ثابت بی نیز موسی خابت ہے کہ وہ لوگ کھڑے ہو کر پیشاب کرتے تھے اور بیاس امر کے جواز بلا کراہت پر دال ہے۔''

علی بندا القیاس تابعین کی بابت نووی شرح مسلم میں منقول ہے، جیسا کہ آ گے آ رہا ہے۔ کیا بیسب لوگ آ پ کے نزدیک بے حیا، بے ہبرہ خلاف ادب اور ناشائستہ وغیرہ تھے؟ جیسا کہ آ پ نے لکھا ہے ۔ العیاذیاللہ!

بلکہ یہ سب لوگ سنت رسول علیہ الصلوة والسلام کے حامل تھ، جیسے رسول الله تا الله علی نے کھڑے ہو کر پیٹاب کیا، برلوگ بھی کرتے رہے، آپ حضرات چونکہ سنت نبوی سے چڑا کرتے ہیں، اس لئے برآپ کو اچنجا معلوم ہوتا ہے اور مخالفت کا سہرا سریر باندھے ہوئے ہیں، لہذا مجوری ہے۔ ولن یصلح العطار ما أفسده الدھر!

فوله: وجددوم: یا تو حضور انور علیه الصلوة نے پیشاب کرتے کرتے مذیفه دار کو پانی لانے کا اشارہ فرمایا یا پیشاب کرنے کے بعد شق اول تو صری البطلان ہے، کیوں کہ ایسے وقت میں کلام کرنے کی سخت مما نعت احادیث کشرہ شہیرہ کے ثابت ہے اور عقلاً بھی نازیبا ہے، خصوصاً سید عالم طافی ہے، مثل فائی ہے مثل فائی ہے کہ مذیفہ عالم الله کے پانی لانے تک جوحضور پر نور نے انظار کیا، تو اس اثنا میں پیشاب کے قطرات بند ہوگئے تھے یانہیں؟ اگر بدر و کئے تھے تو خود بخود یا ڈھیلا کرنے ہے؟ اگر خود بند ہوگئے تھے تو اس امر کا ثبوت حدیث ہے ہی ہونا چاہیے اور بیصدیث تو اس تفصیل سے بالکل معرا بند ہوگئے تھے تو اس امر کا ثبوت حدیث سے بھی ہونا چاہیے اور بیصدیث تو اس تفصیل سے بالکل معرا

أهول: ان فضول اخلات ہے كيا بتيجہ؟ اور آپ كے شقوق ہے كيا حاص ؟ كيمة واس كو ظاہر كيا ہوتا؟ الغاظ حديث پرغور كيج، حذيف والى كو ظاہر كيا ہوتا؟ الغاظ حديث پرغور كيج ، حذيف والله على الله الله ، "شم" مراخی كي البنا كي موال الله الله ، "شم" مراخی كي آتا ہے، البنا كي وريضرور ہوئى، عام اس ہے كہ بيشاب كے قطرات بند ہوئے سے يا كہ نہيں؟ كوئى سامنے جاكر وكي تو نہ سكن تھا اور نہ ہے جائز ہے اور نہ اس ہے كوئى فائدہ متصور ہے، نہ اس كے علم پركوئى بتيجہ موقوف ہے، پس تفصيل كى ضرورت ہى كيا ہے؟ ليت قومى يعلمون !

اور ہاں ذرا ان حدیثوں کونقل تو سیجے، جن میں حالت پیثاب میں بولنے کی سخت مما نعت ہے اور ان کی اسانید کاصحت بتلائے۔ ولن تستطیعوا اُن تأتوا بھا، ولو کان بعضکہ لبعض ظھیراً!!

<sup>🛭</sup> فتح الباري (۱/ ۲۲۰)

صحيح البخاري: كتاب الوضوء، باب البول قائما و قاعدا، رقم الحديث (٢٢٢)

دفاع سمح بناری کے دولا کے کاری کا کہ کا تعلق بناری کا معلات بناری کا معلوث ہوں کا معلات کا کہ کا تعلق کا کہ کا تعلق کا کہ کا

قوله: وجدسوم: ال كے معارض وہ حديث ہے، جسكوامام اجمداور ترفدى اور نسائى نے ام الموثين عائشہ صديقة رقط الله: وجدسوم: الله كا ہم دور الله عنها كرتے ہے كہ آنخضرت مُلَّالِمًا الله عنها كرتے ہے آنخضرت مُلَّالِمًا الله كمرے ہوكر پيثاب كرتے ہے آنخضرت مُلَّالِمًا الله عنها قالت: من حدثكم... " بيش كر، الفاظ اس حديث كے بيد بين: "عن عائشة رضى الله عنها قالت: من حدثكم... " الله عنها قالت: من حدثكم... " الله عنها قالت: من حدثكم... "

قال: رآنی النبی ﷺ ... الخ وولین و یکها مجھے نی الله الله کا الله کرا ہوکر پیشاب کرتا تھا، پی فرمایا: حضرت الله الله فی الله وقت سے میں نے کھڑے ہوکر پیشاب نہیں کیا۔ حضرت الله الله فی الله وقت سے میں نے کھڑے ہوکر پیشاب نہیں کیا۔ (المحرم: ١٨/١)

اُفتول: خداکی قدرت! کرآپ نے حدیث بخاری کو دوسری کتب حدیث سے معارض ابات کرنے کی کوشش کی ہے، حالاتکہ ان کتابوں میں خود وہ طریب موجود ہے، چنانچہ ترقدی الطاق باب، بھر وہی سباطہ والی حدیث فہ کورہ حدیث الرحصة فی ذلك " یعنی کھڑے ہو کر پیشا ہے کرنے کی رخصت کا باب، بھر وہی سباطہ والی حدیث فہ کورہ حدیث کے بعد لائے ہیں، جو بخاری میں ہے۔ علی فہ القیاس ایک ماجہ میں "باب ما جاء فی البول قائما " کے ذیل میں وہ حدیث موجود ہے، امام نسائی نے بھی "باب الرخصة فی البول فی الصحراء قائما " کے تحت میں حدیث سباطہ ذکر کی ہے۔ امام ابوداود نے بھی اپن سنن میں حدیث فہ کور ارقاع فی بائی ہے۔ صحیح مسلم میں بھی ہے۔ ﴿ غرض کُل سباطہ ذکر کی ہے۔ امام ابوداود نے بھی اپن سنن میں حدیث فہ کور ارقاع فی بائی ہے۔ سے مسلم میں بھی ہے۔ ﴿ غرض کُل صحاح ستہ میں وہ حدیث موجود ہے، بھر آپ نے معارضہ کس کا کیا ہے؟ بینہ المیاضہ تو ہر کتاب کی دو مختلف حدیثوں میں ہوگیا نہ کہ سے بخاری اور دیگر کتب میں! آپ کامقصود تو فوت ہوگیا، معلوم ہوا کرآپ کا مطمح نظر صرف مشکوۃ ہے، آپ میں حدیث عمر بڑا تھؤ کی الباحم: سے کہ کارشاد ہے: ﴿ ذَلِكَ مَبْلَفَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ ﴾ [النہ مین کرنے کے بعد امام می میں حدیث عمر بڑا تھؤ کی کے بعد حدیث عدیث عمر بڑا تھؤ کہ کے بعد حدیث عدیث عمر بڑا تھؤ کہ کے بعد حدیث عدیث عمر بڑا تھؤ کہ کو بعد امام می السنہ ہے تر دیدا نقل کرتے ہیں:

"قال الدهیخ الإمام محی السنة: قد صح عن حذیفة قال: أنی النبی تمطط سباطة قوم فبال قائماً. " ق "لیمن حذیفہ سے بسند سیح مردی ہے کہ آنخضرت تکافیا نے سباطر قوم پر تشریف لا کر کھڑے ہوکر پیشاب کیا۔" اب سنئے حدیث عاکشہ بی کا جواب! حضرت عاکشہ تھا جو فرماتی ہیں کہ جو یہ کیم آنخضرت تکافیا کھڑے ہو کر پیشاب کرتے تھے، اس کی تصدیق نہ کرنا۔ بہت ٹھیک ہے، حضرت عاکشہ بھا مداومت کی منکر ہیں، لیمن ہمیشہ

سنن الترمذي، أبواب الطهارة، باب الرخصة في ذلك، رقم الحديث (١٣)

<sup>•</sup> صحيح مسلم، برقم (٢٧٣) سنن أبي داود، برقم (٢٣) سنن النسائي، برقم (١٨) سنن ابن ماجه، برقم (٣٠٥)

<sup>3</sup> مشكاة المصابيع (١/ ٧٨)

آنخضرت مَنْ الْقِيْمُ اليانبيل كرتے بقے، جس پر "كان" استرار كا بين قرينہ ہے، علاوہ بريں حضرت عائشہ الله كى حديث واقعہ بيوت برجمول ہوگى، يعنى گھر ميں آنخضرت مَنْ اللهُمُ نے بھى كھڑے ہوكر پيشاب نبيں كيا۔ ملاعلى قارى حفى كہتے ہيں: "حديث عائشة مستند إلى علمها، فيحمل على ما وقع في البيوت". (مرقاة، مصرى: ١/ ٢٩٦) لينى حضرت عائشہ الله كى حديث گھر كے واقعہ برجمول ہوگى، گھر كے باہر جو واقعات ہوئے ہيں ان كاعلم ہونا ان كو ضرورى نہيں۔

حافظ اين حجر الشف فتح الباري (١/ ١٦٤) ميس لكصة بين:

"حدیث عائشة مستند إلی علمها، فیحمل علی ما وقع منه فی البیوت، وأما فی غیرالبیوت، فلم تطلع هی علیه، وقد حفظه حذیفه، وهو من کبار الصحابة." انتهی در النیخ مخترا النیخی حضرت عاکشی حدیث ان کانے علم پر بنی ہے، وہ گھر کے واقعات پر محمول ہوگی، کین گھرے باہر کے واقعات پر ان کواطلا آئیس ہوئی اورائے حضرت خدیفہ را ان کا این عرب " بیل حضرت علی اور اسے حضرت خدیفہ را ان کا حدیث کہ ان کو آخضرت علی ان کی حضرت علی ان کی حضرت علی اور اس میں حضرت حذیفہ کا اور اس میں کا میں میں ایک راوی عبدالکریم بن ابی الخارق ضعیف ہے ، اس کو ایوب ختیانی اور دیگر محد ثین نے ضعیف کہا ہے دیا کہ اس میں کلم کیا ہے۔ ویک دیگر سے کہ اس کا جملہ " فیما بلت آئی ما بعد " بھی غیر محفوظ اور شیح نہیں ، اس لئے کہ اور اس میں کلم کیا ہے۔ ویکر بیٹیاب کرنا ثابت ہے، " جبیا کہ اور کر قائما احصن للد ہو" جبیا کہ گر را ایک ہوا ، اور عبدالکریم میں کھڑے ہوا ہوا ، اور عبدالکریم کی ایک جماعت سے ثابت ہے ، البول آئی اضا احصن للد ہو" جبیا کہ گر ر

" فثبت عن عمر بن الخطاب وزيد بن ثابت و ابن عمر و سهل بن سعد أنهم بالوا قياماً، وروي ذلك عن أنس وعلى وأبي هريرة، وفعل ذاك ابن سيرين وعروة بن الزبير. "انتهى (نواوى: ١/ ١٦٣)

' <sup>د</sup> کھڑے ہوکر پیشاب کرنا حضرت عمر، ابن عمر، زید بن ثابت ، مہل بن سعد، انس ، حضرت علی، ابو ہریرہ،

3 علامد تاصر الدين الباني والشين فرمات بين: "إسناده صحيح" (السلسلة الضعيفة: ٢/ ٣٣٧)

<sup>🛭</sup> فتح الباري (۱/ ۲۳۰)

المام ترفي برات في المحديث و المركز في كالعد فرمات إلى: "وإنما وفع هذا الحديث عبد الكريم بن أبي المحارق، وهو ضعيف عند أهل الحديث، ضعفه أيوب السختياني وتكلم فيه " فيز است حافظ عراق اورامام بوصرى يعض في ضعيف قرار ديا ب، الم ابن عدى برات عبد الكريم كي ضعيف احاديث على فركوره بالا روايت وكركر في كا بعد فرمات بين: ولعبد الكريم بن أمية من الحديث غير ما ذكرت، والضعف بين على كل ما يرويه " (الكامل: ٥/ ٣٤٠)

رناع مجارى كالمجارى ك

اور عروہ اور ابن سیرین وغیرہ سے ثابت ہے۔''

ای بناء پرامام ترندی حدیث حذیف نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

" قد رخص قوم من أهل العلم في البول قائما. "<sup>•</sup>

''بینی اہل علم کی ایک جماعت نے کھڑے ہوکر پیشاب کرنے کے بارے میں رخصت دی ہے۔''

پس واضح رہے کہ کھڑے ہوکر پیشاب کرنے کے منع میں کوئی حدیث سیح سندسے ابت نہیں ہوئی، جو حدیث

بخاری کے معارض ہو سکے، اس بناء پر حافظ ابن مجرنے تو میفرما دیا:

"لم يثبت عن النبي مَنظل في النهي عنه شيء." (فتح الباري: ١٦٤/١)

''لینی کھڑے ہوکر پیشاب کرنے کی مما نعت میں آنخضرت مُٹافیناً ہےکوئی حدیث ٹابت نہیں۔''

بلکہ اس کے برطاف آ بے نے کھڑے ہوکر پیٹاب کر کے اس کا جواز تا ہوم القیام بتلا دیا، حافظ

مدوح قرماتے ہیں: "والأظهر أنه فعل ذلك لبيان الحواز "● (فتح البارى: ب١)

اور شل الأوطار مي ب: "والحاصل أنه تد ثبت عنه البول قائماً وقاعداً ، و الكل سنة. " انتهى

'' یعنی آنخضرت مُلِقِبُلُم نے محض جواز بتلانے کے لیے گڑے ہو کر پیثاب کیا اور آپ سے کھڑے ہو کر

اور بیٹے کر ہر دوطرح بیٹاب کرنا ٹابت ہے اور ہرایک سنت ہے۔' فافھم!

قوله: بعض لوگ جو بخاری کی اس حدیث کو آنخضرت نا این عدر پرمحول کرتے ہیں، تو بدان کی جست برگز درست نہیں ہے، کوئکہ حدیث کے الفاظ میں عدر اور بے عدر ان کی ذکر نہیں۔ (ص: ایضا)

افتول: ہم اس کو ہر گز عذر رجمول نیس کرتے ، بلکہ بھی کہتے ہیں کہ آنخضرت تھی ہے جو کھڑے ہو کر پیشاب

كيا وه محض جواز بتلانے كے ليے ہے، جيسا كە گزر چكا ہے، ليس كھڑے ہوكر بيشاب كرنا سنت اور جائز ہے۔

فتوله: پس ہم غیر نبی کے قول کوجس کو جارا مخالف قابل احتجاج نہیں سمجھتا، ہر گزنہیں تسلیم کریں ہے، بلکہ دیوار پر ماریں گے یا اس محض کی پیشانی پر جو ایسے اقوال واہیہ جارے سامنے پیش کرنے کو جواب سمجہ،

سمجھتا ہے۔ (ص: ایضاً)

افتول: ایسے ہی آپ اقوال ائمہ پر بھی عمل کیا کریں، تو ہارے آپ کے درمیان کوئی نزاع نہ رہے، میں بھی منہیں کہتا کہ آپ ان عذرات واہیہ کو تسلیم کریں، بلکدان عذرات کی بابت تو قاضی شوکانی نے پہلے ہی فرما دیا ہے:

"فلا يخفي ما في هذا الكلام من التكلف." انتهى (نيل الأوطار: ١/ ٨٦)

- 🛭 سنن الترمذي (۱ / ۱۹)
  - 🗗 فتح الباري (۱/ ۳۳۰)
- نیل الأوطار (۱/۲۱)

www.muhammadilibrary.com د دال من المناز ال

''لین ان عذرات کی توجیهات میں جس تکلف سے کام لیا گیا ہے، وہ پوشیدہ نہیں ہے۔'' فتفکر! قولہ: میں دیکھا ہوں کہ اس مسلد میں ( کھڑے ہو کر پیشاب کرنا) بخاری پرست بھی بہ سبب ترک عمل بالحدیث کے زمرہ گراہان میں داخل ہیں، یہ بات دو حال سے خالی نہیں: یا تو بخاری شریف کی حدیث مرقومہ بالا کوضیح نہیں سبھتے یا صحیح سبھتے ہیں گرعمل کرنے سے شرماتے ہیں، ببرصورت بخاری شریف کی حدیث کے مکر یا تارک ہیں۔ (ص: ایصاً)

افتول: یه آپ کا خیال فاسد و زعم کا سد ب، جیسے رسول الله طاقط نے بوقت ضرورت کھڑے ہوکر پیشاب کیا تھا،
ایسے بی عالمان بالحدیث وعاشقان سنت صاحب حدیث بھی بوقت ضرورت ممل کرتے ہیں، یہ آپ کی ہوا پرتی کا نتیجہ ب کہ آپ اپنے جیسا دوسروں کو بھی تبھتے ہیں۔ یج ہے: "المرء یقیس علی نفسه! "آیندہ ایک بدگمانی نہ کیجے گا۔

قو له: "نمبر۲: نیز بخاری شریف باب ایضا • وان یونس لمن المرسلین کی میں حضرت ابو ہریرہ ڈاٹوئے سے بدیں لفظ یے یہ مسطور ہے:

"عن النبي مَنظة قال: من قال. أنا خير من يونس بن متى فقد كذب "

یعنی فرمایا جناب فخر عالم رسول اکرم تالیقیا نے جہ کہا کہ میں یؤس بن متی سے بہتر ہوں، اس نے جھوٹ بولا۔ پس ہم (خاکسار محمد غوث) پوچھتے ہیں کہ کیا حقرت محمد تالیقی یونس بن متی سے بہتر اور افضل ہیں یا نہیں؟ بخاری شریف کی بیر حدیث تو حضرت یونس بن متی سے بہتر اور افضل بنے نہیں ویتی، کا ثنا من کان نہیا او مرسلا، تو جب آنخضرت تالیقی یونس بن متی سے بہتر اور افضل نہ ہوئے، تو آپ کی ذات عالی صفات کوسید الانبیاء وافضل الرسلین کہنا ہی تاجائز اور ممنوع ہوا۔' (ص ۲۹)

أهول: آپ نے حدیثِ بخاری کا مطلب ہی نہیں سمجھا، کاش حدیث کی الحدیث ہے پڑھے ہوتے تو اصل مفہوم پر مطلع ہوتے۔ آخضرت مُلَّائِم فرماتے ہیں کہ کسی کو لاکق نہیں کہ وہ اپنے کو یونس بن متی ہے بہتر کہ، جو فض کہ اپنے کو یونس بن متی ہے بہتر کہے گا، وہ جھوٹا ہے، نہ کہ آخضرت مُلَّائِم کو بہتر نہ کہ، اس لئے کہ آپ تو بالا تفاق کل انبیاء سے افضل ہیں۔ چنانچہ یہ مطلب اس صحیح بخاری کی ایک دوسری حدیث سے واضح ہو جاتا ہے کہ عبداللہ بن مسعود سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا:

"ما ينبغي لأحد أن يكون خيرا من ابن متىٰ . " ( پ: ٢٠)

"دلین کمی کولائق نہیں کہ وہ (اپنے خیال میں) ہونس بن متی سے بہتر ہوجائے۔"

آ ب نے اپنی بابت بینیں فرمایا، پس آپ کا سارا اعتراض ہی غلط اور باطل ہے اور لوگوں کو جومنع فرمایا ہے کہ اپنے کو اینس بن متی ہے بہتر نہ کہیں، اس لئے کہ ہر خض کے ذہن میں بید خیال پیدا ہوسکتا ہے کہ دیکھوتو حضرت یونس

اس کا مطلب کیا ہے؟ (مؤلف)

صحيح البخاري: كتاب التفسير، باب وإن يونس لمن المرسلين، رقم الحديث (٢٦٦)

رکھتے ہیں کہ خدا سے بگر بیٹے اور اس کی خدائی سے نکل کر چلا جانا چاہا، اس سے تو ہم کہیں اچھے ہیں کہ اتی سجھ تو رکھتے ہیں کہ اتی سجھ تو رکھتے ہیں کہ خدا سے نفا ہو کر پھر نہیں بنا سکتے۔ پس اس خیال سے نبی خدا حضرت یونس کی تنقیص ہوتی ہے، اس لئے آپ نے فرما دیا کہ خبردار! کوئی مخص اپنے کو یونس بن متی سے بہتر نہ سجھے، وہ خدا کے نبی تھے، ان سے خطاء اجتہادی ہوئی، تاہم وہ نبی تھے اور نبی کا درجہ عوام سے کہیں بالا ہے۔ رہے آئے ضرت تاہیم ہے الا تھاتی سید الانبیاء اضل المراد!

قوله: ''یہ بھی معلوم نہیں کہ تمام انبیاء و مرسلین سے یونس طینا کو حضرت عالیما نے اس حدیث میں کیوں اور کس وجہ سے مخصوص کیا ہے؟ اگر آنخضرت عالیما ازروے مراتب یونس طینا سے بہتر و افضل نہیں، تو حضرت ابراہیم وموی وعیسی طیال سے بدرجہ اولی ہونگے، کیونکہ بید حضرات اولوالعزم اور اعلی ورجہ کے ہیں۔'' (ص: ایضاً)

افقول: حفرت بونس ملینا کے مخصوص کرنے کی وجہ یہ ہے کہ ان سے جوفعل دنی سرزد ہوا، کسی نبی سے نبیل ہوا، اس لئے ان کی تنقیص کا ہر کس و ناکس کے ذہان این حلول ہونا ممکن تھا، آنخضرت نظافی نے منع فرما کر ان کی رفعت کوعوام پر ثابت کر دیا اور آنخضرت نظافی بذات خود حضرت پونس وموی وعیدی و ابراجیم وغیرہ جملہ انبیاء و مرسلین سے افضل واعلی ہیں، جیسا کہ گزر چکا ہے۔

قوله: اگرکہیں کہ بخاری کی بیصدیث منسوخ ہے، تو ہم کہتے ہیں کہ اس کا ننخ صریح صدیث کے الفاظ سے ہونا چاہیے کہ فلال حدیث بخاری کی منسوخ ہے اور بیاس کی ناتخ، ورنہ دعویٰ بے دلیل ہے، اگر اس صدیث کو بدون کسی صریح الفاظ حدیث کے منسوخ قرار دیتے ہیں، تو رفع یدین عند الرکوع وعقد الایدی فوق الصدر کے منسوخ ہونے میں کیا تامل ہے؟" (ص: أیضاً)

افتول: بخاری کی حدیث ذکور برگزمنسوخ نہیں ہے، بلکداس کا تھم امت کے لئے ہے، جواب تک بحال ہوارتا قیامت باقی رہے گا۔ الیا ہی رفع یدین ووضع الیمین علی الشمال فوق الصدر بھی منسوخ نہیں۔ فرما یے! اس قدر آپ کی شخی تھی؟ اچھا آگے چلے!

#### نبرا:

اس نمبر كامضمون اخبار "الل فقة" (جلد اول، نمبر ۱۸،ص: ٢، مورخه ١٣ شوال ١٣٢ه يه بمطابق ٣٠ نومبر ٢٠٠١) ميس طبع بهوا تفاجس كى سرخى ريقى: "المحرح على البنحاري" www.muhammadilibrary.com پر خیاری کی در افغان کا در

#### جواب" الجرح على البخاري "

قوله: بخارى ك " باب غسل ما يصيب من فرج المرأة "من الي بن كعب التخوص مروى ب: "أنه قال: يا رسول الله تَشَلِي إذا جامع الرجل المرأة فلم ينزل، قال: يغسل ما مس المرأة منه، ثم يتوضأ ويصلى، قال أبوعبد الله: الغسل أحوط ".

'' یعنی اس نے کہا: یا رسول الله ظَائِمُ جب مردا پنی عورت سے جماع کرے اور اس کو انزال نہ ہوتو کیا تھم ہے؟ حضور ظَائِمُ نے فرمایا کہ وہ اپنے ستر کو دھولے اور وضو کرے، پھر نماز پڑھ لے۔''

اس مدیث کی صحت میں چند وجوہ سے کلام ہے:

وجداول: مدعیان بالحدیث بعن حضرات غیر مقلدین بھی اس پر عمل نہیں کرتے، اگر عمل کرتے ہیں تو آگاہ فرما کیں! (المحرح ص: ٧٠)

أهول: ما شاء الله عدم صحت كى وجه خوب بى ارشاد فرمائى كه اصول حديث والے بھى آپ كى بلائيں لے ليں! جناب عالى! حديث مذكور چونكه منسوخ عنه اس لئے ہم المحديث اس پر عمل نہيں كرتے اور كى روايت كے منسوخ ہون اس كى صحت پر اثر نہيں پڑتا۔ ورند آيا حكام مجيد جو منسوخ ہيں، ان سے كلام ربانى كى صحت ميں بھى اثر مان پڑتے كار ولا يقول بذلك إلا من سفه نفسه آباں جولوگ ننخ كے قائل نہيں ہيں، جيسے فرقد ظاہر يہ (يعنی مان پڑتے كو ظاہرى كے مقلدين) وہ لوگ اسى حديث پر عمل كرتے رہے، ان كے نزد يك عدم انزال سے عسل نہيں آتا، ليكن المام بخارى نے ان كى ترديدكر دى اور فرما ديا: "الغسل أحوط " جن كاتر جمد آپ نے عدا نہيں كيا، مطلب بيكه عسل كر لين الخاط تر بد فائد فع ما أورد!

قوله: وجددوم: اس كمعارض ومخالف ب وه حديث جو بخارى ومسلم مين مطور ب: "عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله مُنططة: إذا حلس أحدكم بين شعبها الأربع ثم جهدها، فقد وجب الغسل، وزاد مسلم: وإن لم ينزل."

"دلینی ابو بریره دانشون سے مردی ہے، انہوں نے کہا کدرسول الله علی ایم نے فرمایا: جب بینها کوئی تنہاراعورت کی چار شاخوں میں، پھراس سے جماع کیا، توعشل واجب ہوا اور زیادہ کیامسلم نے اگرچد انزال شہو۔ (ص: ایمنا) افتول: الی بن کعب دلائشوٰ کی عدم عشل والی پہلی حدیث کی بابت عرض کیا گیا کہ وہ منسوخ ہے، ابتداء اسلام میں وی تھم تھا، پھراس سے ممانعت ہوگئ، چنانچد ابو داود و ترفدی و داری وغیرہ میں آئیس الی بن کعب سے مروی ہے: "قال: إنها کان الهاء من الهاء رخصة فی أول الإسلام، ثم نهی عنها." ●

 <sup>◘</sup> سنن أبي داود: كتاب الطهارة، باب في الإكسال، رقم الحديث (٢١٤) سنن الترمذي: أبواب الطهارة، باب ما جاء€

''دلیعنی انزال سے عسل (یا عدم انزال سے عدم عسل) کا تھم شروع اسلام میں تھا۔ پھراس کی ممانعت ہوگئ۔'' ابوداود (ص: ۲۱) میں تو یوں ہے کہ ابی بن کعب نے کہا کہ آنخضرت نگاٹیڈ نے لوگوں کو بیر دخصت ابتداء اسلام میں بوجہ قلتِ ثیاب دی تھی، پھر آپ نے عسل کا تھم کیا اور اس سے منع کیا۔ پس جب ننخ ثابت ہوگیا، تو اعتراض باطل ہوگیا۔ لہٰذا ناسخ حدیث واجب العمل ہوگی اور منسوخ غیر واجب العمل ۔ فتدبر!

فتوله: وجدسوم: قاضى ابن العربي نے حدیث اول کے برخلاف صحابہ ومن بعدہم اور ائمدار بعد کا اجماع نقل کیا ہے۔ ویکھو: مسک المختام اور کشف المعطا "۔ (ص: أيضاً)

أهنول: صحابه كرام كوبهى جب تك ننخ كاعلم نبيل بواقها، برابر حديث اول بى برعمل كرتے رہے اور جب ان كومعلوم بوگيا، اس وقت اس سے باز آئے۔ پھران كى كثرت سے جمہور في منسل برا نفاق كرليا، اور بعض صحابه و تابعين كوعلم نبيل بوا، وه اى حال برقائم رہے، جيسا كه ابوداود ميں ہے:

"وكان أبوسلمه يفعل ذلك . " المجنى إن كاندب بيقا كه عدم انزال يرخسل نيس بـ

حضرت علی وعثمان و ابن مسعود و ابی کا بھی عرصہ کے لیمی ندہب رہا ہے، پھر آخر میں رجوع کیا ہے، لہذا اس کا

سنخ ان كے تعامل سے بھى ثابت موار 6 والحمد لله!

فتو له: وجد چارم: امام ما لك كى موطا مين چندا حاديث بخاركى حديث ندكور كے معارض مين:

أهتول: بال صاحب! مين بهى بار بار يهى كم جاتا مول كه صديث زير بحث كاتهم ابتداء اسلام مين تها، اب اس سه مما نعت مولى اور عنس كا تعم واجب العمل موا، جو حضرت عمر وحضرت عائشه وغيره كا ندبب ب- سفة يكى حضرت عائشه وهيا خووفر ماتى مين:

"إن رسول الله يَكُ كان يفعل ذلك، ولا يغتسل، وذلك قبل فتح مكة، ثم اغتسل بعد ذلك

<sup>◄</sup> أن الماء من العار، وقم الحديث (١١٠) ستن الدارمي (١١٣/١) صحيح ابن خزيمة (١١٣/١) صحيح ابن حبان (٣/٤٤)

سنن أبي داود، برقم (٢١٧)

<sup>☑</sup> تقصیل کے لیے دیکھیں: الأوسط لابن المنذر، کتاب الاغتسال من الجنابة، ذکر إسقاط الاغتسال عمن جامع إذا لم
ینزل، وإیجاب غسل ما مس المرأة منه.

www.muhammadilibrary.com والماع بناري المعالمة المعالمة

وأمر الناس بالغسل ".

'' یعنی آنخضرت مُنَاقِعُمُ قبل مکہ کے قبل خود ایسا کرتے اور عنسل ندکرتے ، پھر واقعہ فتح کے بعد ایسا کرنے پر عنسل کرتے اور لوگوں کو بھی عنسل کے لیے حکم کرتے۔

اس حدیث کو ابن حبان نے اپنی سیح میں ذکر کیا اور سیح کہا ہے۔ لہذا اب تو صریح سیح دلیل سے ننخ ثابت ہوگیا۔ فلا غیار علیہ!

قوله: اگر کہیں کہ بخاری کی بیر حدیث منسوخ ہے اور ابو ہریرہ کی حدیث اس کی نائخ، تو ہم کہتے ہیں کر تمہاری یہ بات بھی کئی وجہ ہے قابل اعتبار نہیں:

وجداول: اس مدیث کا نفخ کی صریح مدیث سے ہونا جا ہے کہ فلال مدیث منسوخ اور بیاس کی نائخ ، إذ لیس فلیس ! (ص: ۷۱)

أفتول: او پرصرت صديت على البت كرديا هياكة تخضرت تَالَّيْنُ فَعْ مَد يقبل ال نعل كوكرت اور دوسرول كوجى تقل عن البي في في بي سے وطى كررما تھاكد جمعة آنخضرت تَالَيْنُ نے پكارا، على وقع كررما تھاكد جمعة آنخضرت تَالَيْنُ نے پكارا، على ويسے بى كھڑا ہوگيا، حالانكدانزال نہيں ہوا تھا، جس عسل كركے مكان سے باہرتكل آيا، اور واقعہ عرض خدمت كيا، آپ نے فرمايا:

" لا علیك، الماء من الماء " لینی اس حال میں سی تھے پر نہ تھا۔ شسل تو انزال ہے ہوتا ہے۔ ایسا ہی حضرت عتبان كا واقعہ سیح مسلم میں مروی ہے۔ ● بھر فتح كلم ہے بعد آ تخضرت ظافير خود بھی شسل كرتے اور دوسروں كو بھی تھم ديتے، چنانچہ انھيں رافع بن خد تج ہے مروی ہے:

"قال رافع: ثم أمرنا رسول الله تَظُّ بعد ذلك بالغسل."

''لین اس کے بعد آ پ نے ہم لوگوں کو عدم انزال پر بھی مخسل کا تھم دیا۔''

اب اس سے صرت کو نیخ کی دلیل اور کیا چاہیے؟ اس لئے کہ نیخ کے لئے اصول حدیث میں یہی شرط بتلائی گئ ہوجائے، وہ یہاں صاف طور سے ثابت ہور ہا ہے، آپ ایسے بدیمی مسلکہ کوخواہ مخواہ کیوں نظری بناتے ہیں؟! ع۔ آفاب آ مد دلیل آفاب!

<sup>●</sup> صحیح ابن حبان (۲/ ٤٥٤) نيز ديكيس: مسند أحمد (٢/٨٦)

<sup>€</sup> مستدأحمد(١٤٣/٤)

صحيح مسلم: كتاب الحيض، باب إنما الماء من الماء، رقم الحديث (٣٤٣)

<sup>◘</sup> مسندأحمد (١٤٣/٤)

ر فاع مج بخار ل کا کی کا کی کا کی کا ت بخار ل کا کی کی کا ت بخار ل کا کی کی کا ت بخار ل کا کی کا کی کا کی کا ک

فتوله: وجه دوم: غیر نبی کے قول سے بخاری کی حدیثوں کو چھوڑ دینا آپ لوگوں کے حق میں سخت مضر ہوگا۔ (ص: ایضاً)

افقول: ہم نبی کی حدیث کوخود نبی کے قول سے چھوڑتے ہیں، کیونکہ حدیث ندکور کا آنخضرت ناٹیا کہ کے قول و افغط ہر دو سے منسوخ ہونا ثابت ہے، جبیا کہ گزرا ہے، اور بخاری کی حدیث کا کیا معنی؟ حدیث تو نبی مَالَّیْنِ کی ہے اور بخاری ہی میں نبیس بلکہ دیگر کتب احادیث میں بھی موجود ہے، پھر آپ فرماتے کیا ہیں؟ حضرت! فرما ہوش کے ناخن لیجے!!

فتوله: وجسوم: اگر تر ندی یا بغوی وغیرہ کے کہنے ہے اس حدیث کامفہوم منسوخ اور متروک العلم سمجھا جائے، تو حدیث کے مقابلہ میں زید وعمرو کے اقوال جمت تھہریں گے اور بیسب سے مشکل ہوگ، نیز بخاری صاحب کی نسبت بغوی (جمرہ کی معلومات زیادہ ماننی پڑیں گیں! (ص: ایضاً)

افتون: آپ کو بار بار ایک بی بات کے اعادہ سے شاکد مزا ملتا ہے! سنے حدیث نہ کور تو خود رسول اللہ ظافی کے فرما دینے سے منسوخ ہے اور تر نہ کی وغیرہ کے اقوال محض تائید میں پیش کئے جاتے ہیں، اللہ ظافی کے فرما دینے سے منسوخ ہے اور تر نہ کی وغیرہ کے اقوال محض تائید میں پیش کئے جاتے ہیں، و مشتان بین ہما! ہاں حنفیہ کے نزدیک تو اقوال الرجال بحث ہیں، للذا ان کے آگے تو تر نہ کی و بخوی بی کا قول ان کے مانے کے لیے پیش کردیتا کافی ہوگا، ہاں امام بخاری سے الم بغوی وغیرہ کاعلم زیادہ نہیں ہوسکتا، اس لئے کہ امام بخاری بھی تو بہی فرماتے ہیں: "الغسل أحوط" • یعنی عدم الحالی کی صورت میں عنسل بی سے پاک ہوگا، فاندفع ما کان یرد!

قوله: وجه چہارم: برتقد برتسلیم کرنے نئے حدیث فرکور کے امام بخاری صاحب کی حدیث دانی کوبد لگتا ہے، کیونکد آپ تو فرماتے ہیں: "الغسل أحوط " یعنی عشل کرنا احوط ہے مالانکه یہاں عشل کرنا واجب ہے، جیسا کہ اس کے معارض حدیثوں سے ظاہر ہے، ایس بخاری صاحب کا "الغسل أحوط" کہنا اس حدیث کی عدم نئے کی مین دلیل ہے والا امام بخاری صاحب امام المحد ثین کہلانے کے مستحق نہیں رہتے، اس لئے کہ جس حالت میں ذات والا کونائے ومشوخ کی تمیز نہیں، تو آپ کو حضرات محدثین کہیں رہتے، اس لئے کہ جس حالت میں ذات والا کونائے ومشوخ کی تمیز نہیں، تو آپ کو حضرات محدثین کا پیشوا قرار دینا یہ لے درجہ کی جافت اور جہالت ہے۔ (ص: ایصل)

افتول: بيتحرير خود اعلى حضرت كى جہالت كا نتيجہ ہے! جن احاديث ميں "وجب الغسل" وارد ہے، ان ميں "وجب" سے وجوب اصطلاحى مرادنہيں ہے، جيسا كرآپ نے سمجھا ہے اور نداس زماند ميں لفظ "وجب" وجوب

اصطلاحی کے معنی میں بولا جاتا تھا، بلکہ زیادہ سے زیادہ ضروری کے معنی میں بولا جاتا، اور یہی امام بخاری نے بھی فرمایا ہے، چنانچہ اس کے ہم معنی وہ چار الفاظ بھیغہ اسم تفضیل لائے ہیں: "الغسل أنقی و أحوط و أحود و أو كد " یعنی غشل نہایت پاکیزہ، بہت محاط، زیادہ عمدہ اور حد درجہ ضروری ہے، اور یہی مفہوم " و جب الغسل "كا ہے، پس مینی غشل نہایت پاکیزہ، بہت محاط، زیادہ عمدہ اور حد درجہ ضروری ہے، اور یہی مفہوم " و جب الغسل "كا ہے، پس مین فیل ہے، نہاں كے امام المحد ثین ہونے میں میں بید لگتا ہے، ندان كے امام المحد ثین ہونے میں فرق آتا ہے، ندان كے امام المحد ثین ہونے میں فرق آتا ہے، ند تمیز ننخ میں ان كاكوئى ہم پلہ تا بت ہوتا ہے۔ ع۔

جو ال پر بھی نہ تم سمجھو تو پھر تم سے خدا سمجھ

فتو له: اگر ہماری اس حدیث کو بلا دلیل منسوخ کیا جاتا ہے، تو رفع الیدین عند الرکوع و آمین بالجبر کے منسوخ مانے میں کیوں ضد اور تعصب سے کام لیا جاتا ہے؟ حالانکہ جس طرح اس حدیث کی معارض و مخالف حدیثیں ہیں، اس طرح رفع الیدین و آمین بالجبر کے مخالف بھی کتب صحاح وغیرہ میں پائی جاتی ہیں، گر ایک کو بدوں بیان کرنے سے کسی دلیل کے منسوخ کہد دینا اور دوسرے کو اپنے حال پر رکھنا مواتے ہے انسانی اور تعصب کے کوئی ورنیس ۔ (ص: ۲۷)

افتول: بار بار وہی مرنے کی ایک ٹانگ! حدیث ندکور کے منسوخ ہونے کا مدل ثبوت ہم نے اوپر پیش کر دیا کہ آخول: بار بار وہی مرخے کی ایک ٹانگ اید بن و آمین کا ننخ بھی اسی طرح ثابت کر دیں، تو ہم سے یک صد چرہ دار انعام لیں!

آب لکھتے ہیں کہ: "جیسے اس حدیث کی معارض حدیثیں ہیں، اس طرف مین بالجمر وغیرہ کی،"

اجی حضرت! اس مدیث کی معارض جوروایت تھی، وہ رتبہ صحت میں اس کے برابرتھی، جب تو اس کی نائخ (بدلیل فرمان نبوی سائٹیم ) ہوئی اور آمین بالجبر ورفع الیدین کی معارض مدیث آپ ایک بھی صحیح سند سے ثابت کر دیں، جناب والا! عدم رفع المیدین اور آمین بالتر کی جس قدر روایات ہیں، سب ضعیف غیر قابل جمت ہیں، پھر ان کو معارض تشہرانا کیا ضداور تعصب اور بے انصافی نہیں ہے؟ پھر کیوکر وہ نائخ (باوجود عدم جُوت تفتر یم وتاخیر کے) ہوکیس گی؟ ۔ع کیا ضداور تعصب اور بے انصافی نہیں ہے؟ پھر کیوکر وہ نائخ (باوجود عدم جُوت تفتر یم وتاخیر کے) ہوکیس گی؟ ۔ع

فنوله: اب ماری اس عبارت سے ناظرین با انصاف نے مجھ لیا ہوگا کہ بخاری کی احادیث میں

کس قدر تخالف و تعارض ہے؟ علاوہ اس کے بخاری کی بعض حدیثیں اجماع امت کے بھی برخلاف ہیں، جو ہرگز کسی وجہ سے قابل عمل نہیں، باوجود ان اوصاف کے پھر بھی بخاری شریف کے مقابلہ میں

سى كى نېيسى جاتى \_ (ص: ايضاً)

وفاع مح بخارى ك و 256 كان من منطلات بخارى

افنول: بخاری کی حدیثوں میں کہیں بھی باہم تعارض نہیں ہے، بشرطیکہ تطبیق یا تمیز شخ کا شعور ہو، ورنہ بے علی کی دوا تو ارسطو کے پاس بھی نہیں تھی۔ نیز احادیث نبویہ کو اجماع امت کے برطاف کہنا بھی عجیب ہے، حضرت! حدیث نبوی سُولُی آئے کہ مقابل میں اگر دنیا کا قول اس کے خلاف ہوگا تو مردود ہوگا، یہ آپ کیا فرما رہے ہیں؟ ہوش کی دوا سیجے! امام بخاری نے حدیثیں گھر سے تو گر مدنیں لیں، پھر اس کو غیر قابل عمل کہنا آپ ہی کا کام ہے! بچ آپ نے کہما ہے۔ ع

جالت ہو تو ایی ہو تعصب ہو تو ایبا ہو

#### بر۳:

اس نمبر کامضمون اخبار ''اہل فقه'' (مبلد اول، نمبر ۴۰، ص ۸۷۷، مورخه ۲۷ رئیج الاول <u>۴۵ ه</u>رمطابق ۱ م<u>گ ۴۵ م</u> میں طبع ہوا تھا جس کی سرخی رہتھی:

## بخارى شريف اورمسلم شريف كى حديثول كا قابله:

قتو له: بخاری کی جلد الف باب العزل میں جو حدثنا (إلی قوله) قال: کنا نعزل والقرآن ينزل "ليخى جاير الله فرمات بين بم عزل (عورت كشريكاه سے بابرانزال كرنا) كياكرتے تھاور قرآن كريم نازل ہوتا تھا، مطلب بيك قرآن شريف نے بميں اس كى ممانعت كا حكم نيس ويا اور دوسرى حديث بدے:

حدثنا (إلى قوله): قال: أصبنا سبيا، فكنا نعزل، فسألنا رسول الله مُنْكُلُه، فقال: أو أنكم لتفعلون؟ قالها ثلاثاً، ما من نسمة كاثنة إلى يوم القيامة إلا كاثنة."

ظلاصہ کلام و حاصل مرام ہید کہ حضرت ابوسعید خدری ٹاٹٹؤ فرماتے ہیں کہ ہم نے عزل کرنے کی نسبت حضرت پرنور طالبہ استفسار کیا، تو آنخضرت مُلٹٹہ (فداہ ابی وامی) نے ارشاد فرمایا کہ عزل کرنے میں کوئی حرج اور نقصان نہیں • اور جوجان قیامت تک آنے والی ہے وہ تو ہوکر ہی رہے گی۔

اس مدیث کے برخلاف اور معارض وہ روایت ہے جومسلم شریف میں بدی الفاظ موجود ہے: "عن جدامة بن و هب" النح لیعنی جدامہ بن و بب بڑاٹڈ فرماتے ہیں کہ میں ایک مجمع میں جناب رسول اکرم تُلٹِیَّا کی خدمت مبارک میں حاضر ہوا، اس وقت صفور رحمۃ للعالمین بیارشاد فرما رہے تھے: میں نے غیلہ لیعنی دودھ یلانے والی عورت سے مجامعت منع کرنے کا ارادہ کیا تھا، مگر و یکھا کہ رومی اور فاری غیلہ

www.muhammadilibrary.com على المنظامة المنظامة المنظامة المنظلة المنظ

کرتے ہیں اور ان کی اولادکو اس سے پچھ ضرر نہیں پنچتا۔ اس کے بعد خدمت عالیہ میں عزل کے نسبت استفتا پیش ہوا، تو حفرت نے فرمایا کہ عزل کرنا تو بچ کا پوشیدہ زندہ گاڑ دینا ہے، جس کے بارے میں اللہ جل شانہ سورہ تکویر میں ارشاد فرما تا ہے: ﴿ وَإِذَا الْمَوْوَدَةُ سُفِلَتْ ﴾ یعنی جیتی گاڑی گئی پوچھی جائے اللہ جل شانہ سورہ تکویر میں ارشاد فرما تا ہے: ﴿ وَإِذَا الْمَوْوَدَةُ سُفِلَتْ ﴾ یعنی جیتی گاڑی گئی پوچھی جائے گئی کہ تو کس جرم کرنے سے ماری گئی؟ پس اس تقریر سے ہر شخص جو عقل سلیم اور فہم متعقیم سے اپنے اندر حصد رکھتا ہے، بخو بی سجھ سکتا ہے کہ ان دونوں حدیثوں میں سے جو باہمی تعارض و تخالف رکھتی ہیں، ایک تو ضرور ہی پایئے اعتبار سے ساقط و خارج ہے، ہر تقدیر صحت حدیث بخاری کے مسلم شریف کی حدیث غلط اور ساقط الاعتبار ہوگی، و کذا عکسه ! (ص: ۷۲، ۲۷)

افتول: تعارض کی بابت بی تھم ہے کہ جب دو حدیثوں میں اختلاف و تعارض ہو، تو اگر دونوں میں جمع (تطبیق) ممکن ہوتو مطابقت دیں گے، بصورت عدم مطابقت اگر تقدیم وتاخیر کی تاریخ کاعلم ہوجائے، تو متاخر کو نائخ اور متقدم کومنسوخ کہیں گے، بعالت عدم معرفت تاریخ اگر بعجہ من دجوہ الترجیح دونوں میں سے ایک کو دوسرے پرترجیح دینا ممکن ہو، تو ترجیح دیں گے، درنہ تو تف کریں گے، ملا حظہ ہوشرح نخبہ وغیرہ، اور بیتو تف دونوں حدیثوں پر ہوگا دیا ہم متعارض ندایک پر، اس لئے اصول فقہ میں بھی کہا گیا ہے: "إذا تعارضا تساقطا" (نور الأنوار) فی مینی جب دونوں باہم متعارض بول گاتو دونوں ساقط الاعتبار ہوں گی نہ ایک، جیسا کہ آپ نے انہوں ہے۔

<sup>●</sup> تفصیل کے لیے دیکھیں: تدریب الراوی (۲/ ۱۸۹)

<sup>€</sup> نور الأنوار (ص: ۱۹۷)

⑤ صحيح البخاري: كتاب النكاح، باب العزل، رقم الحديث (٩١١) صحيح مسلم: كتاب النكاح، باب حكم
 العزل، رقم الحديث (١٤٤٠)

مما نعت عزل ہے، بعد کی ہے، کیونکہ جدامہ نے فتح کمہ کے سال اسلام قبول کیا ہے، لبذا یہ بعجہ متاخر ہونے کے نامخ موجائے گی، یمی ندہب طحاوی حنی وغیرہ کا ہے۔ • (عبنی ؛ ج۹)

پس تاریخ کے علم پر تعارض کا اعتراض باطل ہوگیا، وھو المطلوب رہی ابوسعید خدری والی مرفوع حدیث، تو
اس میں اور مسلم کی مرفوع روایت میں بھی کوئی تعارض نہیں ہے، اس لئے کہ دونوں کا مآل واحد ہے، جس طرح حدیث بخاری میں، فرق یہ ہے کہ مسلم کی روایت میں منع کا ذکر صدیث بخاری میں، فرق یہ ہے کہ مسلم کی روایت میں منع کا ذکر شد ید لفظوں میں ہے اور بخاری کی حدیث میں ذرا خفیف طرح سے منع کیا گیا ہے، آپ نے حدیث بخاری کے ترجمہ کا خلاصہ بیان کرتے ہوئے جو یہ کہا ہے کہ ''عزل کرنے میں کوئی حرج ونقصان نہیں'' یہ بالکل غلط ہے، عبارت کا کا خلاصہ بیان کرتے ہوئے جو یہ کہا ہے کہ ''عزل کرنے میں کوئی حرج ونقصان نہیں'' یہ بالکل غلط ہے، عبارت کا سیاق بالکل اس کا انکاری ہے، آپ بالگھ نے تو یہ ارشاد فربایا: " أو أنكم لنفعلون؟ " یہ یہ استفہام تو بی کی ہے۔ (قرآن مجید میں اس کی صد با مثالی ہیں) یعنی کیاتم ایسا کرتے ہو؟ مطلب یہ کہ مت کرو، کیونکہ جو جان قیامت تک پیدا ہونے والی ہے، وہ پیدا ہو کرر ہے گی کہ تہاراعزل بے سود ہے۔ ای کو دوسری بار (مسلم کی روایت میں) آپ نے تخت لفظوں میں "ذلك الواد المخفی " ﴿ ریکھ ورگور کرنا ہے ) فرمایا۔

پس دونوں کامفہوم ایک ہے، چنانچرانہیں ابوسعید گروع روایت مسلم میں بایں الفاظ مروی ہے: "لا علیکم أن لا تفعلوا " پینی تم اگرعزل نہ کروحرج نہیں، یہ بھی اقر جالی انہی ہے، جیسا کہ ابن سیرین نے کہا ہے، بلکہ امام حسن بھری توقتم کھا کرفرہاتے: "والله لکان هذا زجر " (نتیج الباری: ب ۲۱) یعنی خدا کی قتم سے ڈانٹ (اورمنع) ہے۔

البذا خود مسلم كى روايت سے ثابت بوگيا كه بخارى و مسلم كى دونوں روايات ميں كوئى فرق نہيں ہے۔ جملہ " أو أنكم لتفعلون؟ "كى بابت علامه يمنى فنى فرماتے ہيں: " ظاهره الإنكار و الزجر، فنهى عن العزل، وحكى ذلك أيضاً عن الحسن، وكأنهم فهموا من كلمة: لا ما عليكم أن لا تفعلوا، وهي رواية ابن القاسم وغيره عن مالك، إنها للنهي عما سئل عنه، وإن كلمة "لا" في أن لا تفعلوا، لتاكيد النهى، كأنه قال: لا تعزلوا، وعليكم أن لا تفعلوا. "انتهى (عمدة القاري، مصرى: ١٩٦٩ع)

"ك ظاہراس لفظ سے انكار وزجر ہے، آپ نے عزل سے منع كيا ہے، ايا بى حسن بعرى سے منقول

<sup>•</sup> ريكس :عمدة القاري (۲۰/ ١٩٦)

صحیح البخاري: کتاب النکاح، باب العزل، رقم الحدیث (٤٩١٢)

 <sup>●</sup> صحيح مسلم: كتاب النكاح، باب جواز الغيلة، وهي وطئ المرضع، وكراهة العزل، رقم الحديث (١٤٤٢)

<sup>•</sup> صحيح مسلم: كتاب النكاح، باب حكم العزل، رقم الحديث (١٤٣٨)

<sup>6</sup> فتح الباري (۳۰۷/۹)

www.muhammadilibrary.com いたこばっけ つき 259 また いただしい

لہٰذا روایت بخاری اور مسلم میں کوئی تعارض اور تخالف نہیں رہا، بلکہ دونوں سیح اور لاکق اعتبار ثابت ہو کمیں۔ کہتے! سمجھ مھنے؟ احیما آ مھے چلئے۔

فتو له: اوران دونوں صدیثوں میں سے ایک کو نامخ دوسرے کومنسوخ سجھنا بھی بلنے درجہ کی جمانت اور سفاہت کا جُوت دینا ہے، کیونکہ ننخ کا احتمال زید وعمرو کے اقوال سے، جو کسی طرح سے قابل احتجاج و لائق التفات ہی نہیں، کیسے ہوسکتا ہے؟ تادقتیکہ جناب شارع کی طرف سے اس دعویٰ پر کوئی دلیل قاطع اور حجت ساطع خدکور نہ ہو۔ (ص: ۷۶)

ا فقول: ابوسعید خدری کی روایت جو بخاری و مسلم دونوں میں ہے، اس میں اور روایت جدامہ بنت وہب جو مسلم میں ہے، اس میں سے، اس میں سے کوئی بھی ناشخ نیوخ نہیں ہے، جیسا کہ اوپر مفصل ندکور ہوا، بلکہ دونوں میں عزل کی مسلم میں ہے، اس میں ہے، جیسا کہ اوپر مفصل ندکور ہوا، بلکہ دونوں میں عزل کی ممانعت وارد ہے اور دونوں کا مفہوم واحد ہے۔ ہال روایت جابر کو آپ کے ہم فدہب طحاوی حنی نے البتہ منسوخ کہا ہے، تو یہ بقول آپ کے جمالت اور سفاہت ہے، اگر کل علی کے احناف کے اقوال کو آپ ای طرح بتیجہ حتق متصور کریں، تو پھر مطلع ہی صاف ہوجائے، بشرطیکہ تحصب سے بھی علیدہ وجا کیں۔

هوله: اور جوحفرات اس نبی کو کرامیت تنزیبی بر محمول کرتے بین ان کی سخت فلطی ب، اس لئے که اس صورت بین زنده الزی کو گاڑ دینا بھی مکروه تنزیبی سمجها جائے گا۔وهذا باطل! (ص: ٧٠)
ان صورت بین زنده الزی کو تنزیبی نبیس کہتے۔

دونم: اگر تنزیبی بی کہا جائے، جیا کہ بعض کا ندہب ہے، تو اس سے زندہ اڑی کو درگور کرنا مکردہ تنزیبی کوئکر

• علامد يمنى برالله: في حضرت ابوسعيد خدرى بياتن كى حديث مين وارد لفظ "لا عليكم أن لا تفعلوا" كى توجيهه مين الل علم سے مختلف تمن أراء اور اقوال نقل كيم بين، منقوله بالا قول بھى ايك جماعت كى رائے ہے، جو علامه يمنى في باين الفاظ: "فقالت طائفة: ظاهره الإنكار والزجر ... الله " نقل كيا ہے، بعد ازال تيسرا قول وكركرتے موع فرماتے بن:

"وقالت طائفة أخرى: كأنها جعلت جوابا لسؤال قوله: عليكم أن لا تفعلوا أي ليس عليكم جناح في أن لا تفعلوا، وقول هؤلاء أولى بالمصير إليه، بدليل قوله: ما من نسمة... إلى آخره، وبقوله: افعلوا، أولا تفعلوا إنما هو القدر، وبقوله: إذا أراد الله خلق شيء لم يمنعه شيء، وهذه الألفاظ كلها مصرحة بأن العزل لا يرد القدر، ولا يضر، فكأنه قال: لا بأس به، وبهذا تمسك من رأى إباحته مطلقا عن الزوجة والأمة، وبه قال كثير من السلف من الصحابة والتابعين كما ذكرناه. " (عمدة القاري: ٢٠ / ١٩ ٩ ١)

#### 

ہوجائے گا؟ آنخضرت تُلَّیِّمُ نے تو عزل کو''واُدخفی'' فرمایا ہے، پس موؤدہ صغریٰ اور موؤدہ کبریٰ میں جوفرق ہے وہ بین ہے، نہ دونوں ایک ہو سکتے ہیں، نہ دونوں کا تھم ایک۔ فافھہ!

فنوله: اور جوعلاءِ جزاهم الله تعالىٰ فيما بين الحديثين المعارضين تطبق وي ميسخت تكلف ك محتاج موت جي، الرنظرتعق سے ويكھا جائے تو ان كابية تكلف وظل در منقول ايك قتم كى رائے زنى سے برھ كركوئى منصب نہيں ركھا۔ (ص: ابضاً)

ا الم وو متعارض احادیث میں تطبیق دینا دخل در منقول اور رائے زنی ہے، تو پھر بہت سی آیات و احادیث ساقط الاعتبار ہوجا کمیں گی، افسوس کر آپ نے صحیح بخاری کی عداوت میں قر آن مجید و دیگر کتب احادیث سے مجھی ہاتھ دھویا، پچ ہے۔ع

ای کار از تو آیک و مردال چنی کنند

فتو له: نیز جب عزل کرنا جائز ہوا، جیسا کہ بخاری شریف کی حدیث مصرح بالا سے واضح ہے، تو جلق (مشت زنی جوشری اور طبی لحاظ سے نہایت ورجہ کافعل شنیع اور ند موم پایا گیا ہے) میں کون ساعیب ہوگا؟

(الى تولد) جلت جيسے فعل كى جوعند العقل بھى برا اور معيوب ہے، صاف اجادات ہوگا۔ (ص: أيضاً)

**أهنول**: آپ كے فقهاء حفيہ نے جلق كى صاف اجازت دى ہے، چنانچه آپ كى فقه كى كتاب "رد المحتار"

(شامی مطبوعه دهلی) (۳/ ۵۲) میں ہے که ' جس کوزنا کا خوف ہواس کوجلق لگانا واجب ہے۔''

اور فآوی قاضی خان (۱/ ۱۰۰) میں لکھا ہے کہ'' تسکین کی نیت ہے مشت زنی کرنے میں گناہ نہیں ہے۔'' کہئے؟ اب تو (آپ کے ندہب میں) جلق کی صاف اجازت ہے اور اس میں کوئی عیب نہیں!!

حضرت! مبارک ہو، صحیح بخاری کی عداوت کا یہی نتیجہ ہے۔ اِ

میرے پہلو سے گیا بالا سمگر سے پڑا مل گئی اے دل مختبے کفران نعمت کی سزا 

#### جواب مضامين الريشرابل فقدامرتسر:

جو "الجرح على البخارى" ك (ص: 20) سے چلتا ہے، اور "ابل فقه" (جلد٢، ص: ٣، مورده ١٨ شعبان ٢٥ مطابق ٢٤ متبر ع 19 ميل شائع مواتھا، جس كى سرفى يہ ہے:

#### نمبرا: اجتهاد وتقليد:

قوقه: حضرت امام اعظم کا اجتباد بمقابلہ اجتباد امام بخاری در الله کے سیح اور راج ہے اور امام بخاری در الله کے اور امام بخاری در الله کے ایم ایمان پر کوئی بخاری در الله کا اجتباد خلاف قرآن و حدیث ہے، امام بخاری در الله نے اپنے اجتباد متعلق ایمان پر کوئی دلیل قائم نہ فرمائی، بلکہ باوجود یک جونزت جر کیل بالله ایمان اسلام اور احسان وغیرہ کے سوالات الگ بیں، بلا دلیل لکھ دیا کہ: "جعل کله من الإیمان " یعنی ایمان اسلام احسان وغیرہ سب ایمان بی ہم اس کے مقابلہ میں امام صاحب نے مدل فر بایا کہ: " شم العمل غیر الإیمان " النے عمل غیر ایمان عفر ایمان غیر عمل ہے ماں دلیا ہے کہ اکثر ادفات مومن سے عمل اٹھ جاتا ہے، تو یہ کہنا جائز ایمان ہے اور ایمان اٹھ گیا، چیف والی عورت سے نماز چھوٹ جاتی ہے، گر اس کے لیے یہ کہنا جائز نہیں کہ مومن سے ایمان اٹھ گیا یا یہ کہاں کو ایمان چھوڑ دیے کا حکم دیا جائے، حالانکہ شرع یہ کہتی ہے کہ نماز چھوڑ دے اور اس کی قضا کر، اور یہ کچھوٹ ہوا کہ ایمان فرض نہیں کہ اور یہ کہنا جائز ہیں کہ فقیر پر ایمان فرض نہیں۔ ان تمثیلات سے ہم کہنا جائز ہے کہ فقیر پر زکوۃ فرض نہیں گر یہ کہنا جائز نہیں کہ فقیر پر ایمان فرض نہیں۔ ان تمثیلات سے ہم ایک ذی فیم مجھسکتا ہے کہ ایمان اور چیز ہے اور عمل اور چیز ۔ (المحرے: ۲۷۷)

اُ فقول: مجھے ان حفزات کی تکتہ بنجیوں پر انہی کے ساتھ قلق بھی ہوتا ہے اور حیرت ہوتی ہے کہ بیلوگ س جرائت اور بے باکی سے ہدایت کے منکر ہوجاتے ہیں اور دن کورات کہد دینے میں پچھ بھی تال نہیں کرتے؟!

اڈیٹرائل فقہ لکھتے ہیں کہ'' امام بخاری کا اجتہاد (ایمان وغیرہ کاعمل ہونا) خلاف قرآن و حدیث ہے، انہوں نے اس پرکوئی دلیل قائم نہ فرمائی۔'' حالانکہ امام بخاری نے اس دعوے پر بہت می آیات اور احادیث نبویہ پیش کی ہیں، آئھیں آ شوب کرآئی ہوں، یا تعصب کی پٹی بندھی ہوتو اس کا البتہ علاج نہیں، سنے! امام بخاری کتاب الایمان کے ذیل میں فرماتے ہیں: "وھو قول و فعل "پھرآ کے چل کرایک باب یوں قائم کرتے ہیں:

رفاع مَنْ بَعَارِي ( 262 ) عَنَارِي اللهِ عَنَارِي ( 262 ) عَنْ مُعَلَّات بَعَارِي ( ) الله تعالى: ﴿وَتِلُكَ الْجَنَّةُ الَّتِي أَوْرِثُتُمُوْهَا بِهَا اللهِ تعالى: ﴿وَتِلُكَ الْجَنَّةُ الَّتِي أَوْرِثُتُمُوْهَا بِهَا اللهِ عَالَىٰ: ﴿وَتِلُكَ الْجَنَّةُ الَّتِي أَوْرِثُتُمُوْهَا بِهَا اللهِ عَالَىٰ: ﴿وَتِلُكَ الْجَنَّةُ الَّتِي اَوْرِثُتُمُوْهَا بِهَا اللهِ عَالَىٰ: ﴿وَتِلُكَ الْجَنَّةُ الَّتِي اَوْرِثُتُمُوهَا بِهَا اللهِ عَالَىٰ: ﴿وَتِلُكَ الْجَنَّةُ الَّتِي اَوْرِثُتُمُوهَا بِهَا

باب من قان إن الإيمان هو العمل، فقول الله لعالى: ﴿وَلِلْكَ الْجَنَّهُ الَّذِي الْوَرِيْتُمُوهَا بِهَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ ﴾ [الزخرف: ٧٢] وقال عدة من أهل العلم في قوله تعالى: ﴿فَوَرَبِّكَ لَنَسْتَلَنَّهُمُ أَجْمَعِينَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الحجر: ٩٣] عن قول لا إله إلا الله، وقال تعالى: ﴿لَيقُلِ هُذَا قَلْيَعْمَلِ الْعُمِلُونَ ﴾ [الصافات: ٦١] (صحيح بحارى، مطبوعه أحمدى: ٨) "ليتى باب جمل نے كها كدايمان عمل ہے بدليل آيت" اس جنت كم وارث بنائے گئے اپنا عمل

ں بب سے ۔ ' (اس عمل میں ایمان بلاشک داخل ہے) اور اہل علم کی ایک جماعت (انس جائٹ و این کے سبب ہے۔ ' (اس عمل میں ایمان بلاشک داخل ہے) اور اہل علم کی ایک جماعت (انس جائٹ و این عمر جائٹ و عجابد وغیرہ) نے اس آیت '' فتم ہے تیرے رب کی ہم (بروز قیامت) سب سے بوچھیں گے۔ اس چیز ہے جو وہ (دنیا میں) عمل کرتے تھے،'' کی تغییر میں کہا ہے کہ عمل سے مراد لا الداللہ کہنا (اقرارِ توحید) ہے، (اور یکی ایمان کی بہلا زینہ ہے، جے خدا نے عمل فرمایا) ''اس کے مثل عمل کرنے والے عمل کریں ۔'' یعنی ایمان لانے والے ایمان لائیں ﴿ فلیعمل العاملون ﴾ معنی میں " فلیو من المؤمنون"

ے ہے۔ ● پس اس آیت شریفہ میں جی ایک نے ایمان کومل سے تعبیر فرمایا ہے

ان آیات کے علاوہ اور بھی آیات قرآن مجید میں میں، جن سے ثابت ہوتا ہے کہ ایمان بھی ممل ہے، اب سنتے

وہ صدیث جے امام بخاری نے اپنی دلیل میں پیش کیا ہے:

"إن رسول الله عَلَيُّ سئل: أي العمل أفضل؟ فقال: إيمان بالله ورسوله،" ٩ الحديث.

(صحيح بخارى: أيضاً)

'' حضرت ابو ہریرہ فائن سے مروی ہے کہ رسول اللہ تائین سے کسی نے سوال آی کونساعمل افضل ہے؟ تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ خدا اور اس کے رسول کے ساتھ ایمان لانا۔''

یہاں خود حضور طَائِیْز نے ایمان کوعمل فرمایا ، اب اس سے زیادہ کیا جُوت اور دلیل چاہیے؟ اے حضرات ناظرین! 
درا انصاف کو مد نظر رکھ کر ملاحظہ فرمائیے کہ امام بخاری کا دعویٰ (ایمان کاعمل ہوتا) مؤید بالکتاب والسنة ہے ، اسے خلاف و آن و صدیث اور بے دلیل کہنا کس قدر جرائت عظیمہ ہے؟ انصاف کی جان رحم کی امیدوار ہے، رہا یہ امر کہ امام ابوصنیفہ کے نزدیک ایمان غیرعمل ہے، اس کو ہم آیات فہ کورہ و حدیث فہ کور کے خلاف البتہ کہہ سے ہیں کہ امام صاحب کا اجتہاد خلاف قرآن و حدیث ہے، لیکن امام ابوصنیفہ کے نزدیک ایمان عمل القلب کا نام ہے، جے دوسرے لفظوں میں تصدیق خلاف قرآن و حدیث ہے، لیکن امام ابوصنیفہ کے نزدیک ایمان عمل القلب کا نام ہوا، تو اس بناء پر بھی ایمان عمل ہوگیا، اور امام بخاری کا فرمودہ بجا اور درست فاہت ہوا، فرمائے اب تو دونوں اماموں کا اجتہاد متحد ہوگیا؟ \_

<sup>🛈</sup> ويكيس: فتح الباري (٧٨/١)

صحيح البخاري: كتاب الإيمان، باب من قال: إن الإيمان هو العمل، رقم الحديث (٢٦)

لله الحمد که میاں من و تو صلح فناد حوریاں رقص کنان سجدہ شکرانہ زدند ●

علامه عنى حنى عدة القارى (١ /٤١٢) مين فرمات مين:

"إطلاق العمل على الإيمان صحيح من حيث إن الإيمان هو عمل القلب...إلى قوله: فهذا لا نزاع فيه لأحد لأن الإيمان عمل القلب وهو التصديق." (عيني: ١/٢١٧)

و حول میں اور اس کے کہ ایمان عمل معلی کے کہ ایمان عملِ قلب کا نام ہے اور اس میں کسی کو اختلاف نہیں ہے کہ ایمان عمل قلب ہے اور یہی تقدیق ہے۔''

اور ابن بطال نے تو اسے جماعت اہل سنت کا ندہب کہا ہے۔ امام ما لک، امام شافعی، امام احمد اور امام اوزاعی وغیرہ کے یہاں ایمان فعل قلب ولسان و جملہ اعضائے جوارح کا نام ہے۔ان ائمہ پر بھی آپ اعتراض سیجئے۔

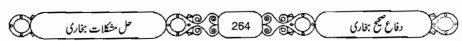
پی امام بخاری کا اسلام و آیان وغیرہ کی بابت بیکہنا: " جعل کله من الإیمان " (بخاری: ۱۲) ب درلیل نہیں ہے بلکہ بجائے خود نہایت کے اور وضح ہے۔ مطلب بیہ ہے کہ ان تمام امور کو (جن کا سوال حضرت جرئیل فی آخر من کو تبعیضیه مانیں) اور کرنا اور بجالانا کمال ایمان سے ہے (اگر من کو تبعیضیه مانیں) یعنی ان امور کی بجا آوری سے ایمان کال ہوتا ہے، یا یہ کہ ایمان مبدا ہے اسلام واحسان کا (اگر من کو ابتدائیکہیں) اس لئے کہ اگر فدا کے ساتھ ایمان نہیں ہے تو اس کی عبادت بھی متصور نہیں ہوئی۔ (عبی مصری: ۱/ ۳٤۱)

پس بوں سجھے کھل اور ایمان میں وہی نسبت ہے جوانسان اور حیوان میں یائی جاتی ہے۔

فتوله: (۱) الله تعالى في قرآن شريف من اكثر مقامات ير فرماي ﴿ إِنَّ الْمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحْتِ ﴾ يعنى جولوگ ايمان لائ اور نيك عمل كئے۔ اس سے ثابت ہوا كه ايمان اور اعمال صالحه دونوں عليحده عليحده چيز بين (الى قوله) علائے نوكا متفقه اصل ہے كه معطوف اور معطوف اليه من مغايرت موتى ہے، پس ﴿ امّنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحْتِ ﴾ كے مابين واؤ عاطفه كا بونا ايمان اور عمل كى مغايرت كے ليے كافى وليل ہے۔ (المحرح: ٧٧)

افتول: اگرایمان وعمل میں مغایرت کلی ہے تو آپ کا بیاعتراض امام بخاری ہی پرنہیں، بلکہ امام ابوحنیفہ پر بھی صادق آئے گا، کیونکہ امام اعظم کے نزدیکے عمل قلب ولسان کو ایمان کہتے ہیں، بہر حال عمل کا اطلاق ایمان پر ان کے نزدیک بھی جائز ہے، لیکن اس مغایرت سے عدم جواز ثابت ہوتا ہے۔ ما ھو حوابکم فھو حوابی! سنے! ایمان ایک فرو ہے ممل کا عمل بمزلہ جنس کے ہے، پس آیت ندکورہ میں ایمان کا ذکر جوعلیحدہ کیا گیا ہے،

<sup>•</sup> شكر بي مير اور تبهار درميان سلح موكى، حوري رقص كرت موع سجده شكر بجالا راى بي -



وه صرف اجتمام شان کے لیے ہے نہ مغایرت کی وجہ سے، اور بیالیا ہی ہے جیسے فدا نے فرمایا:

﴿ فَأَنْجَيْنَهُ وَ أَصْحُبَ السَّفِينَةِ ﴾ [العنكبوت: ٥٠] يعنى نجات دى جم في نوح نايدًا كواور كشي والول كو

اس آیت میں نوح کا ذکر جو علیحدہ کیا ہے، وہ محض ان کی رفعت شان کی غرض سے ہے، ورنہ میہ بدیجی بات ہے کہ اصحاب سفینہ کا ایک فردنو ح ملیٹھا بھی ہیں، اور ایمان کاعمل ہونا خود قرآن مجید کی دیگر آیات سے ثابت ہے۔ جس کی تفصیل گزر چکی ہے۔

اور قرآن مجيد من جو ايمان وعمل بسبيل عطف آئے عين تو اس سے كيا ہوا؟ سورہ عصر من جو ﴿ وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ [العصر: ٣] بسبيل عطف وارد ہے تو كيا تو اسى بالحق وتواسى بالحق وتواسى بالصر اعمال صالحہ من معدود نہيں؟ يا ابوداود من درود ما تورہ من جو " أزواجه و ذريته و أهل بيته " بسبيل عطف وارد ہے، تو كيا الل بيت نى ذريت كى من وائل نہيں؟ ۞ اى قبيل سے آيت مذكورہ ميں بھى بھے \_

اس تقریر سے علامہ عینی کے اس اعتراض کا جواب بھی ہوگیا، جو انہوں نے عمدۃ القاری (ا/ ۱۲۵) میں آیت مرقومہ بالانقل کر کے کہا ہے کہ:

"أكرايمان عمل صالح مين واخل مانا جائے تو عطف علی ارباد فائدہ لازم آتی ہے۔"

وہ یہ کہ یہاں عطف سے جو تکرار ثابت ہوئی ہے، وہ بے فائد نہیں ہے، بلکہ بڑا فائدہ ایمان کامہتم بالثان ہونا

مقصود ہے اور ایمان عمل میں بلائکیر داخل ہے۔ فتد برو او لا تعجلوا ا

# قوله: (٢) الله تعالى ارشاد فرماتا ب:

﴿ قُلُ لِعِبَادِى الَّذِيْنَ امْنُوا يُقِيمُوا الصَّلُوةَ وَيُنْفِقُوا مِمَّا رَزَقُنْهُمُ سِرًّا وَ عَلَانِيَةً ﴾ [إبراهيم: ٣١] "لعين كهدوك يارسول الله ميرك ان بندول كوجوايمان لائع بين كدقائم كرين نماز كواور جارك ديد موع مين سے ظاہراور خفيہ طور يرخرج كريں ـ''

اس آیت میں ایمانداروں کو حکم ہے کہ نماز پڑھواور اللہ کی راہ میں مال خرچ کرو۔ بس قابل غور ہے کہ اگر ایمان نماز زکوۃ وغیرہ ایک ہی بات ہوتی (جیسا کہ امام بخاری ڈطشے کا خیال ہے) تو بیس ملی طرح پر نہ ہوتا۔ یہاں نماز اور زکوۃ کا تکم ان لوگوں کے لیے ہے، جو پہلے ایماندار ہیں، پس اس میں کوئی شک نہیں

- سنن أبي داود: كتاب الصلاة، باب الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم بعد التشهد، رقم الحديث (٩٨٢) الى كى سند أبي داود: كتاب الصلاة، باب الصلاة على النبي سلم على مثل بريه مديث ضعف ب\_ام ابن عدى والطفع حبان بن يباركر جمر جمد شر خراجه فيه ما فيه لأجل الاختلاط الذي ذكر عنه " (الكامل: ٢٤/٣) شرية تقصيل كے ليے ويكھيں: الناريخ الكبير (٨٧/٣) الضعفاء للعقبلي (١/ ٣١٨) ضعيف الجامع، برقم (٢٦٦٥)
- امام يَتَهِى الله نَهُ فَرَوره بِالله صديث ذكر كرئے كے بعد قرماتے إلى: "افرد أزواجه وذريته بالذكر على وجه التأكيد، ثم رجع إلى التعميم، ليدخل فيها غير الأزواج والذرية من أهل بيته صلى الله عليه وسلم وعليهم أجمعين." (سنن البيهقي: ٢/ ١٥١)

کہ ایمان اور چیز ہے اور اسلام واحسان وغیرہ علیحدہ چیزیں ہیں۔ (ص: ٧٨،٧٧)

افتول: صاف کیوں نہیں کہتے کہ اگر ایمان و نماز و زکوۃ ایک ہی ہے تو نماز و زکوۃ کا تھم ایما نداروں کو دینا تخصیل حاصل ہے، جیسا عینی نے عمدۃ القاری (حوالہ ندکورہ) میں کہا ہے۔ اچھا حضرت! تو پھر دوسری آیت کے متعلق آپ کیا فرما کیں گے، جوسورہ نساء میں ہے:

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ امْنُوا الْمِنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ... ﴾ [النساء: ١٣٦]

''بینی اے وہ لوگوں جو ایمان لائے ہو، ایمان لا وَ الله اوراس کے رسول بر۔''

یہاں ایمان لانے کا تھم اضیں لوگوں کو دیا گیا ہے، جو پہلے ہی سے ایماندار ہیں، کیا یہ تحصیل حاصل نہیں؟ کیا ان دونوں ایمانوں میں بھی فرق ہے؟ اور دونوں علیحدہ علیحدہ ہیں؟ آپ یہی کہیں گے کہ مطلب یہ ہے کہ ایمان پر ثابت رہو، تو ہم کہیں گے کہ آیت مسطورہ بالا میں کمال ایمان کا ذکر ہے کہ نماز پڑھو، زکوۃ دو، تا کہ تمہارا ایمان کا اللہ موجائے، لیس ایمان عمل بی ہوا۔ و دو المصلوب!

قوله: (٣) قرآن شریف میں امرکی تصریح ہے کہ مونین ہمیشہ جنت میں رہیں گے اور کفار ہمیشہ آگ جہنم میں، اب دیکھنا چاہے کہ آئید شخص جو خدا اور رسول اور ملائکہ و کتب آسانی پر ایمان لایا ہے لیکن اس نے اچھے عمل نہیں کئے یا ایک شخص فرخین کروکہ) بعد طلوع آ فراب صدق دل سے ایمان لایا اور قبل از وقت ظہر وہ فوت ہوگیا، اب سوال یہ پید ہوتا ہے کہ یہ لوگ ہمیشہ جہنم میں رہیں گے یا نہیں؟ یہ تو بالکل باطل ہے، کیونکہ آگر ایسی بات ہوتو ان کے لیے کفر وایمان مساوی تھہرے، اور شق ٹانی سے تو ہارا دعا ثابت ہے کہ ایمان اور اعمال میں مغایرت ہے۔ (ص: ۱۸۸۸)

أهول: جب اس امريس كى كوبهى اختلاف نهيس سے كدايمان نام سے ممل قلب كا، تو ہر دو مخص ندكور يس عمل قلبي بايا كيا، اس عمل كى بنا پر وہ دونوں دخول و خلود فى الجند كے مستحق ہيں۔ پس خابت ہو كيا كدايمان عمل سے و هو المعراد۔ كہتے اسمجھ كئے؟ آگے چلئے۔

فتوله: ہم حدیث بھی پیش کرتے ہیں، بخاری و مسلم دونوں نے ابو ذرکی حدیث نقل کی ہے (الی قولہ) "وإن رغم أنف أبي ذر" كہتے صاحب! اگر اعمال حنه عین ایمان ہیں تو اعمال قبیحہ عین كفر كيوں نه موں؟ (تا) امام بخاری رائش كا اجتماد نه صرف غلط بلكه خلاف قرآن و حدیث ہے۔ (ص: ۷۸، ۲۷)

أهتول: اوپر بار ہا لکھا جا چکا ہے کہ عملِ قلب کا نام ایمان ہونامتنق علیہ مسئلہ ہے۔ پھر حدیث الى ذر: "و إن زنیٰ و إن سرق" <sup>©</sup> آپ کو کیا مفید ہو عمق ہے؟ کیونکہ اس سارق و زانی میں عمل قلبی (ایمان) موجود ہے، ہاں

صحيح البخاري: كتاب الجنائز، باب في الجنائز ومن كان آخر كلامه لا إله إلا الله، رقم الحديث (١١٨٠) صحيح
 مسلم: كتاب الإيمان، باب من مات لا يشرك بالله شيئا دخل الجنة، رقم الحديث (٩٤)

والم من المناس ا

ا عمال حسنہ کوعین ایمان سمجھنا صرت علطی ہے۔ اوپر لکھا گیا کہ عمل بمزلہ جنس کے ہے، اور ایمان اس کا فرو (نوع) اور جنس عین نوع نہیں ہوتی اور اعمال قبیحہ اگر مطلق کفرنہیں ہیں تو کفر دون کفر کے رشبہ میں ضرور ہیں۔ پس امام بخاری کا اجتہاد ہرگڑ غلط اور کتاب وسنت کے مخالف نہیں ہے، بلکہ بالکل سیح اور مؤید بالکتاب والسنة ہے کہ ایمان واسلام وغیرہ عمل ہیں۔ وقد سر مِراَداً، فافھم!

#### نمبر۷:

اس عنوان کامضمون رساله "الحرح" (ص: ۷۹) میں سطر (۸) سے چل کر (ص: ۸۰) سطر (۲) میں تمام ہوا ہے، اس کامضمون کو پور فقل کر کے دیا ہے، اس کامفصل جواب ہم نے کلی مشکلات بخاری [حصد اول ص: ۱۳۰] میں اس مضمون کو پور فقل کر کے دیا ہے، اس لئے ناظرین سے گزارش ہے کہ "المجرح علی البخاری "کے اس مضمون کا جواب، جواس میں یہاں درج ہے، کل مشکلات حصد اول کے صفحہ مرقومہ میں ملاحظہ فرما کیں اور جھے کے اس مضمون کا جواب، جواس میں یہاں درج ہے، کل مشکلات حصد اول کے صفحہ مرقومہ میں ملاحظہ فرما کیں اور جھے کے حاطوالت سے معذور رکھیں۔

#### نبرسو:

اخبار اہل فقد کے ای نمبر ای جلد ای تاریخ (ص: ۵) میں میری کتاب "العرجون القدیم " کی تقریظ اڈیٹر صاحب نے لکھی ہوئے امام بخاری پر حسب عاد اعتراض جڑویا ہے، وہ تقریظ مع صاحب نے لکھی ہوئے امام بخاری پر حسب عاد اعتراض جڑویا ہے، وہ تقریظ مع اعتراض کے رسالہ "المجرح علی البحاری" (ص: ۸۰) میں بھی طبع ہوئی ہے، جس کی سرخی ہے:
"مشاغل علمی وربوبو"

پونکداس کا جواب مولوی ابراہیم صاحب سیالکوٹی کی طرف سے بہت بسط سے اس وقت اخبار المحدیث امر تسر (مجربیہ ۸ جمادی الاولی ہے میں شاک کر دیں گے، اس معلموں الاولی ہے جس کی طرف ہم نے حل مشکلات بخاری حصہ اول [ص:۸۸] میں اشارہ کیا تھا، اس سے ان شاء اللہ وہی مضمون ہے جس کی طرف ہم نے حل مشکلات بخاری حصہ اول [ص:۸۸] میں اشارہ کیا تھا، اس سے عینی حنی کے اعتراض کی بناء ظاہر ہوجائے گی کہ وہ تحقیق علمی نہیں ہوتی، بلکہ وہ محض حسد اور تعصب کی وجہ سے اعتراض کی بناء ظاہر ہوجائے ہیں، چنانچہ ملا خطہ ہو۔

قوله: آپ (امام بخاری) کی علیت کا بیدهال ہے کہ علم صرف جس کو طلبا سب سے پہلے پڑھتے ہیں، آپ نہیں جانتے تھ، آپ نے "استیاسوا "کو" افتعلوا "کے وزن پر لکھا ہے، کرمانی شارح بخاری نے اس نقص کو چھپانے کی کوشش کی ہے اور کہا ہے کہ یہاں بیان وزن مراد نہیں ہے، اس کے جواب

میں ہم وبی الفاظ نقل کر دیتے ہیں، جو علامہ بدر الدین عنی نے عمدة القاری (ص: ک/ ۳۸۲) شرح بخاری میں اس موقع پر لکھے ہیں: " قوله: و لا بیان الوزن " النح لیخی بیقول کہ بیان وزن مراد نہیں واہیات کلام ہے، کوئکہ اگر اس (امام بخاری) کی مراد وزن کا بیان کرتا نہیں تو یہ کیوں کہتا کہ: "استیاسوا: افتعلوا " یہ عین بیان وزن ہے اور یہ ظاہر ہے کہ ایسی غلطیوں کا باعث علم صرف سے ناواقی ہے۔ پس ایسے بزرگ کو جوعلم صرف ہے بھی آشانہ ہوں مجہدتو ورکنارکوئی نبی بنادے یا خدا سے زیادہ بھی ہے۔ پس ایسے بزرگ کو جوعلم صرف ہے۔ بھی آشانہ ہوں مجہدتو ورکنارکوئی نبی بنادے یا خدا سے زیادہ بھی ہے۔ اس ایسی بنادے یا خدا ہے۔

حالانکہ ای سے تابت ہوا کہ عینی کا ہاتھ علم صرف میں قاصر ہے، کیون امام بخاری جوفرما رہے ہیں، بعینہ وہی بات کتب صرف ولا یعنی اعتراضات کا نمونہ، چنانچہ اس بحث کی بات کتب صرف ولغت میں موجود ہے، یہ ہے امام بخاری پر عینی کے لا لیعنی اعتراضات کا نمونہ، چنانچہ اس بحث کی تفصیل بہت بسط سے ان شاء اللہ اس کے مقام پر آئے گی۔ (ص: ۲۰،۱۹)

گو ایک معنی سے یہ جواب دانا کے لیے کافی و دافی ہے، کین حسب وعدہ ہم اس اعتراض کا جواب بسط سے دیتے ہیں اور اس کے جواب میں ہم تین طریق اختیار کرتے ہیں:

طریق اول: ید کر محیح بخاری کے گئی تنوں میں (جو ہند میں طبع ہوئے اور رائح ہیں)" استیاسوا: استفعلوا " لکھا ہے، جس سے صاف ظاہر ہے کہ امام بخاری نے اس کا وزن باب استفعال سے ظاہر کیا ہے، جو واقعی درست ہے۔ ا۔ چنانچہ محیح بخاری مطبوعہ احمدی جلد اول (ص: ۴۸۰) میں ہے: "استیاسوا: استفعلوا من یئست " یعنی "استیاسوا" وزن پر ہے، "استفعلوا" کے اور مشتق ہے "یئست" ہے۔

۲- ای طرح فتح الباری حامل متن بخاری مطبوعه انصاری وبلی مین بھی تکھا ہے: "استیأسوا استفعلوا" (ب: ۲٤٦/١٣)



س۔ شرح میں حافظ ابن حجر رشاشہ " استفعلوا " بی کوافتیار کر کے فرماتے ہیں:

" وقع في كثير من الروايات: افتعلوا، و الصواب الأول " (فتع البارى: ب: ٢٤٦/١٣)

لينى بعض روايتول (نسخول) مين " افتعلوا "وارد ب، كين صحح اول (استفعلوا) ب-

٧- اى طرح شارح قسطلانى نے بھى بروايت اصلى (جوضح بخارى كے راويوں ميں سے ايك راوى ہے) "استفعلوا" نقل كرك كہا ہے: "هو الصواب "يعنى يهي صحح ہے۔

۵۔ ای طرح مینی نے خود بھی اپی شرح میں شارح کر مانی سے "استفعلوا "نقل کیا ہے (حوالہ ذکورہ)

۲۔ اور ای طرح بخاری مطبوعہ کرزن بریس دبلی میں بھی " استفعلو ا" کھھا ہے۔

پی ان تقریحات کے بموجب معلوم ہوا کہ امام بخاری نے "استیاسوا"کا وزن "استفعلوا" بی بتایا ہے، جو واقعی درست ہے۔ اور جن ننی جات اور روایات میں "افتعلوا" کھا ہے، جیسے بخاری مطبوعہ معرفطیع خرد میں اور متن قسطوا نی میں ہے۔ "افتعلوا" کی بیروایت حسب تقریحات بالا امام بخاری سے درست نہیں، جیسا کہ فتح الباری اور ارشاد الساری کے "استفعلوا" کی نبیت " معرفان السواب " کھنے سے معلوم ہوسکتا ہے۔ ویس امام بخاری پر کوئی اعتراض نہیں آسکتا۔

طریق ٹانی: یہ ہے کہ بالفرض اگرتنلیم کرلیا جائے کہ "استیاسوا" کے بعد "افتعلوا" کی روایت درست ہے، تو اس سے امام بخاری کی مراد وزن ظاہر کرنانہیں ہے، بلکہ باب افتعال کا ذکر اظہار معنی کے لئے کیا ہے، چنانچہ بینی نے اس امر کوخود شارح کرمانی سے قبل کیا ہے۔ (جیسے معرض نے بھی ذکر کیا ہے) اور وہ یہ ہے کہ:

" وقال الكرماني: استياسوا استفعلوا، وفي بعض النسخ: افتعلوا، وغرضه بيان المعنى، وأن الطلب ليس مقصودا فيه، ولا بيان الوزن والاشتقاق ." انتهى (عمدة القاري: ٧/ ٣٨٦)

" كرمانى نے كہا: " استيأسوا " (وزن پر ہے) " استفعلوا" (كے) اور بعض ننوں ميں " افتعلوا" ہے (اس سے ) غرض امام بخارى كى بيان معنى ہے اس ميں طلب مقصود نہيں ہے۔ اور نہ وزن واشتقاق كو بيان

کرنا (مقصود ہے)۔"

اور بھی عبارت حاشیہ مولوی اجمعلی مرحوم حنفی سپارن پوری میں منقول ہے۔ اس توجیہہ پرحقیقت میں تو کوئی اعتراض و جرح نہیں لیکن عینی نے شارح کرمانی کی عبارت نقل کرنے کے بعد کہا ہے کہ" بیتوجیہہ وائی ہے۔" جے معترض نے اور نقل کیا ہے، گرعینی نے اس توجیہہ پرکوئی معقول نقض نہیں کیا، جس سے اس کا وائی ہونا ثابت ہواور لطف بیہ ہے کہ عینی نے جو وجہ بیان کی ہے، اس سے شارح کرمانی کی توجیہہ اور امام بخاری کی مراد کی تائیہ ہوتی ہے نہ کہ تردید، کیونکہ عینی لکھتے ہیں:

"وقوله: إن الطلب ليس مقصودا منه، كلام واه، لأن من قال: إن السين فيه للطلب قال ليس إلا للمبالغة ." (ص: أيضاً)

"كركرانى كا يركبنا كه " استياسوا "من طلب مقصود نيس به كلام وائى به ال لئے جس نے يركبا استياسوا مين (استياسوا مين) طلب كے لئے به اس نے يركبا به كرسين اس جگد مبالغہ كے لئے ہے۔ اس نے يركبا به كرسين اس جگد مبالغہ كے لئے ہے۔ اس اس استياسوا " اپنے باب پرتيس ہے اور استياسوا " اپ باب پرتيس ہے اور اس استياسوا " اپ باب پرتيس ہے اور اس كاسين طلب كے لئے نہيں ہے، يدريگرامر ہے كرسين اس جگد مبالغہ كے لئے ہے يا اس ميس موافقت اقتعال ہے؟ لئين يہ دو يعنى علامه عينى اور شارح كرمانى كے نزويك مسلم ہے كہ يرسين طلب كے لئے نہيں ہے۔ پس عينى كانقش شارح كرمانى كي نزويك مسلم ہے كہ يرسين طلب كے لئے نہيں ہے۔ پس عينى كانقش شارح كرمانى كي " افتعلوا" كي توجيه ميس جو يدوكركيا كداس سے امام بخارى كى مراد وزن كرمانى كي توجيه كو توجيه ميں جو يدوكركيا كداس سے امام بخارى كى مراد وزن النانہيں ہے، بلكہ بيان معنى مقصود ہے، يعنى استقعال ہمنى افتعال ہے، اس كى تائيد خود امام بخارى كے الفاظ سے بھى ہو كئى استقال كى بابت فرماتے ہيں: " من يئست " يعنى اس كا اشتياق ئي بابت فرماتے ہيں: " من يئست " يعنى اس كا اشتياق ئي بابت فرماتے ہيں: " من يئست " يعنى اس كا اشتياق اور پھراس كے مزيد فيد كے وزن ميں اسے دھوكہ ہو جائے اور غطى كر بيٹھے؟ كونكہ وزن ميں غلطى ہوئى اتو وزن كس طرح غلط بتلايا جاسكا ہے؟ و هل هذا إلا عبداب!!

البذامعلوم ہوا کہ امام بخاری نے " استیاسوا " کے بعد " اصطبارا"کا ذکر محض اظہار معنی کے لیے کیا ہے نہ اظہار وزن کے لیے۔

طریق ٹالث: کتب صرف و لغت میں بیمصرح مسطور ہے کہ باب استفعال معنی میں بھی باب افتعال کے موافق ہوتا ہے، چنانچ فصول اکبری میں خاصیت استفعال کے ذیل میں دیگر خصائص کے بعد لکھا ہے:

"وموافقت محرد وأفعل وتفعل وافتعل " يعنى باب استفعال بهى معنى مين مجرداور باب إفعال وتفعل واقتعال على عنى مين محرداور باب إفعال وتفعل واقتعال كومم معنى كلما ب، چنانچ صراح مين به به استفعال اور انتعال كومم معنى كلما ب، چنانچ صراح مين به استفاس اتأس: نا اميد شدن، اور قاموس مين به: كاستياس واتأس، اور لسان العرب مين به: فاستياس منه بمعنى أيس، واتأس أيضاً، وهو افتعل . " يعنى استفعال معنى مين افتعال ك به مزيد برآن بم بيهي كهته بين كما حب ذوق سليم مجهسكا به كه "استياس" مين طلب بوبي نبين كم يكونكه

<sup>•</sup> نصول اکبری (ص: ۴۱۱)

لسان العرب (٦| ٢٦٠) القاموس المحيط (٤ / ٦٦٨) الصراح (١ / ٤٥٤)

ون کی بخاری کی کی وی کات بخاری کی کی کی اداری کی کی دیگات بخاری کی کی دیگات بخاری کی کی دیگات بخاری کی دیگات بخاری

کوئی مخض یاس کا خواہاں نہیں ہوتا بلکہ یاس اس کو حاصل ہوتی ہے اور یہی امر لینی حصول باب اقتحال میں بھی ملحوظ ہوتا ہے، جس کی وجہ سے امام بخاری اور دیگر اہل لغت نے استیاس کو اتأس کا ہم معنی ذکر کیا ہے اور فتح الباری میں تو اس معنی کو روایت کی روسے بھی ذکر کیا ہے، چنانچہ کہا ہے:

"قوله: استياسوا استفعلوا من يئست منه من يوسف وقع في كثير من الروايات: افتعلوا، والصواب الأول، وفي تفسير ابن أبي حاتم من طريق ابن إسحاق: فلما استياسوا أي لما حصل لهم اليأس من يوسف." انتهى (٢٤٦/١٣)

"امام بخاری کا قول ہے: "استیاسوا استفعلوا "النح اکثر روایات میں افتعلوا واقع ہے اور صحیح اول استفعلوا) ہوارا بن ابی حاتم کی تفیر میں ابن اسحاق کے طریق سے آیت "فلما استیاسوا" (کا مطلب منقول ہے) یعنی جہے برادران یوسف کو یوسف این سے ناامیدی حاصل ہوئی۔"

حاصل کلام وخلاصه مرام بیر که " استفعلوا" تو" استیاسوا" کے وزن کے متعلق ہے اور " افتعلوا اس کے معنی کے متعلق، اور اس سے صاف ظاہر ہے کہ اس بخاری کے علم کا نقص ثابت ہونے کے بجائے ان کا علم صرف و فن لغت میں باریک بیں ہونا ثابت ہوتا ہے۔ والحدہ اللہ علی افضالہ۔

## الزام:

"هذا لا عاقبة له " (طحطاوى ١/ ٣٥) لين اس كا يجه فائده نيس

پس آپ نے صرف ونحو وادب وغیرہ کی تھیں سیکھی، اس وجہ سے آپ کے کلام میں کمن ہوتا، بہت غلط بولتے، جیسا کہ''نامہ دانشوران ناصری'' میں ہے:'' گاہے بخنائش بدلحن وغلط آمیختہ ی شد'' ●

پس اؤیٹر صاحب کے آخری الفاط انہیں پر کس خوبی سے عود کر آتے ہیں: ''پس ایسے بزرگ کو جوعلم صرف و نحو ہ عربیت سے بھی آشنا نہ ہوں، مجتہد تو در کنار کوئی نبی بنادے یا خدا سے زیادہ سمجھ لیوے تو اس کو ایسی سمجھ مبارک ہو!'' (الحرح: ۸۱) اڈیٹر صاحب برا نہ مانے گا۔۔

> بد نہ بولے زیر گردوں گر کوئی میری سے ہے یہ گنبد کی صدا جیبی کیے ولی سے

www.muhammadilibrary.com ຽງປະ. ສະພາປະຕິບັນ ເປັນ ເຊີ່ 271 ຊື່ ຊື່ ເປັນ ປຸງປະຕິບັນ

برم:

\_ اس نمبر کامضمون (جوالجرح علی ابخاری میں اڈیٹر اہل فقہ کا آخری مضمون ہے) اخبار ''اہل فقہ'' (جلد ۳ نمبر ۱۳

م: امورخه ٢٢ جمادي الاولى ٢٧<u>٣ اه</u>مطابق ١٣ جون <u>١٩٠٩ع) مين شائع موا تها، جس كي سرخي ميتهي:</u>

# حفرت امام بخاری دخالشهٔ اور ان کی کتاب صحیح بخاری:

فوله: ندان تحريرات كاملل جواب لكصة بين، جوالل فقد بين امام موصوف كى كتاب كى نبست ككه ك

(الى تولى) اس كاجواب ان لوگول كى بساط سے باہر بـ (المحرح: ٨٢)

أفتول: بعون الله وصونه الل فقد كى تمام تحريول كالمل ومعقول جواب اس خاكسار في متعدوطور يوا

ہاورامام بخاری کی جامع صیح پرجس قدر اعتراضات کئے گئے،ان سب کی کما حقدر دید کر دی گئی ہے۔

**قولہ**: امام بخاری کی کتاب بخاری کی نسبت جو ہم لکھتے ہیں، وہ ہمارا اپنا خیال نہیں اور نہ ہم نے بھی اپنی ملرف سے لکھا بلکہ ہمارے علمائے وین بمیشد کی کہتے ہطے آئے۔ (ص: ایصاً)

أفول: آپ تو ينى كى كاس ليس بين، كي كوآتا بى كيا ب، جو آپ اپن طرف سے يحر كبيں عي؟ آپ

لچر با قرار خود بے علم ہیں۔ (ملاحظہ ہو: اہل فقہ، اا جنوری پوداء کالم اص: ۳): ''اس میں پچھ شک نہیں کہ خاکسار الڈیٹر اہل فقہ بالکل بے علم ہے۔'' اور عینی کے حسد اور عناد کا حال اور ان کے اعتراض کی حقیقت حل مشکلات کے

حصداول [ص: ٨٥] يس بخوبى بيان مولك فليطالع شمه!

قوله: کتاب بخاری کے متعلق زیادہ تر مضامین حضرت مولانا مولوی میر عمر کریم صاحب عظیم آبادی کے قلم سے نظیم میں میں ایسان

أفتول: وه بھی ان کی فکر کا نتیجہ نہیں ہوتا، بلکہ عینی کی خوشہ چینی ہوتی ہے۔جس کی حقیقت ان کے جواب میں

الرا ظاہر کی گئ ہے، اتن بات ضرور ہے کہ عمر کریم کا نام البت اس سے روشن ہوگیا اور یہی ان کی غرض تھی۔

فوله: کہا جاتا ہے کہ بخاری کے اصح الکتب ہونے پر اجماع ہے گر ہم بار ہا اپنے مضامین میں دکھا ہے جب کہ مہر تیہ ہر ایک کتاب کو حاصل ہے۔ (ص: أيضاً)

اُفتول: بدرتبہ جلیلہ سوائے سیح بخاری کے ہر گز کسی کتاب کو حاصل نہیں ہے اور جامع بخاری کے اصح الکتب

ہونے پریقینا اجماع ہے، جیسا کہ حل مشکلات [۱۵۳/۱] میں لکھا گیا ہے۔

قوله: موطا امام ما لك بطلف كوبھى يد درجہ حاصل ہے كہ وہ كتاب اللہ كے بعد اصح تسليم كى كئى، مسلم كى نبست بھى ايبا بى خيال كيا گيا ہے، سب سے بردھ كريد كہ چھ كتابيں صحح قرار دى كئيں، چنانچہ صحاح ستہ كا

لفظ عام طور يرخاص وعام كومعلوم ب- (ص: أيضاً)

دفاع فيح بخاري

أهنول: ا\_موطا كواصح الكتب اس وقت كها كياتها، جب بخارى شريف كا وجود بهى ندتها، جب صحيح بخارى تاليف مولى

تو وه حكم ال ير لكايا كيا، چنانجداس يرمفصل بحث بهم حل مشكلات حصداول إص: ١٥٨] بيس كر يك بير-

۲- مسلم کی بابت بھی مفصل بحث ہم حصد اول [ص: ۱۵۵] میں کر چکے ہیں۔

ذاك وأين السمك من السماك ؟!

عوله: ترندى وابن ماجه وغيره باوجود اس كركه اس مين ضعف حديثين بين، جب صحيح بين، توكتاب بخاری کیوں کسی مدیث کے ضعف کی حالت میں صحیح ندرہے گی؟ (ص: ۸۳)

**اُ هنو ل**: سنن اربعه میں جھوایات ازقتم ضعاف بے شک بالاتفاق ہیں، کین جامع صحیح بخاری میں تو سوائے مسج روایت کے حسن تک نہیں ہے، ضعیف یے منی ؟ چنانچہ بکرات و مرات اس پر بحث ہو چکی ہے۔

**قولہ**: حضرت رسول کریم تائیج نے کھیٹیاں کے لکھنے سے صاف الفاظ میں منع فرما وہا تھا۔

حل مشكلات بخاري

**أهول**: مما نعت كابيريهم اس وتت تها، جب قرآن جي بين اختلاط كا خوف تها، جب بيخوف جاتا رما تو خود

حضور مَنْ عَنْجُمْ نے بیچکم منسوخ فرما کرآ خرز مانہ میں ججۃ الوداع میں ابو کہ ممنی وغیرہ کو کتابت حدیث کا حکم دے دیا۔ 🏿 و يكيئ اى حل مشكلات كا [ص: ٩٣] اس كي مفصل بحث " الأمر المدير ع" (١ ١١١١) مين و يكيئ ...

فتوله: اس لئے صحابہ كرام نے خلفائ راشدين كے زمانه تك حديثوں أو ندتو قلمبند كيا اور ند زياده روايت كي \_ (ص: ايضاً)

**اُ هنو ل**: به بھی بالکل غلط ہے۔ حضرت عبداللہ بن عمرو ڈاٹٹؤ' آنخضرت مُاٹٹٹؤ سے حدیث لکھنے کی اجازت لے کر آ پ ہی کے زمانہ میں حدیثیں آ پ ہے سن کر لکھ لیتے تھے، حبیبا کہ مند احمد ادر ابوداود اور خود بخاری میں ہے۔ 🏵 على منزا القياس حضرت ابو هربره وثانتُهُ بهي حديثين لكها كرتے تھے۔ ● ويكھو " الأمر المبيرم" (ص١٢) اور بقدرضرورت روایت بھی کرتے تھے مفصل ویکھو: مقدمه ابن صلاح ۔ •

- صحيح البخاري: كتاب اللقطة، باب كيف تعرف لقطة أهل مكة، رقم الحديث (٢٣٠٢) صحيح مسلم: كتاب الحج، باب تحريم مكة وصيدها وخلاها وشجرها ولقطتها، رقم الحديث (١٣٥٥)
- 🗨 مسند أحمد (۲۷۲/۲، ۱۹۲۱) سنن دارمی (۱۲۷/۱) سنن أبی داود، برقم (۲۶۴۳) فیز ویکیمین: صحیح البخاري، برقم (۱۱۳)
  - ويجيس: سنن دار مي (١/ ١٣٨) كتاب العلم لأبي خيثمه (ص: ٣٢) المدخل إلى السنن الكبرئ (٢٤٣/٢)
    - مقدمة ابن الصلاح (ص: ١٠٣)

فتوله: اس زمانہ کے بعد حدیثوں کے قلمبند ہونے کا سلسلہ چلا گر بدشمتی سے ایسے وقت میں کتابیں تعنیف ہونے لئیں، جب کے حدیثوں سے سینکڑہ گونا موضوع اور غلط حدیثیں رائح ہوگئیں۔ (ص: ایضا) افتول: اجی حضرت! حدیثوں کا قلمبند ہونا عہد نبوی سے ہی رائح ہوگیا تھا اور جب موضوعات کی بحرمار ہوئی تو محدثین کرام (شکر الله سعیهم) نے کھرے کو کھوٹے سے الگ کر دیا۔ ورنہ آج حدیث نبوی کا پتہ بھی نہ ہوتا، خداان کو جزائے خیر دے، آمین ۔

فتوله: آخروہ بشریتے،اور بتقاضائے بشریت ان سے غلطی کا ہونا بقینی تھا۔ (ص: أيضاً)

أفتول: محدثین نے صحت وضعف کے جانچنے کے جو تواعد مقرر کئے تھے، وہ آج تک منہاج العمل ہیں، ان
میں ان سے غلطی کیا واقعہ ہوئی؟ ذرا کھل کے کہنے،اگر وہ تواعد غلط ہیں، تو پھر صحت وضعف میں تمیز کرنے کا صحح معیار
کیا ہے؟ کچھ بیان تو کیا ہوتا!!

فتوله: سب سے پہلے حدیث کے محت وضعف کا ہدار راویوں کے حال پر رکھا گیا (الی قولہ) افسوس کداس میں بھی ایک حد تک نا اتفاقی ہے، چھنی ایسے راوی میں کدایک محدث تو اس کو اچھا سیجھتے ہیں اور دوسرے بزرگ اس پر جرح کرتے ہیں۔ (ص: أيف

افتول: رواۃ پر ہرمحدث کی برح کا اعتبار نہیں کیا جاتا ہورا اصول حدیث کو پڑھیے، جولوگ ائمہ ناقدین و ائمہ جرح وتعدیل ہیں، ان کی مجموی رائے سے راوی مجروح ہوتا ہے اور کٹر ائمہ ناقدین کا مجروح راویوں کے مجروح ہونا ہے اور کٹر ائمہ ناقدین کا مجروح راویوں کے مجروح ہونا ہونے پر اتفاق بی ہوتا ہے۔ بہر حال مدار صحت وضعف علم احوال رجال بی پر رہے، بدلانہیں گیا۔ پس بیشفق علیہ مسلم ہوگیا۔ فافھہ!

منو له: احادیث کے جمع کرتے وقت اپ نہب ومشرب کا خیال بھی رکھا گیا، چونکہ امام بخاری شافعی ندہب تھے،اس لئے ان کو وہی حدیثیں زیادہ بھا کیں، جو ندہب شافعی کی موید تھیں۔ (ص: ایصاً)

اُفتو ل: ہائے تعصب! تیرا ستیاناس ہو!! جناب والا! محدثین نے محض خدا کے لئے احادیث نبولیہ کو جمع کیا ہے، تا کہ طریقہ تحدی کھیل جائے، اس کو کوئی ان کے کلیجہ سے پوچھے، امام بخاری نے تو کئی مقام پر اپنی جامع صبح میں امام شافعی کی تردید کی ہے، وہ ان کے ندہب کی مؤید حدیث پھرکیوں لاتے؟ اصل ہے ہے کہ امام بخاری نے صبح حدیثوں کو جمع کر دیا ہے، اس سے خواہ کسی کے خیال کی تائید ہویا تردید، امام کواس سے سروکار نہیں۔

هذہ ایم نہیں (الی قبل) بخاری کے حدیث کی دور شال کوئی راوی ضعف نہیں (الی قبل) بخاری کے حدیثوں کو جمع کے دیا گئی راوی ضعف نہیں (الی قبل) بخاری کے حدیث کوئی راوی ضعف نہیں (الی قبل) بخاری کے دیا ہے۔

هنوله: اکثر کہا کرتے ہیں کہ بخاری کی حدیثوں کا کوئی راوی ضعیف نہیں (الی تولد) بخاری کے راویوں کے متعلق ایک مستقل رسالہ مولانا سیدعمر کریم صاحب نے بھی لکھا ہے، اس رسالہ کا نام

"الكلام المحكم" ب(1) بخارى ك (12) ضعيف راويوں كا حال لكھا ہے۔ (ص: ٨٤) **أهنو ل**: ہم نے ہمی اس رسالہ كے جواب ميں ايك مستقل كتاب لكھى ہے، جس كا نام " الأمر المبرم" ہے،
جوعرصہ سے شائع و ذائع ہے، اس ميں ان (١٤٥) روات پر سے كل اعتراضات كو اٹھا ديا ہے، اس كے مطالعہ سے معلوم ہوگا كہ واقع بخارى كى حديثوں كا كوئى راوى ضعيف نہيں ہے۔

قوله: اورمولانا مولوی حافظ احمع علی صاحب بٹالوی پروفیسر اسلامیہ کالج لاہور نے ایک مبسوط کتاب غیر مقلدین کی ایک کتاب کے جواب میں کھی ہے، جس کا نام "نصر المقلدین" ہے، اس میں انہوں نے بخاری کے (۱۸۳) ضعیف راویوں کا حال علم اساء رجال کی مشہور کتاب " تقریب التھذیب " سے قل کیا ہے۔ (ص: ایضاً)

افتول: افسوس ہے کہ جھے۔ کتاب باوجود تلاش کے اب تک دستیاب نہیں ہوئی، ورنہ نوراْ اس کا بھی جواب کھ ڈالتا، کیونکہ میں نے امام بخاری کی مافعت کا بیڑہ اٹھا لیا ہے، آپ اسے اگر بھیج دیں تو عین نوازش ہوگ، چر دیکھنے گا کہ اونٹ کس کروٹ بیٹھتا ہے؟!

قوله: امام نووی شرح صحیح مسلم میں ابن صلاح کی نسبت تحریر فرماتے ہیں کہ انہوں نے یہ کہا ہے کہ بخاری اور مسلم کی حدیثیں تطعی الصدور ہیں، اس کے بعد ان الفاظ میں شخ موصوف کا رد کیا ہے: "هذا الذي ذكر الشيخ "النح يعنی شخ ابن صلاح نے جو يہاں و کہا ہے، وہ بہت سے محققین کے خلاف ہے، کوئلہ محققین نے کہا ہے کہ بخاری ومسلم کی جو حدیثیں متواتر نہیں ہیں وہ آ حاد ہیں اور آ حاد سے افادہ خلن ہوتا ہے، (یعنی یقین کے درجہ کوئیس پہنچیں) اور اس امر میں بخاری ومسلم وغیرہ کی کتابیں سب برابر ہیں، کسی میں کچھ فرق نہیں (الی قولہ) محدثین محققین ان حدیثوں پرخن کا اعتقاد رکھتے ہیں۔

(ملحضاً از ص: ۸۶، ۸۵)

أهنول: اچھا تو اس سے کیا ہوا؟ حدیث ظنی بالا تفاق واجب العمل تو ہے، بہر حال صحیحین کی احادیث واجب العمل ہیں، کیکن جناب ذرا سنے تو سہی! حدیث ظنی بھی تو بقرائن مفید یقین ہوتی ہے، جمہور محدثین نے ان قرائن میں کسی حدیث کا صحیحین میں ہونا بھی شا رکیا ہے، ملاحظہ ہو: شرح نخبه، ⁰ ان محدثین میں سے استاذ ابو اسحاق اسنراکینی اور ابوعبد اللہ حمیدی اور ابوافضل بن طاہر وغیرہ ہیں کہ جس حدیث آ حاد کو امام بخاری و مسلم دونوں صاحب روایت کریں، وہ مفید یقین ہوگی نہ ظن کی، اور قرینہ دونوں اماموں کی جلالت شان ہے۔ ⁰ فند ہو!

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٦٠)

مريز تفصيل كَ لي ويكمين: أحاديث الصحيحين بين الظن واليقين للشبخ ثناء الله الزاهدي.

قوله: اس کے بعد امام نووی فرماتے ہیں:

'' بعن بخاری و مسلم کی حدیثوں پر عمل کرنے میں جو امت نے اجماع کیا ہے، اس سے بدلازم نہیں آتا کد امت نے اس است پر بھی اجماع کرلیا ہوکہ بیضرور ہی رسول الله مُلَاثِيْنَ کا کلام ہے۔

اص: ۸۰)

افقول: بالکل ٹھیک ہے کہ محیح بخاری میں سب کلام آنخضرت ناٹیڈ ہی کے نہیں ہیں، کہیں صحابہ کے بھی ہیں، کہیں تابعین و دیگر ائمہ دین و فقہائے امت کے اقوال منقول ہیں، پس جو صدیث مرفوع ہے وہ بلا شک کلام نبی ناٹیڈ ہے اور جو موقوف ہے وہ اقوال صحابہ اور جو مقطوع ہے وہ خن تابعی، وقس علیها، بہر حال کلام نووی سے اتنی بات تو ضرور ثابت مولی کہ بخاری وسلم کی صدیثوں پر مراک نے میں امت کا اجماع ہے۔ فالحمد للّه. ع

بدم تحقَّق و خور سندم عفاك الله عكو تحقَّق •

**قوك**: اب بم أيك اور حواله دية بيل الله

"ولا يرجح ما في الصحيحين أو أحدهما." كبيري شرح منيه: ٣٧٠)

علامہ محمد بن ابراہیم چلی شارح منیة المصلی فرماتے ہیں کہ بخاری وسلم دونوں میں سے ایک کو ترجے نہیں،
اس بناء پر کہا جاتا ہے کہ جن حدیثوں پر بید دونوں منفق ہیں، وہ سب سے زیادہ سیح ہیں، پھر جس کی روایت اکیلی بخاری نے کی ہے، پھر جس کی روایت اکیلے مسلم نے کی ہے، پھر الیمی حدیثیں جو بخاری و مسلم دونوں کی شرطوں پر سیح ہو، پھر بخاری کی شرطوں پر ، پھر مسلم کی شرطوں پر ، پس بیز بردئ کی بات ہے، اس معالمہ ہیں اس تحکم کی تقلید جائز نہیں، کیونکہ کسی حدیث کا اعتبار کیا گیا ہے، پس نہیں، کیونکہ کسی حدیث کا اعتبار کیا گیا ہے، پس جب بیشرطیں بخاری و مسلم کی شروط بیت ہوں کی احادیث کے راویوں میں پائی جائیں تو کیا بخاری و مسلم کی شروط کی اصلیت پر حکم کرنا عین زبروتی نہ ہوگی؟ (ص: ۷۰، ۲۸)

أحول: بداعتراض وراصل ابن البهام كا ب، جس كامفصل جواب بم " الربع العقيم" (ص: ٢٨. ٢٦) يس و ي ي بي -

اولاً: توغیر مدشین جو محدثین کے تواعد مسلمہ پر اعتراض کریں گے، وہ مقبول نہیں، کیونکہ ان کوفن صدیث میں شغل نہیں

برا کمد کرخوش مو، اچھا کہد! اللہ تمہیں معاف کرے۔

www.muhammadilibrary.com

المنطاب باری 276 و 276 و المنطاب باری المنطق باری المنطاب باری المنطاب باری المنطاب باری المنطاب باری المنطق

ٹانیاً: محققین حفیہ نے اس اصول کو (جس پر چلی نے اعتراض کیا ہے) بوی خوبی سے سلیم کیا ہے، علامہ زیلعی حفی کاستے ہیں:

"وأعلى درجة الصحيح عند الحفاظ ما اتفق عليه الشيخان." (زيلعي: ١/ ٢١٩)

'' یعنی جس حدیث پر بخاری ومسلم نے اتفاق کیا ہو، وہ اعلیٰ درجہ کی صحیح ہے۔'' مسرسر معرب میں مسلم نے الفاق کیا ہو، وہ اعلیٰ درجہ کی صحیح ہے۔''

ٹالٹاً: جوروایت علی شرط الشیخین دیگر کتب حدیث میں ہومحدثین اس کو بھی تیجے مانتے ہیں بشرطیکہ وہ تیجین کے معارض نہ ہو، ورنہ تیجین کی حدیث مقدم ہوگی، کیونکہ ان دونوں کے رتبہ وجلالت ِشان کوکوئی بھی نہیں پہنچا۔
دابعاً: ترتیب نہ کورہ پر ہمیشہ محدثین کاعمل رہا ہے، حفیہ اگر تعصب کی وجہ سے نہ مانیں تو اس سے محدثین کے سنہ ہے اصول پر کچھ دھے نہیں آ سکتا۔

آوازی سگال کم نه کند رزق گدا برا

فتوله: اس كے بعد بى علامه و موف فرماتے ہيں: "وقد أخرج مسلم في كتابه "الخمسلم نے اپنى كتاب ميں بہت ہے اور ايما بى بخارى اپنى كتاب ميں بہت ہے اور ايما بى بخارى كتاب ميں بہت ہے اور ايما بى بخارى كم متعلق ايك جماعت نے كلام كيا ہے، پس راويوں كے بارے ميں علاء كے اجتباد پر دارو مدار ہے۔

ا فقول: کلام تو قرآن مجید ربھی کیا گیا ہے، خدا کی ذات ربھی اعتراض ہوا ہے، پھراس سے کیا ہوتا ہے؟ بخاری ومسلم کے روات پر جو جرحیں کی گئی ہیں، محدثین نے ان کے جوالات بھی دندان شکن دیئے ہیں، صاحب دراسات فرماتے ہیں:

"أجابوا عن ذلك مما جعلوه هباءً منثوراً . " (ص: ٢٧٦)

"بعنی محدثین نے ان تمام جرحوں کا ایسا جواب دیا ہے کہ ان اعتراضات کو پراگندہ غبار کی مانند کر دیا ہے۔" فتو له: اس کے بعد علامہ موصوف بی بھی فرماتے ہیں کہ راویوں کے حالات ہیں گر بڑ ہے: "و کذا فیمن ضعف راویا، وو ثقه الآخر " یعنی ایک راوی کو ایک تو ضعف بتاتا ہے اور دوسرا اس کومعتر ظاہر کرتا ہے۔ (ص: أیضاً)

**أهنو ل**: اس كا جواب او پر دیا جا چكا ہے كہ جرح میں ہمیشدائمہ ناقدین كے اقوال كا اعتبار كیا جاتا ہے، جو ائمہ فی الجرح والتعدیل مانے گئے ہیں، پھر جرح بھی وہ مقبول ہوتی ہے، جومفسر ہو، اس كے اسباب مبین ہوں، ورنداس پر تعدیل مقدم ہوگی۔ وقد مر مراراً

قوله: اگر بم كتاب بخارى كى احاديث يركوئى كلام كرتے بين تو اس مين ماراكيا قصور ہے؟ بم تو

www.muhammadilibrary.com

277 گونگات بخاری کا موجکات بخاری کا دیگات بخاری کا دیگ

سلف صالحين ك نقش قدم پر چلتے ہيں۔ (ص: أيضاً)

أفتول: سبحان الله! كياكبنا ب؟ اگرآ بايخ تول بين سيح بين اور واقعى سلف صالحين كى اتباع كرتے بين، تو جس طرح انہوں نے سيح بخارى كو "أصح الكتب بعد كتاب الله "كها ہے اور مانا ہے، آ ب بھى تسليم يجئ اور جامع صيح پر احتراضات كرنے جھوڑ د يجئ! ورندآ بي بھى "أحد الكاذبين" من موں كي!

فتو له: اگر ہم یا ہمارا کوئی مضمون نگارامام بخاری کی کسی خلطی کودکھاتا یا کسی صدیث پر بحث کرتا ہے (الی قولہ) عمدہ طریق ہیہ ہے کہ ہرایک معاملہ پرعلمی بحث کی جائے۔ (ص: أيضاً)

ا فی اور کسی الله الله وقت کی جائے گی، جب مضمون بھی علمی ہواور کسی عالم کی قلم سے لکلا ہو، ورنہ جس کو اپنی بے علمی کا خود اقرار ہو، اس کے مضمون کی طرف توجہ کرنا چندال مفید نہیں ہوتا، تاہم یہ ہمارا ہی حوصلہ تھا کہ آپ کے کل مضامین کا علمی طریق سے جواجہ دے دیا، ماننا نہ ماننا آپ کے اختیار میں ہے۔۔

مانو نہ ہانو جان جہاں افتیار ہے ہم نیک و بد صنور کو سمجھائے جاتے ہیں

جواب مضامين عبدالله طالب العلم بهارى:

# جواب الجواب:

قوله: جموث موث این فرضی مجتمد مرحوم امام بخاری کو فلک الافلاک پر پہنچانے میں حتی الوسع آپ نے دانستہ کوئی وقیقہ اٹھانہیں رکھا۔ (ص: أيضاً)

افتول: دنیا میں اصلی مجتد صرف ایک امام بخاری ہی ہوئے ہیں، جو واقعی اس قابل ہیں کہ ان کا رتبہ فلک الافلاک ہے بھی بالا ہو، ان کے علاوہ ہاتی اور نام کے مجتمد ضرور تھے، امام بخاری کا مجتمد ہونا ایک ایسا بدی مسلد ہے کہ اس کے لئے دلیل کی ضرورت ہی نہیں ہے۔ ع۔

آفآب آم ر<sup>ای</sup>ل آفآب

قوله: امام حسين طينة كوعراقيول في كل دكه اور درد كساته شهيد كيا- (ص: أبضاً)

www.muhammadilibrary.com را من المنظمة المنظم

ا فقول: عراقیوں نے نہیں بلکہ کوفیوں نے ان کوشہید کیا، کیئے! کوفہ والوں کے ایسے ہی کرتوت پر آپ نازال میں؟ یج ہے: الکوفی لا یوفی! (چرز!)

قوله: بیلوگ درحقیقت مسلمان بی نبیس ان کی انسانیت اور آ دمیت بی میس کلام ہے۔ (ص: ۸۸) افغول: واقعی جولوگ امام بخاری اور جامع صحیح بخاری پر نکته چینی اور اعتراض کرتے ہیں، ہم بھی ان کومسلمان

کیا انسان ہی نہیں سجھتے اور آپ کے خیال پر صادکرتے ہیں۔مولانا روم نے ایسے ہی حضرات کی بابت فرمایا ہے:

اینکه می بینی خلاف آدم اند 🐧 اند 🐧 اند

آه ہ

اخبار نبی سے بیہ عدادت ہو اس پر اسلام کا دعویٰ کریں اعداءِ بخاری

فتو له: فرمایئے تو سبی! کبا امام ابوصیفر ڈاٹند کبا امام بخاری دِطْٹید کبا آ سان کبا زمین کچھ بھی لگاؤ

ے؟ -ع

چه نبت خاک آگاریا عالم پاک (ص: ایشاً)

افقول: چی کہتے ہو! امام بخاری اور امام ابوصنیفہ میں کچھ بھی لگا و بھی ہے، امام بخاری حامل سنن سید المرسلین، رافع لواء شافع المدنیین ، حافظ حدیث سید الرسل، ناشر مواریث فخر الآخر و الاول سے اور امام ابوصنیفہ صرف قیاس کرنے میں امام تھے، احادیث نبوی سے شغل ہی نہ تھا، دیکھوطحطاوی وغیرہ کی لیس کجا آفتاب اور کجا ذرہ سراب ؟ شتان بینهما!! ۱۹: ۱۹ من مارس کا مراحل کے جسر جلس الثان جی سے متعدد میں کہ بتایا میں ام سناری طفل کا سے بھی متعدد

قوله: قاضى ابن ابى كيلى وغيره جيسے جليل الثان جن كے مقابله ميں امام بخارى طفل كتب بهى متصور

نہیں تھے۔ (الی قولہ) الله الله! امام بخاری" کے آمدی و کے پیرشدی۔" (ص: ۹۰)

الم بخاری نے چونیں ابن ابی لیلی وغیرہ بچاروں کی کیاحقیقت ہے؟ جن کے اجتباد کی امام صاحب نے چوغلطیاں نکالیں، امام بخاری کے مقابل میں دنیا کے محدثین وفقہاء سرگوں ہیں، ابن ابی لیلی بچارہ پانی بجرے! عنو لله: امام بخاری شافعی طریقے کے ایک مقلد تھے۔ (الی تولہ) مقلد کے سوا مجبرتد ہوتے تو کس طرح

موتے؟ (ص: أيضاً)

أفتول: امام بخارى كومقلد كهنا ايها بى ب جيسے سفيد كوسياه اور دن كورات كهنا، تعجب ك جو حضف اپنى كتاب

جے تو ؟ دمیت کے خلاف دیکھے، ایبانہیں، آ دی بی آ دی کے خلاف ہے۔

طحطاوی (۱/ ۳۵)

وفاع مج بغاري 279 هج عاري على المحالات بغاري

میں امام شافعی کی جابجا تر دید کرے، وہ بھی ان کا مقلد کہا جائے؟ امر واقعی پیے کہ امام بخاری ہر گز مقلد نہ تھے، بلکہ خود مجہزد تھے، اس کی بحث میں بہت ہے رسائل میں کر چکا ہوں۔

فوله: بخاری پرستوں کو بیسوجھی ہے کہ (الی قولہ) امام بخاری کے سر پر اجتہاد کا عمامہ اور فقاہت کی وستار لیٹے ! (ص: أیضاً)

افتول: امام بخاری کے سراجتهاد و نقابت کا سبرا خود خدا نے باندھ دیا تھا، جس کا نمونہ جامع صحیح بخاری ہے، اگر امام پرست پیر پرست ہوئی پرستوں کو نہ سو جھے تو اس کا علاج نہیں۔ یہاں تک تو غنیمت ہے، لیکن اخبار ''اہل فقہ' (جلد نمبر ۹ ص: ۵ مور خد ۲۸ ستبر ۲ کے 13) میں جوتم نے بدسرخی '' ہر فرعونے راموئ' بیلکھا ہے کہ'' ان کی دلی خواہش بیتی کہ آخری نبوت کا سبرہ امام بخاری معصوم کے سر پر باندھ دیا جاتا تو بہتر ہوتا۔'' بیتمہاری غایت درجہ شقاوت کا نتیجہ ہے۔ امام ابو جی ہے کہ سرجس طرح تمہاری جماعت نے نبوت وعصمت کا سبرہ ان کی تقلید و انباع میں باندھا ہے، ای طرح دوسروں کو بھی تیاں کرتے ہو؟ بچ ہے: " المرء یقیس علی نفسه " ، امام بخاری بین باندھا ہے، ای طرح دوسروں کو بھی تھی مور نہ ہوا ، خدا تم کو بیاچہ میں مفصل مرقوم ہوا ، خدا تم کو بیابیت دے۔ آ میں

فتو له: امام بخاری صاحب کومقلد کہتے ہیں، اگر کہتے ہیں تو اس وجہ سے کہتے ہیں کہ بڑے بڑے لوگ ان کو تقلید کی کری پر بھا گئے، دیکھو: ''قسطلانی شرح بخاری جلد اصفحہ ۳۲ مطبوعہ مصر، قال التاج السبکی: ذکرہ یعنی البخاری، أبو عاصم فی طبقات أصحابا الشافعی " (ص: ۹۱)

أفتول: اس كا جواب بهم رساله "الريح العقيم" (ص: ٣٠ ) والعرجون القديم (ص: ١٢ ، ١٥) اور حل مشكلات (١/ ١٠) مين مفصل و ي ي بين كه ابوعاصم في صرف توافق في المسائل كي بنا پر اهام بخارى كو (غلطى سے) شافعى كهدويا ہے، ورند حقيقت مين امام بخارى مجبتد مستقل سے، بين كه امام احمد بن حنبل مجبتد اور صاحب فد بب مستقل بين اليكن ان كو بھى مصف طبقات شافعيد في شافعيوں مين شاركر ديا ہے، اس بنا پر حنبلی شافعي ايك بو جا كين مستقل بين اليك بو جا كين ان كو بھى مصف طبقات شافعيد في شافعيوں مين شاركر ديا ہے، اس بنا پر حنبلی شافعي ايك بو جا كين كي مالانكه بيد بدابتاً غلط ہے۔ ابوعاصم كے قول كي آج تك كى في بين منابعت نبين كى، بين اس كا بھى غلط بونا ظامر ہے، امام بخارى تو مجبتد بن كى كرى كے صدر نشين شے ۔

قوله: نواب صديق حسن خان جنبول نے اپنے اتحاف بيس سيس ول محدثين كوشافع كھا ہے، اور اپنے تعنيف الحطة بين امام مسلم كوشافع كھا ہے۔ الخ (ص: ايضاً)

**أهنو ل**: نواب صاحب ممدوح صرف ناقل جی اور نقل شے اس امر کوستر منہیں کہ ناقل کا بھی وہی مذہب ہو، مشہور ہے: '' نقل راچی عقل؟'' پس ہیالزام صحیح نہیں۔ www.muhammadilibrary.com دام کی محادی الله کی داری کی کی داری کی داری

فتو له: ہم بے جمت و بر ہان کے مان بھی لیں کہ واقعی بخاری کی کتاب اس منصب کی (اصح الکتب) ہے (الی تولد) تم مسئلہ شہادت امام حسین میں کلام کر کے بخاری اصح الکتب کو ہماری خاک میں ملا رہے ہو۔ (تا) اس کے اوراق کو پانی میں گھول کر پی جاؤ۔ (ص: ۹۲)

أفنول: صحیح بخاری کے مانے والوں اور اس کی حدیثوں پر عمل کرنے والوں میں سے کسی نے بھی واقعہ شہادت امام حسین کا انکار یا کسی متم کا کلام نہیں کیا اور نہ کرسکتا ہے، پس اب تو آپ کے فیصلہ سے بی صحیح بخاری کا اصح الکتب ہونا باتی اور ثابت رہا، اور اس کا اصح الکتب ہونا بلا جمت و بر ہان ہر گزنہیں ہے، بلکہ با جمت و بر ہان ہے، حل مشکلات کا حصہ اول [ص: ۱۵۴] برطور، یا گھول کریی جائا!

فتوله: ندى كوئى قول پيش كياكدامام بخارى كوائمه مجتدين مين شاركرت يي- (ص: أيضاً)

أهنول: اگر حفيوں كا قول عن جا ہيں تو سنے: شاى حفى كے استاد علامہ اساعيل مجلونى حفى الى كتاب "الفوائد الداري" ميں امام بخارى كى سبت كھتے ہيں: "كان محتهدا مطلقا "اور شخ ابوالحن سندى مدنى حفى ترجمہ بخارى (مصرى) ميں كھتے ہيں: "والصحيح أنه محتهد "اور اى الفوائد الدرارى ميں سخاوى كا قول امام بخارى كمتعلق "كان محتهدا "اور ابن تيميد كا قول "إنه إمام في الفقه من أهل الاحتهاد "منقول ہے، • كہتے إنسكين ہوئى؟

فتو له: کبال بخاری ش ان کا اجتباد ہے؟ کبال ان کی فقامت کی بھلا امام بخاری کو فقامت اور اجتباد سے کیا واسطہ؟ ع علع از زایا کبوتر چه کار؟

اتن سجھ اتنا وباغ بھی تو ہو (الی تولہ) لنگرا لولہا مضمون آپ کے امام صاحب نے بخاری کے عنوان ابواب میں لکھ کراپنے سرمایہ قابلیت کا نمونہ پیش کیا ہے۔ (ص: أيضاً)

أفتول: استغفرالله! اس دريده وين كابدله خداى دے كار جناب! محدثين كابيمسلمه جمله ب

" فقه البخاري في تراجمه " (قطلانی) ام بخاری کی فقابت ان کے ترجمہ باب سے معلوم ہوتی کے معلوم ہوتی ہے، لیکن سجھنے کو عقل کامل اور دیکھنے کو چھم بینا چا ہیے۔ امام بخاری کے فہم اور دماغ کے مقابلہ میں آج کک کی کافہم و دماغ فاہر نہیں ہوا، ان کے مضامین کو جو کلام رسول ہیں، نظر الولہا کہنا آپ کا کمال ایمان ہے۔ شرم!!

<sup>•</sup> اس کی تفصیل گزر چکی ہے، دیکھیں: سیرة البخاری (ص: ۱۷۱)

الساري للقسطلاني (۱/ ۲۰)

ر فاع سنج بخاری کی کی دور کا کی کی کی دور کا دیکات بخاری کی دور کا دیکات بخاری کی دور کا دیکات بخاری کی دور کا دور کا دیکات بخاری کی دور کا دور کار کا دور کار کا دور کار کا دور کا دور

فتو له: بخاری کے عنوان ابواب میں اجتہاد کیا ہے؟ اس کا عنوان ابواب تو خود کرم پر ہاتھ رکھ کر آٹھ
آٹھ آنسورورہا ہے اور امام بخاری کو دعائے خیر کے ساتھ یا دکرتا ہوا کلیجہ پیٹ پیٹ کر المجمن عام میں
بیان کررہا کہ بھلا امام بخاری کا ہم نے کیا بگاڑا تھا کہ بچھے ایسی احادیث کے مضامین کے ساتھ کر دیا ہے
کہ یک دم برگا تکیت ہے اور ہمارے بے لگاؤ ہونے پر بخاری کے شراح ایک طرف طرح طرح کی
بھبتیاں کررہے ہیں اور طلبہ ایک جانب فتم قتم کے مضحکے اڑا رہے ہیں، عنوان ابواب بیچارہ تو امام بخاری
سے سخت برا فروخت ہے اور ان سے غایت غیظ وغضب میں مبتلا ہے اور تم عنوان ابواب کو امام بخاری کے
اجتہاد وفقا ہت برشاہ تھم ہراتے ہو۔ (ص: ۹۳)

افتول: ہاں صاحب ہاں! امام بخاری کے اجتہاد و نقاجت پر عنوان ابواب ہی شاہد کامل ہے، آپ نے چونکہ مدرسہ اہل عدیث کو چھوڑ دیا اور تعصب کی پٹی کھول کر صحیح بخاری نہیں پڑھی، اس لئے آپ کی ظاہر نظر میں ترجمہ باب عدیث سے بے لگاؤ معلوم ہوتا ہے اور مطابقت ظاہر نہیں ہوتی، سننے مطابقت و بنی ہر کہ ومد کا کام نہیں ہے، صرف خاص لوگ جو اس فن میں مہارت تامہ رکھتے ہیں، انہیں کو مطابقت معلوم ہوتی ہے۔ آ ہے آپ کو ذرا مطابقت کی تشریح و تشیم سنا دوں (گومیں اس کو مفصل حل مشکلات المسال استال میں کھتا یا ہوں)

مطابقت کی دوقشمیں ہے:

ا۔ لفظی۔ ۲۔ معنوی۔

مطابقت لفظی سے ہے کہ جو الفاظ ومضمون حدیث میں ہوں، وہی باب میں بھی ہوں، سیح بخاری میں سے تتم بھی ہے، اور مطابقت معنوی کی تمین قسمیں ہیں:

ا مطابقت بطريق عموم ٢ مطابقت بطريق خصوص ٣ مطابقت بطريق اشنباط

ان تنزوں میں تیسری مطابقت بہت مشکل ہاورای سے اجتہاد کا کمال معلوم ہوتا ہے، امام بخاری نے مطابقت کی ان تنزوں میں تیسری مطابقت بہت مشکل ہے اور اس سے اجتہاد کا کمال معلوم ہوتا ہے، امام بخاری نے مطابقت کی ان تنزوں قسموں کو بھی استعال کیا ہے، کی تیسری قشم کو بکٹر ت بیان کیا ہے، جس سے ان کے اجتہاد کا حدود جد ذروہ کمال پر پنجینا معلوم ہوتا ہے، اور مطابقت بطریق الاستعاط ہے ہے کہ ظاہر نظر میں مضمون حدیث و ترجمہ باب میں کوئی تعلق معلوم ہو، بلک خلاف معلوم ہو، بلک خلاف معلوم ہو، بلک خلاف معلوم ہو، بلک خلاف کی ضرورت ہے، جسیا کہ آ میان شاہ اللہ آپ ملاحظہ کریں گے۔

قو له: اگرتمهیں ماری بات بریقین نه مو، تو بخاری کھول کر دیکھو:

اول: باب هل على من لم يشهد الجمعة غسل من النساء والصبيان وغيرهم. "كيا الشخص يرجونماز جمعه من حاضرنه بوشل بي؟ لعني عورتوں اوراز كوں وغيره ير-"

"عن ابن عمر قال: كانت امرأة لعمر تشهد صلوة الصبح والعشاء في الحماعة في المسحد، فقيل لها لم تخرجين، وقد تعلمين أن عمر يكره ذلك ويغار؟ قالت: وما يمنعه أن ينهاني؟ قال: يمنعه قول رسول الله عُلِيله: لا تمنعوا إماء الله مساحد الله ."

(بخاری: ۲/۱ مطبوعه مصر)

''ابن عمر سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ عمر را اللہ کہ میں عشاء اور صبح کی جماعت میں حاضر ہوتی تھیں، ان کولوگوں نے کہا کہ تم کیوں لگلی ہوں، حالانکہ تم جانتی ہوکہ حضرت عمر را اللہ است کو نالپند اور غیرت معلوم کرتے ہیں؟ تو حضرت عمر کی بیوی نے جواب دیا کہ پھر جھے کو باز رکھنے سے ان کو کس چیز نے دوکا؟ تو انہوں نے کہا کہ جناب رسول اللہ اللہ کا کہ ہوں کے اشارہ کنا ہے سے اس حدیث کے عنوان باب کے مضمون سے لگا تو ہو۔ (ص: ایضا ہی

افتول: اس كا جواب بهم رساله "الحرى العظيم" (ص: ١٧) يس دے چكے بين كه امام بخارى باب ندكور كت من باخ روايتيں لائ بين، بہلى تين روايتوں بيس مطابقت بطريق خصوص و بطريق عموم ہے، جن بيں عشل كے متعلق باب اور حديث ميں صريح مطابقت ہے، باتى دو بيكى روايتوں ميں باب سے مطابقت بطريق استنباط ہے، چنانچہ بگوش ہوش متوجہ ہوكر سنتے!

امام بخارى نے باب كر جمد ميں ايك اثر ابن عمر بايں الفاظ ذكركيا ب (جمعرض نے تصدأ جمور ويا ہے): "و قال ابن عمر: إنما الغسل على من تحب عليه الحمعة "

جس سے امام ہمام کی غرض ہے ہے کہ جس پر جمعہ فرض نہیں ہے، اس پر جمعہ کا عنسل بھی نہیں ہے، مطلب ہے کہ عنسلِ جمعہ نمازِ جمعہ کا تابع ہے، پس عورتوں اور بچوں وغیرہ پر جمعہ فرض نہیں ہے، لہذا اس کے لئے عنسل بھی ضروری نہیں۔ اب حضرت عمر ٹائٹ کی بیوی والی حدیث سے اور باب سے اس طریق پر مناسبت ہوئی کہ اس سے پہلی حدیث میں نہ کور ہے کہ'' آنخضرت ٹائٹ کے نوروایا: عورتوں کورات کے وقت مجد میں آنے کی اجازت دے دیا کرو۔'' اور اس حدیث (حضرت عمر کی بیوی والی) میں آپ کا بیفرمان ہے کہ'' خدا کی بندیوں کو خدا کی مجدوں سے نہ روکو۔'' میں صدیث (حضرت عمر کی بیوی والی) میں آپ کا بیفرمان ہے کہ'' خدا کی بندیوں کو خدا کی مجدوں سے نہ روکو۔'' ہی حدیث میں رات کے وقت کی قید ہے اور دوسری مطلق ہے، اور علم اصول کی رو سے مطلق کو قید پر حمل کیا جاتا ہے، بیس امام بخاری نے دونوں حدیث بی کو اکٹھا ذکر کر سے سمجھایا کہ حضرت عمر کی بیوی کے ذکر والی حدیث جومطلق ہے، وہ پہلی مقید حدیث پر محمول ہے، مطلب سے ہوا'' کہ عورتوں کو رات کے وقت مساجد میں آنے سے مت روکو۔'' کیونکہ دونوں روایتیں حضرت ابن عمر واٹھا نے مروی ہیں، بیس جب بیہ معلوم ہوگیا کہ حدیث میں جورتوں کے لیے کیونکہ دونوں روایتیں حضرت ابن عمر واٹھ نے مروی ہیں، بیس جب بیہ معلوم ہوگیا کہ حدیث میں جورتوں کے لیے کیونکہ دونوں روایتیں حضرت ابن عمر واٹھ نے سے مروی ہیں، بیس جب بیہ معلوم ہوگیا کہ حدیث میں جورتوں کے لیے

معدیں آنے کی اجازت ہے، وہ رات کے وقت کے متعلق ہے، تو اب ظاہر ہے کہ جمعہ تو دن کی نماز ہے نہ رات کی، پس عورتوں اور لڑکوں پر جمعہ واجب نہ ہوا، اور جب جمعہ واجب نہ ہوا تو عسل جمعہ بھی واجب نہ ہوا۔ اور یہی ترجمۃ الباب کا مضمون تھا، لہذا حدیث اور ترجمۃ الباب میں بوی باریک مناسبت ہوئی۔ والحمد لله.

اب سننے کہ آپ کے واجب التعظیم بزرگ علامہ مینی حنی بھی اس صدیث کی مناسبت کے متعلق یہی کہتے ہیں، جوہم نے بیان کیا ہے، چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

"هذا الحديث مطلق، والذي قبله مقيد، فكأن البخاري حمل هذا المطلق على ذاك المقيد، فإذا كان كذلك، يكون المعنى: لا تمنعوا إماء الله مساحد الله بالليل، والجمعة تخرج عنه لأنها نهارية، فحينفذ لا تشهدها، ومن لا يشهدها ليس عليه غسل، فحصلت المطابقة بينه وبين الترجمة بهذا الطريق، فافهم!" (عمدة القاي: ٣/ ٢٧١، ٣٧٣ مصري)

'' یہ حدیث (زوجہ عمر والی) مطلق ہے اور اس کے پہلے والی مقید، گویا امام بخاری نے اس مطلق کو اس مقید برمحمول کیا ہے، اس صورت میں مطلب بیہ ہوگا کہ خدا کی بندیوں کو خدا کی مجدوں سے رات کے وقت نہ ردکو، جمعہ اس سے نکل جائے گا، کیونکہ وہ نماری (دن کا) ہے، اس وقت میں عورتیں جمعہ میں حاضر نہ ہو، اس پر عسل نہیں ہے، اس طریق سے اس حدیث اور ترجمہ باب میں مطابقت حاصل ہوجاتی ہے۔ فافھہ !''

عوله: دوم "باب التكبير <sup>0</sup> للعيد " موري جانا عيد كي نماز كيلي \_

عن البراء قال: خطبنا النبي مَنْكُمْ يوم النحر أن أول بتدايه في يومنا هذا أن نصلي ثم نرجع فننحر، فمن فعل ذلك فقد أصاب سنتنا، ومن ذبح قبل أن يصلي، فإنما هو لحم عجله لأهله ليس من النسك في شيء، فقام خالي أبوبردة بن نيار فقال: يا رسول الله أنا ذبحت قبل أن أصلي، وعندي جذعة خير من مسنة، قال: اجعلها مكانها، أو قال: اذبحها، ولن تحزي جزعة عن أحد بعدك . (بخاري: ١١٠/١ مطبوعه مصر)

''براء سے روایت ہے کہ بقرعید کے روز جناب رسول الله تُؤَلِّئُ نے وعظ فرمایا، جس میں ارشاوفرمایا کہ آج بقرعید کے دن پہلاکام بیہ ہے کہ نماز پڑھو، اس کے بعد لوٹوں تو قربانی کرو، جس نے اس طرح کیا اس نے ہمارے طریقہ کو پالیا اور جس نے قبل نماز کے قربانی کی وہ قربانی نہیں بلکہ اپنے اہل کے لئے گوشت کیا، راوی کہتے ہیں کہ ہمارے مامول ابوبروہ بن نیار کھڑے ہوئے اور کہا یا رسول اللہ میں نے

نماز کے قبل ذریح کی ہے اور میرے پاس چھ مہینے کا کمری کا بچہ ہے، جو ایک سال کے بیجے سے نکلتا ہوا ہے، آپ نے فرمایا اس کے بدلے کر لو۔ یا آپ نے یوں ارشاد کیا: اس کو ذریح کر ڈالو اور بیتمہارے بعد کسی کوروائیں۔''

دیکھواس مدیث میں بھی کوئی ایسالفظ نہیں کہ جس سے عید کی نماز کے سویر ہے جانا مفہوم ہوتا ہو۔ (ص: ۹۱)

افتو ل: عید کی نماز میں سویر ہے جانا اس جملہ "آج کے دن سب سے پہلا کام بیہ ہے کہ نماز پڑھیں۔" سے نہایت واضح طریق پرمفہوم ہوتا ہے، لیکن سجھنے کوفہم متنقم وطبع سلیم درکار ہے، سنئے جب آنخضرت مُنَّافِیُّم نے فرما دیا کہ آج سب سے پہلے نماز پڑھنی ہے، تو صبح سے عید کا سامان اور نماز کی تیاری کرنی ضروری ہوئی اور کسی کام میں مشغول ہونا تو رہ گیا، بلکہ سارے کاموں کا کرنا نماز کے بعد موقوف رہا اور اینے روزانہ کاموں کے علاوہ ابھی قربانی

کرنی ہے اور بقرعید میں بھوکے جانا جہتا ہے، کیونکہ ای قربانی کے گوشت سے ابتداءخور دونوش کرنی چاہیے۔ اس کی سے البندا پس ان سب کے لحاظ سے نماز کے لیے حلدی کرنامتعین ہوا اور جلد نماز ادا کرنے کوسویرے جانا لازم ہے، البندا اس مبادرت سے تنبکیر (سویرے جانا) ذہن میں آئی اور مناسبت نہایت عمدہ طریق سے ظاہر اور ثابت ہوگئ۔ آپ کو اگر میرے اس بیان میں کوئی شک و شبہہ ہوتو اپنے بوٹ کی گے علامہ عینی کی شہادت سنے، وہ بھی مطابقت بطریق

مذكور بيان كرتے ہيں، چنانچەفرماتے ہيں:

"مطابقته للترجمه من حیث أن الابتداء بالصلوة يوم العید والمبادرة إلیها قبل الاشتغال بكل شيء غير التأهب لها، ومن لوازم ذلك التبكير إلیها" انتهی . (ممدة القاري: ٣/ ٣٧٨) "اس حدیث کی ترجمه باب سے مطابقت یول ہے کہ عید کے دن نماز کے ساتھ ابتداء کرنی اور نماز کی طرف جلدی کرنی کی کام میں مشغول ہونے پیشتر سوائے سامان کرنے ای نماز کے، ان باتول کے لوازم سے ہمازعید کی طرف سورے جانا۔"

كہے! اب تو آپ سرتسليم خم كريں مے، يا يوں بى انكار بى رہے گا؟ (ويدہ بايد!)

قوله: باب حير مال المسلم غنم يتبع بها شعف الحبال.

"مسلمان کا بہتر مال بکری کا مھیو ہے،جس کے ساتھ پہاڑوں کی چوٹیوں پر لگا رہے۔"

"عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي مَنْ قال: إذا سمعتم بكاء فللديكة، فاسئلوا الله من

 <sup>•</sup> مسند أحمد (٥٠٢/٥) سنن الدارقطني (٤٥/٢) سنن البيهقي (٢٨٣/٣) ثير ريك إلى نقح الباري (١٠/ ٢٧) تحفة الأحوذي (٨٠/٣)

<sup>2</sup> صحیح بخاری می "صیاح الدیکة" کے الفاظ میں۔

فضله، فإنها رأت ملكا، وإذا سمعتم نهيق الحمار، فتعوذوا بالله من الشيطان، فإنه رأى شيطانا. "

'ابو ہریرہ والنے سے روایت ہے کہ نبی ناٹی ا نے فرمایا: جب مرغ باتک دیوے، تو اس وقت اللہ سے اس کی مہریانی کی درخواست کرو، کیونکہ اس مرغ نے فرشتہ کو دیکھا ہے اور جب گذشھ کے ریکنے کی آواز سنو، تو بذریعہ اللہ کے شیطان سے بناہ ماگو، کیونکہ اس گدھے نے شیطان کو دیکھا ہے۔ "

دیکھواس حدیث میں بھی کوئی ایبا لفظ نہیں کہ جس کے مفہوم سے اس حدیث کے عنوانِ باب کے مضمون سے ذرہ بھر بھی گا و ہو۔ (ص: أيضاً)

افتول: اس کا جواب ہم رسالہ "الحزی العظیم" (ص: ۹) میں وے کچے ہیں کہ امام بخاری نے باب میں (جو کہ دراصل ایک حدیث کا مکڑا ہے) پہاڑ کی چوٹی پر مامین الل عنم فیر ہونے کا ذکر کیا ہے اور حدیث صیاح الدیك و نہیق الحمار میں اس عرف اشارہ ہے کہ مامین اہائی دیک و جمار کا سکونت پذیر ہونا (یعنی شہر یا گاؤں میں رہنا) بھی جائز ہے۔ مرغ اذان کے وقت یا تگ دیا کرتا ہے، لیکن فیریت اہائی عنم میں معت الجبال پر اقامت کرنے میں ہے۔ کہے کیکی باریک مناسبت ہے؟

دوسرے طریق سے سنے! یہ باب کتاب " بدء العجلی " میں واقع ہے، اس باب میں امام بخاری کامقصود یہ بھی ہے کہ ایسے مواثی جن سے انسانی حوائے رفع ہو سکتے ہیں، ان میں خنم ( بکری) بدر جہا افضل ہے، اور وجہ فضیلت یہ بتلائی کہ ایام فتند میں سوائے بکری کے اور کوئی جانور ایسا نہیں ہے کہ انسان اسے لے کر دنیا سے یکسو ہو کر پہاڑ کی چوٹی پر بسر کرے اور حدیث سے یہ ثابت کیا ہے کہ مرغ اور گدھے وغیرہ مواثی بھی رفتے حوائج انسانی ہی کے لیے پیدا کئے بدا کئے جانے کہ مرغ اور گدھے وغیرہ مواثی بھی رفتے حوائج انسانی ہی کے لیے پیدا کئے میں اس کی اور گدیت عنم میں بیری نہیں ہوسکتی، جو عنم سے ہوگی، کیونکہ لبن عنم (دودھ) خورد ونوش دونوں کے لئے کانی وانی ہے، لبذا خیریت عنم ہی میں ہے، فرمائے! کیسی دقیق مطابقت ہے؟

تیرے طریق سے طاحظہ ہوا اصل باب تو آیت قرآ نیے کا باب ہو وَبَتْ فِیْهَا مِنْ کُلِ دَآبَةٍ ﴾ [لقمان: ١٠]

ہی ہا اور وہ باب جو زیر بحث ہے ( لین خیر مال المسلم النخ ) اس کے خمن میں دوسرے باب سے پہلا باب عام زمینی جانداروں کے متعلق ہے، جس میں اس باب اور اس کے تابع خمنی باب کی سب احادیث شامل ہیں، اور دوسرا باب اس امرکی تنبیہ کے لئے ہے کہ ان زمینی جانوروں میں سے بعض جانورمبارک ہیں، لینی ان سے نیک سبق حاصل ہوتا ہے اور بعض منوس ہیں، ان سے ایذا پہنی ہی ہے، مبارک جانوروں میں سے ایک تو بحرک ہے کہ آ دی فتنہ کے وقت اس کو باہر جنگل میں چرانے کے سب سے فتنہ سے محفوظ رہتا ہے، دوسرا مرغ ہے، یہ سرکے وقت با مگ دیتا ہے اور زبادلوگ اس کی بانگ سے وقت کا اندازہ کر کے عبادت میں مشغول ہوتے ہیں۔

منحوس جانوروں میں ایک تو گدھا ہے کہ اس کی عادات بھی خراب ہیں اور آ واز بھی منکر ہے، ایک چوہا ہے، جو گھر کے اسباب اور کھیتوں کو بہت نقصان پنچا تا ہے، ایک چیکی ہے کہ موذی ہے، ایک سانپ ہے، جو زہر یلا جانور ہے، ان سب (مبارک ومنحوس) جانوروں کا ذکر اس باب زیر بحث میں کیا گیا ہے اور ترجمہ الباب کو خاص ہے کین ان ندکورہ بالا جانوروں کو اس سے برابرتعلق ہے، کیونکہ جو مبارک جانور ہیں، ان کو تو جنسیت کے لحاظ سے تعلق ہے اور جومنحوس ہیں، ان کو تو جنسیت کے لحاظ سے تعلق ہے اور جومنحوس ہیں، ان کو ضدیت کی رو سے تعلق ہے اور بیام کہ کسی شے کے ذکر میں اس کی جنس یا ضد کو ذکر کرنا قرآن مجمد میں عام طور پر ہے اور فصحاء کے نزدیک متعارف ہے، پس مناسبت ٹابت ہوگئی اور معرض کا اعتراض باطل ہوگیا۔ والحمد لله علی ما اُلھم و اُنعم ۔ دیکھا حضرت اہام بخاری کا اجتہاد! لیکن ہے۔

جو لوگ کہ ہیں رائے کے پیعندے میں گرفتار وہ سنگی لئے کرنے گئے پروائے بخاری

فنوله: دیکھو بخاری کے عنوانِ ابوالی کی پراگندہ حالت، اگر یہ کہوکدامام بخاری کی یہ خطافی الاجتہاد ہے اور مصیب اور مخطی کا ہونا مجہد کی شان کے ہے تو واضح ہوکداس کو خطانہیں کہتے بلکد عرف میں اس کا دوسرانام ہے، جس کولوگ جہالت بولا کرتے ہیں۔ (جی: ۹۱، ۹۹)

نور ن: يبال سے آپ كے مضمون كے دوسرے حصه پر نظر كى جاتى ہے، جو' الل فقه ' (جلد س نمبر وص: ٧٠٥

رفاع سي خيلات بخاري (وفاع سي منظلات بخاري (علام سي منظلات بخاري (ع

مور خد ۱۲ رائع الآخر کا بھے برطابق ۵مئی وئے) میں طبع ہوا تھا، اس میں امام بخاری پر صرف ایک ہی اعتراض ہے، باتی مضمون امام ابوصیفہ کی تعریف و تائید میں ہے۔

فتوله: امام مسلم صاحب لكه گئ بين كه امام بخارى محدث نه شخه جهوف موث اپن كومحدث بناليا، اور يه مقدمه مسلم شريف كى عبارت " قد تكلم بعض منتحلي الحديث " كتحت بين امام نووى في على بن المدين و بخارى كولكها ب، ليجئ يك نشد دوشد، آپ مجتزد مجتزد گار ب شخه، يبال تو محدهيت كا بحى مطلع صاف ب (الى توله) امام بخارى كومحدث ثابت كرو، ورند بخارى پرتى چهوژو - (رساله الجرح: ٩٦)

أفتول: اس كامفصل وكمل جواب بم رساله "الربع العقيم" (ص: ١٣، ٤) و" حل مشكلات" [١/ ١٣٧] بين و كيتم بين عنعنه بين و عن بين بحس كالب لباب بير بي كهام مسلم اصل بين اس مسئله ك قائل پرطعن كرتے بين، جو كيتم بين عنعنه بين و عنون كى معاصرت بى شرطنبين بلكه لقاء بهى ضرورى بي، حالانكه يهى ندجب صحيح به اور بيدمسئله امام بخارى سے پيشتر كا مائج بي، ان كشيوخ ابن مدين وابو بر هير فيره سب كا يهى ندجب به ان كشيوخ ابن مدين وابو بر هير فيره سب كا يهى ندجب به

پس بخاری کی تعیین باطل ہوئی، آپ کے ام نواوی ہے ابن مدینی و بخاری کا نام تو نقل کر دیا، لیکن امام نو وی نے جوامام سلم کے مسئلہ کی تر دید کی ہے اور اس پر مختفی کا انکارنقل کیا ہے، اسے دیدہ و دانستہ چھپا گئے؟ امام سلم جو امام بخاری کے شان والا شان میں امام بخاری کے شان والا شان میں ایے غیر شایان کلمات نکال سکتے ہیں؟!ع

این خیال است و محال است کی جنوں

بلکداس کے برخلاف امام سلم تو امام بخاری کی مدح سرائی کیا کرتے تھے، آپ امام بخاری کے محدث ہونے کا ثبوت طلب کرتے ہیں؟ سبحان الله! آسیے آئیس امام سلم کے قول سے ہم امام بخاری کا محدث ہونا ٹابت کر دسیتے ہیں، امام سلم اسینے شیخ امام بخاری کو یوں یکارتے:

" يا أستاذ الأستاذين! وياسيد المحدثين! ويا طبيب الحديث في علله! " (هدى الساري) كيم البيالي وُكرى بونى؟ امام بخارى كسيد المحدثين بونى كخود امام سلم اقرارى بين، زياده كے لئے كتب اساء رجال وطبقات حفاظ وسيرت بخارى وغيره كا مطالعه كيج اورتعصب برتى و بوا برى چھوڑ ہے، خدا كوكيا منه دكھائے گا؟ و ما علينا، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات الباقيات رع

شد ختم بر حدیث تو آخر بیان رساله"الجرح علی البخاری" کا جواب ختم ہوا۔

<sup>●</sup> تاريخ بغداد (۱۰۲/۱۳) تاريخ دمشق (۵ / ۲۸) هدي الساري (ص:۸۸٤)



الحمدالله كداس كى توفيق وعنايت سے رساله "الجرح على ابخارى" كے بقيہ حصد كا جواب (جو تين فخصول ك مضامین کا مجموعہ تھا) کچھ کم ایک ہفتہ میں اعتمام کو پہنچا اور رسالہ فدکورہ کے اعتراضات جنھیں مخالفین نے لا نیکل تصور من کا . ۔ یا تھا، ھباء منٹوداً ہو ۔۔ پاتھا، ھباء منٹوداً ہو ۔۔ پھیرتا ہوں، جو ندرسالد الجرح میں درج ۔۔ اعتراض باتی ندرہ جائے۔والله المرفق، اعتراض باتی ندرہ جائے۔والله المرفق، كيا تها، هباء مندوراً بو ميء اب وابل فيه " ي ان متفرق اورضروري اعتراضات على جواب كي طرف منان المم كو چیرتا ہوں، جو نہ رسالہ الجرح میں درج کے مجے اور ندسی نے ان کے جواب کی طرف توجہ ہی کی ، تا کہ خالفین کا کوئی

www.munammadilibrary.com

المنظمة على المنظمة المنظمة

# جواب مضامین شتی بابت صحیح بخاری (مندرجهابل فقه جلداول)

نمبرا:

٣ أكست ك يرچديس الديشرصاحب فصحح بخارى يردواعتراضات ك يين:

ا۔ امام بخاری نے جوابیان کوعمل کہا ہے، اس کی تردید کی ہے، اس کامفصل جواب تو او پر بھراللہ گزر چکا ہے۔

١١م بخارى نے حدیث جریل میں اُشراط قیامت میں بیہ جملہ " إذا و لدت الاُمة ربھا "نقل کیا، بیموضوع
 باس کئے کہ مند ابوطنیفہ کی اس جملہ کا پیتنہیں۔

سبحان الله! دلیل بھی کیا معقول کی ہے؟ اتی حضرت! پہلے مند الوصنیفہ کا جبوت تو پیش کیجے کہ یہ کہاں سے آئی؟ کس نے اسے تصنیف کیا؟ ہم سے سنے، اس مند کو قاضی الومؤ یدمجمد بن محمود بن مجمد الخوارزی نے ہی کاچ بیس بنا کر اہام صاحب کی طرف منسوب کر دیا۔ ● پھر اس سے جنادی کا معارضہ کیونگر صبح ہوسکتا ہے؟ ممکن ہے کہ اس کے مصنف نے جملہ نہ کورہ چھوڑ دیا ہے، کیونکہ " إذا ولدت الأمن ربھا "محض بخاری ہی بین نہیں بلکہ صدیث کی کل کتابوں میں ہے، جس جس میں حدیث جریل مردی ہے، نہ کورہ جملہ اس میں موجود ہے۔ ● پس اس کھڑت کے مقابل میں مندانی صنیفہ بوبہ شذوذ کے قابل تسلیم نہیں۔ آ ہے آ ہے فرماتے ہیں:

بخارى يس" أن تعبد الله كأنك تراه " ب اور بعض روايت يس" أن تنحشى الله "آيا ب، يكن به وونول مرجوح بيس مسند أبي حنيفه يس "أن تعمل لله كأنك تراه" آيا ب، جوران مي بوتكم عمل عام بوتا ب، اس لئے لفظ عام "أن تعمل" رائ ب- مامع بوتا ب، اس لئے لفظ عام "أن تعمل" رائ ب- درعباوت خاص اور حضرت كاكلام جامع بوتا ب، اس لئے لفظ عام "أن تعمل" رائ ب- درعباوت خاص حاضيه صفحه: ٤)

أفتول: ميں كہتا ہوں كر "أن تعمل" كى روايت صحح نہيں، اس لئے كممل جب عام ہے، تو نيك و بدوونوں كو شائل ہوگا اور بدى ميں اس منہوم كا لحاظ، جو نيكى ميں ضرور ہے، ممكن نہيں، كونكه نيكى كرتے وقت يد خيال كرنے كا حكم ديا گيا ہے كہ محصوتم كو خدا د كيور ہا ہے، تاكہ بندہ بي تصور كر كے عبادت ميں ول لگائے اور بيدل لگانا بدى ميں جائز نہيں، لبذا" أن تعبد الله "والى روايت بى صحح ہے۔ فافھم!

 <sup>€</sup> ويكيس: حجة الله البالغة (١/ ٢٨٤) سيرة النعمان (ص: ٦٧)

صحیح البخاري، برقم (٥٠) صحیح مسلم، برقم (٩) سنن ابن ماجه، برقم (٦٤) مسند أحمد (٢/ ٤٢٦) صحیح ابن خزیمة (٥/٥) ابن حبان (١/ ٣٧٥)

#### اہل فقہ نمبر ۵ جا

ابل فقد (۳۱ اگت ۱۹۰۱ء) میں بیسرخی'' بقید معیار کے جوابوں کی تقید'' ایک امرتسری طالب علم علی احمد کا مضمون طبع ہوا ہے، جو یہ ہے۔ بخاری میں ہے:

أن أبا هريرة رضى الله عنه أحبرهما أنه سمع رسول الله مَثَلَّ يقول: في الحبة السوداء شفاء من كل داء، قال ابن شهاب: والسام الموت، والحبة السوداء الشونيز."

دوسری حدیث بھی بروایت عائشہ صدیقہ ٹائٹا بای الفاظ بخاری میں موجود ہے، پس آپ کو بیٹا ہت کرتا ہوگا کہ شونیز ہرایک مرض کے لیے دواء ہے۔ (ص: ۳)

یبی اعتراض غلام رسول و اکثر تکیم نے ''الل فقہ'' (نمبر ۳۱ص: ۵ مور فد کیم فروری بحول ایک میں کیا ہے۔
اب اس کا مفصل جواب ملاحظ ہو۔ حدیث میں جوشونیز (کلوخی منگریلا) کی بابت فرمایا ہے کہ ہر باری کی
اس میں شفا ہے مید کلید (کل داء کا) باعتہا کثر کے ہے، جیسے قرآن مجید میں شہد کی بابت فرمایا عمیا: ﴿ فِنْيهِ شِفَاءً اللّٰهُ اللّٰهِ اللهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ ا

حالانکہ بہت سے امراض میں شہد مصر ہے، ہیں حب جراء چونکہ گرم خنگ ہے، لبذا ہیہ ہراس بیاری میں مفید ہوتا ہے، جورطوبت یا بلغم سے بیدا ہو، بیتو اس کے مفرد استعال پر جہادر جب اور ادوبیہ میں بترکیب دیگر اسے استعال کی جورطوبت یا بلغم سے بیدا ہو، بیتو اس کے مفرد استعال بر حب اور بدیث فرکور میں "کل دا،"کا کلیدا پے حقیق کیجے، تو بلا شک وشبہ کل بیاریوں کے حق میں شفاء کامل ہے، اس بناء پر حدیث فرکور میں "کل دا،"کا کلیدا ہے حقیق کل معنی میں ہوگا، نہ مجازی اکثری معنی میں، علامہ عینی کلصتے ہیں:

"قال الخطابي: هو من العموم الذي أريد به الخصوص، ...إلى قوله: إنما أراد شفاء كل داء يحدث من الرطوبة والبلغم، لأنه حاريابس، وقال الكرماني: يحتمل إرادة العموم منه بأن يكون شفاء للكل، لكن بشرط تركيبه مع الغير، ولا محذور فيه"... الغ (عمدة القاري، مصرى: ١٠٧١) " خطالي نے كہا ہے كہ حديث فدكور عام مخصوص منه أبعض كے قبيل سے ہے، مراد شفاء براس بمارى سے جورطوبت اور بغم سے بيدا ہو، اس لئے كم مثر يلا كرم ختك ہے اور كرمانى نے كہا ہے كہ حديث فدكور عوم كا اختال ركھتى ہے، بايں طور كه شونيز ميں بر بمارى كى شفا ہے، اس وقت جب دوسرى دواكل كے ساتھ مركب كى جائے اور اس سے حديث فركور ميں كوئى محذور لازم نہيں آتا۔"

پھر علامہ عینی نے اٹھارہ سطروں میں شونیز کے منافع کیسے ہیں۔ (ا/ ۱۵۲ ـ ۱۵۷) جے ہم کتب طب سے نقل کرتے ہیں، جس سے معلوم ہوگا کہ واقعی شونیز (کلونجی) ہر مرض کی دوا ہوسکتی ہے۔ پہلے مفردات سے سنیے: ا۔ناصر المعالیمین میں شونیز کے افعال وخواص کیسے ہیں: ''مقطع بلغم محلل ریاح غلیظہ، قاتل دیدان بوئیدن مشوی

آل دريارچ سبة دافع زكام معدمقط جنين نافع تولنج" (ص: ۸۲)

۲- جامع المفردات میں ہے: ''مسخن مجفف رطوبات منفج مقطع اخلاط جالی مدر بول و حیض سرفه بارد ودرد سینه و استسقاء وتولنج ریکی رامفید'' (ص:۸۲۳ )

۳ مفردات ناصری میں ہے: '' مدر مقط جنین منحن مجفف مقطع محمر ومخرج دیدان نافع ، بہائے کہند و مفتت حصات بہق و برص رانافع منبت مومحلل ریاح سرفد وزکام را مفید (ص ۵۵)''

٣٠ - مخزن الادويه ميں ہے: "گرم ختک مخن و محفف رطوبات منتج و مقطع اخلاط جالی و مدرشیر و بول حیف مقط جنین زندہ و مردہ ومیثمہ تریاق سموم باردہ شربا و بخورا وحولا بادئن سوئن جہت سرفہ بارد و دردسینہ واقصاب نفس و فی المدہ وغثیان واست قا ویر فان و سپرز و قولن ریکی شربا و ضاداً نافع و مداومت خوردن آں ہر صباح ومدر بول وحیض و شیر با سرکہ جہت افراج اقسام کرم معدہ شربا وضاداً مقیل با تنجیبین جہت سپ رابع و سپ بلغی کہند مفید ص: (۳۸۷،۳۸۵) علی بزا القیاس تحفة المونین (ص: ۳۸۷) میں ہے۔

لین اب سنئے کام کی بات! اطباء کے اقوال پہیل تجربہ ہیں اور حدیث ندکور کلام نبی تاثیر ہے، جو الہام باری ہے، اطبا کا تجربہ تو غلط بھی ہوسکتا ہے، فرمان نبی بالکل سپا ہے۔ اس حدیث ندکور میں بالکل شک نہیں ہوسکتا، بلکہ یقینا وہ عام اور مفیدکل ہے۔ کیا خوب عینی رشائنہ نے عمدة القاری میں فریا ہے:

"قال ابن أبي حمزة رحمه الله: تكلم ناس في هذا الحديث، وخصوا عمومه وردوه إلى قول أهل الطب والتجربة، ولا خفاء بغلط قائل ذلك، وذلك لأنا إذا صدقنا أهل الطب ومدار علمهم غالباً إنما هو على التحربة التي بناؤها على ظن غالب، فتصديق من لا ينطق عن الهوئ أولي، بالقبول من كلامهم ." انتهى (١٥٨/١)

" یعنی ابن ابی حمزہ وطف نے کہا ہے کہ لوگوں نے اس حدیث ندکور میں کلام کیا ہے اور اس کے عموم کو خاص کرطب اور تجربہ والوں کے قول کی طرف رد کیا ہے، اس کے قائل کی غلطی پوشیدہ نہیں ہے، اس لئے کہ ہم جب طب والوں کی تصدیق کرتے ہیں، حالانکہ ان کے علم کا مدار تجربہ پر ہے، جس کی بناء ظن غالب پر ہے، تو وہ اس محض (نبی تُلَا فَیْمُ ) کے کلام کی تصدیق جو اپنی خواہش ہے کوئی بات نہیں بولتا، ان اطباء کے کلام کو قبول کرنے سے زیادہ لاکق ہے۔"

طالب العلم ندکور کے مضمون پر ایڈیٹر'' اہل فقہ'' نے جونوٹ لکھا ہے، وہ اور بھی عجیب وغریب ہے، چنانچہ خلیفہ متوکل علی اللہ کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''التوکل علی اللہ جعفر نے ۲۳۴ء میں احادیث کے واسطے بہت انعام دیئے اور ای انعام کی برکت سے رصافیہ میں تبیں بزار اور جامع منصور میں تیں بزار آ دی احادیث سنا کر انعام لینے والے جمع ہوگئے۔

حل مشکلات بخاری

رتاد پنج الخلفاء: ٢٣٦) اي زمانه ميں امام بخاري بھي تھے، ان کي وفات ٢٥٦١ھ ميں ہوئي، اي وجہ سے ان کوبھی ۲ لا کھ حدیثیں یاد ہوگئیں ۔''ملخصاً

على بذا القياس الل فقه (نمبر ٢ اص: ٣ مورخه ١٦ نومبر ١٩٠٦) مين باين القاظ مسطور ب:

دفاع تنج بخاري

'' امام بخاری ایسے زمانہ میں عجم میں تھے، جب حدیثوں کے سانے پر انعام ملا کرتے تھے، اس لئے کثر ت ہے حدیثیں ال کئیں، ورنہ حدیثیں کہاں؟ صحابہ کے مسکن میں تو حدیث نہ ہواور عجم میں حدیث ملے؟

مسکن لماح در چین است و کشتی در فرنگ 🏻

ائے تعصب! تیری مٹی پلیا، تو لوگوں کو اندھا کر دیتی ہے۔ ایڈیٹر صاحب! بیتو بتلایے کہ امام بخاری نے انعام کی خبرس کر حدیثیں یاد کی تھیں، پھر پیٹابت سیجئے کہ خلیفہ مذکور کے پاس جا کر سنایا اور ان کو اس قدر انعام ملا، و دو نه حرط القتاد! بنده فدا جموث بولتے اللہ کے تو شرمائے، خلق کیا کیے گی؟ امام بخاری ۱۹۴ھ میں پیدا ہوئے اور دس سال کی عمر میں حدیثیں یاد کرنا شروع کیں، شمارہ سال کی عمر میں تصنیف و تالیف میں ہاتھ لگایا، میں سال کی عمر میں صیح بخاری کی تالیف شروع فرمائی۔اس وقت ۲۱۳ کی تفاورسولہ سال میں جامع صیح کی تالیف سے فارغ ہوئے، یعنی ۲۳۰ھ میں صحیح بخاری تیار ہوگئ تھی اور اس کا درس شروع ہوئی تھا، اور خلیفہ متوکل نے ۲۳۴ میں (بقول آپ کے ) انعامی اشتہار شائع کیا تھا۔ پس امام بخاری الشد اس سنہ سے چار کی پیشتر جامع صحیح کی تالیف سے فراغت یا بیکے تھے اور اس سے کہیں پیشتر (یعنی ۱۸ سال کی عمر میں ۲۱۲ھے تک میں) ۲ لاکھ حدیثیں یاد کر بیکے تصے مفصل و کھیے، بدمی الساری و تہذیب التبذیب وغیرہ € پھر کیوکر بدکہا جا سکتا ہے کہ امام بخاری نے بطمع العام صريتين يادكين- آه ﴿ كَبُرَتُ كَلِمَةً تَخُرُجُ مِنْ ٱفُواهِهِمْ إِنْ يَّقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ [الكهف: ٥] ﴿ وَلَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَا آنُ نَتَكَلَّمَ بِهِذَا سُبِحْنَكَ هِذَا بُهْتَانَ عَظِيم ﴾ [النور: ١٦]

اور پھر امام بخاری کو انعام کا لالچ کیوں ہوتا؟ وہ تو خود ہی بہت بڑے دولت مند اورغنی تھے، والد کا بہت سامال ان کو وراثت میں ملاتھا، وہ تو خود دوسروں کو بکثرت فی سبیل اللہ مال دیتے تھے، ان کے برابرتو سخی اور جواں مردان کے عصر میں کوئی نہ تھا، کھران برالزام طمع سفید جھوٹ ہے۔ رہا یہ کہ عجم میں حدیثیں ان کو کیونکرملیں؟ سننے محدثین وصحابہ

ملاح کا گھر چین میں ہے اور کشتی انگلتان میں!

هدى السارى (ص:٤٧٩) تهذيب التهذيب (٤١/٩)

رفاع مج بخاری 293 کی شکلات بخاری کی دوران کی مشکلات بخاری

کرام نے جس جس مقام پرترک وطن کر کے سکونت اختیار کی تھی، وہاں سے حدیثیں امام کوملیں، امام بخاری چھرسال تک حجاز میں رہے، دوبارمصراور شام گئے، چار بار بصرہ تشریف نے گئے، بے حد مرتبہ بغداد آئے، چنانچہ ایک ہزارای شخصوں سے روایت لی۔ • ﴿ وَلِكَ فَضَلُ اللّٰهِ يُؤْتِيْهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ [الحدید: ۲۱] فافھم!

# ابل فقه نمبر ۲ ج۱:

"اہل فقہ" (کستبر ۲ وائے) میں پہلواری میاں نے بہ سرخی" وہائی" امام بخاری پر بہت کچھ ہاتھ صاف کیا ہے، کہیں تو ان کو بدعتی فرمایا اور کہیں صاحب باطن اور ۵ اکتوبر ۱۹۰۲ میں ان کوشافعی بنایا ہے، حالانکہ بارہا اس کی تردید کی جاچی ہے۔ سمئی ۱۹۰۷ نمبر (۳۹) میں روایات بخاری کو مرجوح وغیرہ بتایا ہے، حالانکہ بارہا اس کی تردید کی جا ویر ان سب مسائل بر کممل بحث ہو چی ہے۔ اس نمبر میں صاحب باطن اور بدعتی ہونے کا جواب دیا جاتا ہے، اس بغور سنے، آپ فرماتے بی ان کور ان سب مسائل بر کممل بحث ہو چی ہے۔ اس نمبر میں صاحب باطن اور بدعتی ہونے کا جواب دیا جاتا ہے، اس بغور سنے، آپ فرماتے بی ہے۔

فتوله: "امام بخاری صاحب باطن تقے (إنحاف النبلاء، ص: ٥٠) اس زمانہ کے غیر مقلدین علم باطن بی کا انکار کرتے ہیں۔ (ص: ٥)

أفتول: اول تو احناف میں جس امر برامام صاحب كا باطن ہونا متفرع ہوا ہے، وہ بافظ شائد ہے۔

دوئم: امام بخاری صاحب کا صاحب باطن ہونا ان معنول کی نہیں ہے جو آپ کے زبن میں ہے، بلکہ بمصداق آیت قرآ نید ﴿ اَفَعَنْ شَرَحَ اللّٰهُ صَدْرَةً لِلْإِسُلاَهِ فَهُوّ عَلَى نُولِ مِينَ دَّيِّهِ ﴾ [الزمر: ٢٢] امام بخاری کا سید منور تھا اور باطن روثن ، اس کا کسی کو بھی انکارنہیں ہے۔ آگے فرماتے ہیں:

فتوله: "امام بخارى برحديث كو جامع صحيح مين درج كرنے كے ليئسل كرتے اور دوگانه پر صحة عقم، (إنحاف النبلاء) جو اس زمانه كے اہل حديث كے قاعدے سے برعت برعت برابدا امام بخارى برعتى بوگئے۔" (ص: أيضاً: ٧ستمبر ١٩٠٦ء)

**أهنول**: نیز ''اہل فقہ'' (جلداص: ۲۷ء ، ۱۱ مورخه ۲۸ جون <u>۱۹۰۷) میں ایبا ہی لکھا ہے۔ اب سن</u>ئے جواب! امام بخاری کا حدیث درج کرنے کے لئے غشل کے بعد دوگانہ نماز پڑھنا بدعت نہیں ہے، اس لئے کہ بیاستخارہ کی نمازتھی، جیسا کہ امام بخاری کا خود اقرار ہے:

"ما أدخلت فيه حديثا حتى استخرت الله وصليت ركعتين... النخ" (هدى الساري: ٤٩٠) ليني ميں نے دوركعتيں استخاره كي نماز پڑھ كر جامع صحيح ميں صديث داخل كى ہے۔

■ سير أعلام النبلاء (٣٠٧/١٢) هدى الساري (ص:٤٧٨) تغليق التعليق (٣٨٩/٥)

<u>www.muhammadilibrary.com</u> دور کا می کا براری کا میکات بناری

اور نماز استخارہ پڑھنے کا حکم آنخضرت مُلْقِیْ ہے منقول ہے۔ • لہذا امام بخاری کاعمل حدیث پر ہوا نہ کہ وہ بدعتی ہوئے۔ استعفر الله!!

دوستو! اپنی زبان ہے ایسے کلمات نکالتے ہوئے کچھ تو خدا کا خوف کیا کرواور ذرا بھی تو شرم کرو! لیکن۔ شرم چہ کنی است کہ پیش..... بیاید

# اہل فقہ نمبر • اج1:

مورندہ ۱۵ اکتوبر ۱۹۰۷ کے پر چہ میں غلام رسول ڈاکٹر تھیم امرتسری نے بعنوان'' حدیث کی کوئی کتاب <sup>®</sup> زمانہ رسول الله ٹالٹی ٔ وزمانہ صحابہ میں نہتھی۔''صحیح بخاری میں مندرجہ ذیل اعتراض کیا ہے۔ آپ فرماتے ہیں:

أفول: الم بخارى كومجبدتو الم علم كت آكري، بال بعلم ان كے اجتباد كا افكار بى كرتے رہے، كين

آ فآب پر خاک ڈالنے سے کیا ہوتا ہے؟ اگر آپ اجتہاد کی تھیفت سے واقف ہوتے تو امام ہمام کے اجتہاد در بحث پر پیڑک جاتے، چنانحہ ملاحظہ ہو:

او لا: امام بخاری کا استدلال باب میں محض حدیثوں ہی سے نہیں ہوتا، بلکہ محامد و تابعین کے آثار و اقوال سے بھی ہوتا ہے، پس تھی میں نجاست گرنے کا استدلال تو امام بخاری نے حدیث مردع سے کیا اور پانی میں نجاست کا استدلال زہری تابعی کے اثر سے کیا۔ چنانچہ ترجمہ باب ہی میں فرماتے ہیں:

"وقال الزهري: لا بأس بالماء مالم يغيره طعم أو ريح أو لون" ۗ (ب١)

لینی زہری نے کہا ہے کہ جب پانی کا مزاء بواور رنگ نه بدلے، اس وقت تک اس کے استعال میں حرج نہیں۔

اور امام زہری کا بیقول حدیث مرفوع سے متنبط ہے، جو ابن ماجہ وغیرہ میں ابو امامہ بابلی سے مرفوعاً مروی ہے۔ چونکہ ابن ماجہ کی بیروایت ضعیف ہے۔ <sup>6</sup> اس لئے امام بخاری نے اس کونقل نہیں کیا اور زہری کا اثر جو تعلیقاً نقل کیا

- البخاري: أبواب التطوع، باب ما جاء في التطوع مثنيٰ مثنيٰ، وقم الحديث (١١٠٩)
- اس کا جواب او پر دیا جا چکا ہے کہ آنخضرت ناٹیل کے زمانہ میں خود آپ کے تھم سے کتابت حدیث ہوئی۔ (مؤلف)
  - صحيح البخاري كتاب الوضوء، باب ما يقع من النجاسات في السمن والماء، قبل الحديث (٢٣٣)
- صنن ابن ماجه: كتاب الطهارة وسننها، باب الحياض، رقم الحديث (٢١) قال البوصيري في الزوائد: "إسناده ضعيف ضعيف لضعف رشدين" وقال الشافعي: "لا يثبت أهل الحديث مثله"، وقال الحافظ ابن حجر: "إسناده ضعيف، وفيه اضطراب أيضاً" (فتح الباري: ١/ ٣٤٢)

ہے، یہ ابن وہب کی مند میں موصول ہے ● اور تعلیقات بخاری بالا نفاق مقبول و معتبر ہیں۔ ● ثانیا: کھی والی حدیث سے بھی پانی کا حتم ثابت ہوتا ہے، بایں طور کہ حدیث مرفوع بخاری میں کھی کے متعلق بی حکم ثانیا: کھی والی حدیث سے بھی بیاتی کو اگل کر اس کے گرداگرد کا تھی بھی نکال کر بھینک دو، باتی کھاؤ۔ ● بیحتم سمن جامد (جمع ہوئے تھی) کا ہے، کیونکہ ما نعات (بیلی چیزوں) کا گرد خاص نہیں ہوسکتا، بلکہ سارا کا سارا بی اس کا گرد ہے۔ پس اگر اس میں نجاست پڑجائے تو سارا کا سارا بی بھینکنا پڑے گا، جب بیحتم جامد کے خالف ما نعات کا بطور مفہوم خالف کے ثابت ہوگیا تو پانی بدرجہ ادلی کل کاکل (بوجہ نجاست گرنے کے) بھینک دیے دینے کے قابل ہوگا، اس لئے کہ دہ بھی مانعات کا ایک فرد ہے۔ کہتے اب پانی کو باب میں ذکر کرنے کی دجہ سبجہ میں آئی ادر امام بھام کے اجتہاد بے مثل کی حقیقت معلوم ہوئی؟ آئے جائے، فرماتے ہیں:

فتوله: اور پھر ان ك فرائى برى گوئى سے بكارت بيں كه بخارى والفند تين لا كھ اور چھ لا كھ اور دى لا كھ صديث كے حافظ تھے۔شائد الااش سے كہيں تقريباً چار ہزار ہاتھ لگ سيس اور اگر اس ميں بھى تفتيش كى جائے تو كھ اور بھى چھنٹ جائيں۔ (دون)

أفتول: جناب عالى! امام بخارى كاخود الناافر ربدي السارى وغيره مين بالاسناد منقول ب:

"صنفت الحامع من ستمائة ألف حديث." ( (من ٤٩٠)

لین میں نے چھ لا کھ صدیثوں سے انتخاب کر کے جامع بخاری او جینف کیا۔"

معلوم ہوا کہ امام بخاری کو چھ لا کھ حدیثیں نوک زبان تھیں، اور تلاش کے جار برار حدیثوں کے لئے آپ نے لفظ د شائد' کا کیول استعال کیا؟ چار بزار حدیثیں تو خود سیح بخاری (بعد حذف مررات) موجود ہیں، مفصل و کھئے:

حل مشكلات (١/ ١١٨) اور الأمر المبرم (ص: ١٤)

O ويكيس: فتح الباري (٣٤٢/١)

علقات بخارى كم متعلق إيما مطلق حكم لكانامحل نظر ب، كونكه بعض معلقات تو بتقريح امام بخارى ضعيف بين ويكسين: صحيح البخاري ، كتاب الصلاة ، باب وجوب الصلاة في اللباب (١/ ٧٤)

مزيد برآن ايك اور معلق اثر "قال طاوس: قال معاذ لأهل اليمن ... (صحيح البخاري: كتاب الزكاة، باب العرض في الزكاة) كم متعلق عافظ ابن مجر الرائد فرمات بين: هذا التعليق صحيح الإسناد إلى طاوس، لكن طاوس لم يسمع من معاذ، فهو منقطع، فلا يغتر بقول من قال: ذكره البخاري بالتعليق الجازم فهو صحيح عنده، لأن ذلك لا يفيد إلا الصحة إلى من علق عنه، وأما باقى الإسناد فلا... الغ (فتح الباري: ٣/ ٣١٢) من يرتفصيل كم ليه ويكوس: هدى الساري (ص: ١٧)

<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، برقم (٢٣٢، ٢٣٢)

<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص: ٤٨٩)

چھنٹ جانے کی آپ نے ایک ہی کہی! آپ کو اختیار ہے کل احادیث نبی کو پس پشت ڈال دیں اور ڈال ہی دیا جس کا عقدہ بروز قیامت حل ہوگا۔ ان شاء اللہ تعالیٰ، آ گے فرماتے ہیں:

قتو له: '' بخاری کی حدیث جس کو برنتوں نے قرآن پر قاضی ہونے کا تھم دیا ہے، کیا رسول الله عَلَيْظِ اللهِ اللهُ عَلَيْظِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْظِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْظِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْظِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْظِ اللهِ اللهُ عَلَيْظِ اللهِ اللهُ عَلَيْظِ اللهِ اللهُ عَلَيْظِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْظِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْظِ اللهِ اللهُ الله

> بخاری بعد تزیل ساوی آتی پیاری ہے جو اس پر دل تصدق ہے تو اس پر جان واری ہے

# الصّاً نمبر ١٠ ونمبر ٢٠ ج ١:

اہل فقہ کے ان دونمبروں میں فضل احمد مدیق چوبگ پوری نے صیح بخاری پر چند خدشات پیش کے ہیں، پہلے نمبر میں تو امام بخاری پر پچھ طعن کیا ہے، چنانچہ ۵ اکتوبر ۱۹۰۱ کے پر چہ میں بذیل سرخی'' علم فقہ و فقہاء'' کی تعریف لکھتے ہیں: عنو للہ: '' امام بخاری پچھ مس علم فقہ کی جانتے تھے موجب کم محاورہ علم فقہ کے انہوں نے کوئی کتاب فقہ کی نہ بنائی ۔'' (ص: ۷ نمبر ۷۰)

افتول: جیرت ہوتی ہے کہ جولوگ ایک سطراردو کی بھی صحیح نہیں لکھ سکتے، وہ امام الدنیا پر اعتراض کے لیے آلم الفاتے ہیں!! عالی جناب! امام بخاری نے علم فقہ کو بالاستیعاب حاصل کیا تھا، لیکن فقہ خفی کی طرح فقہ بنانے کوئیس بلکہ اس کی تر دید کرنے کو، ہاں جو فقہ صدیث سے مستبط ہے، اس کو صحیح بخاری کے تراجم ابواب میں لکھا، چنانچہ اہل علم کا مسلمہ مقولہ ہے: " فقه البحاري فی تراجمه " (قسطلانی ) لہذا اگر جامع بخاری کو فقہ کی کتاب کہا جائے تو بجا ہے، اس لئے کہ صحیح بخاری ہرفن کی جامع ہے، قرآن، حدیث، تفیر، فقہ، تاریخ، سیر، ادب، نحو، صرف، وغیرہ ہرایک



فن اس میں کمل موجود ہے، سمجھنے کوعلم وعقل کی ضرورت ہے، ایک لائق طالب علم اگر سمجھ کر سمجھ بخاری کو پڑھ لے تو واللہ اس کوکسی دوسرے فن کے سکھنے کی ضرورت نہ ہوگی۔

آ م يك السيح بخارى اورسلم كى حديثون من اختلاف ثابت كرت بوئ رقمطراز بين:

فتوله: "بخاری ومسلم میں آنخضرت تافیق کی وفات کے بارے میں تمین طرح کی روایت آن کی ہے، ایک روایت آن کی ہے، ایک روایت میں کمی شقہ نے غلطی سے ساٹھ سال میں آپ کا وفات پاٹا بیان کیا ہے، دوسرے میں ۲۵ سال، طال نکداضح ۲۳ سال ہے۔ (ملخصاً "اہل فقہ ۱۲ دمبر ۲۰۱ع نمبر ۲۰ جامی: ۸")

اس کے جع کرنے ہے البتہ ساٹھ برس ہوتے ہیں، لین اس کی تین سال وی کے بند رہنے کا زمانہ شار نہیں ہے، کیونکہ مکہ میں وی سال قیام کا ذکر نزول وی کی حالت کے ساتھ مقید ہے، لیس یہ ایک اعتباری تغایر ہوا، ورنہ مآل دونوں کا واحد ہے، حقیقت میں اس ہے بھی تر یہ سے سال ہی مفہوم ہوتا ہے اور پینیٹھ سال کی روایت بخاری میں نہیں ہے، ہاں مسلم میں بے شک ہے۔ وہ ان لوگوں کے حساب سے ہے، جو آپ کی بعثت کے وقت کی عمر ۴۳ سال مانے ہیں (گو یہ جے نہیں ہے) ہیں اس میں بھی اعتباری تغایر ہوا، یہ دراصل درایت راوی کی وجہ سے خلاف ہوا ہے، ورنہ جج روایت وفات ۱۳ سال ہی کی ہے اور اس پر جمہور کا اتفاق ہے۔ ہی دراصل روایت بالا میں کوئی شخالف نہیں ہے، ملاحظہ ہو عینی (گرم میں کہ)

فوله: ای طرح اختلاف کی دوسری مثال آ گے جو آپ نے دی ہے کہ:

" بخاری میں ایک روایت میں ہے کہ جناب مُلَّیْرُ نے قباء میں چودہ یوم قیام فرمایا، دوسری میں ہے ۲۳

<sup>•</sup> صحيح البخاري: برقم (٣٦٣٨ ، ٣٦٨٩ ، ٣٦٣٨)

<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، برقم (٢٣٥٤) ١٩٦، ٢٩٥٤)

۵ صحیح مسلم، برقم (۲۳۵۳)

www.muhammadilibrary.com دفاع تيح بخاري

حل مشكلات بخاري

یوم، تیسری میں ہے گیارہ یوم، بتاؤ کس پریقین ہو؟ '' (ملخصاً)

أهنه ل: اس كا بهي جواب ملاحظه مو:

او لاً: قبامیں گیارہ یوم تھہرنے کی روایت سیح بخاری میں کہیں نہیں ہے، پندرہویں یارہ میں ہجرت کے بیان میں جو "بضع عشرة ليلة" وارد ب، • يعني كه اوير دس روز آب مُنْ الله عشر ، اس آب في شاكد كياره دن سمجما ہے، تو بدآ ی فلط فہی ہے، اس لئے کہ "بضع"كا اطلاق تين سے كم يرنبيس موتا، پس مراد "بضع عشرة" سے "أربع عشرة" (١٨٥ دن) ب، جيما كه اى ياره كه الكلے باب ( باب مقدم النبي مَنْكِيَّة وأصحابه إلى المدينة) كرزيل مي بروايت انس: "فأقام فيها أربع عشُرة ليلة. " ﴿ (بخارى: پ ٥١) " آپ ١٨ يوم همر ع مصرح موجود ب\_اوراى كو حافظ ابن حجر الطفيذ اولى بالقول فرمات بير-(فتح الباري: ١٠/ ٤٧٦)

لبندا هر دوروايات كامفهوم اورمطلب واحد هواب

ثانیاً: قباء میں ۲۴ یوم شہرنے کی روایت بھی تھی جواری کے شیح نسخ میں نہیں ہے، مال ہند کی مطبوعہ بخاری یا فتح الباری حامل متن بخاری (مطبوعه انصاری والی) کے ورج بے پارہ میں بذیل باب " هل ينبش قبور مشركي الحاهلية "الخ مين وارد ب:

" فاقام النبي سلط فيهم أربعا وعشرين ليلة" يعنى آب الدن شرب، بيقل مستملى اور حموى كي نسخ كى ہے جوضیح نہیں، حافظ ابن جمرنے صاف لکھ دیا ہے:

"وللباقين: أربع عشرة، وهو الصواب . " (فتح البارى: ٢/ ٢٦١)

"دلینی باقی ناتخین بخاری کے سنول میں چودہ یوم شہرنے کا ذکر ہاور یہی درست ہے۔"

اس لئے کہاس حدیث کے راوی حضرت الس والفؤاہیں، انہیں سے بیرروایت پندرہویں یارہ میں تحت "باب مقدم النبي صلى الله عليه وسلم" جوآ كي ب، اس من صاف "أربع عشرة" (١٣ دن) موجود ب، جيما كداوير فدكور بوا ہے۔ پس معلوم بواكديبال بھي "أربع عشرة" بي سيح ہے، اى وجد سےمصر كے جس قدرمطبوعد ننخ ہیں، ان میں "أربع عشرة" (۱۳ ون) اس جگه مطبوع ہے۔ ملا خطہ ہو: "مصری بخاری سند هی (۱/ ٥٦) فتح الباري حامل متن بخاري مطبوعه مصر (١/ ٤٣٨) إرشاد الساري (١/ ٤٢١) عمدة القاري (۲/ ۳۰۳) وغيره ـ

۳۲۹٤) صحيح البخاري، برقم (٣٦٩٤)

<sup>2</sup> صحيح البخاري، برقم (٣٧١٧)

معلوم ہوا کہ "أربع و عشرين" (۲۳ يوم) كى روايت امام بخارى سے درست نہيں، جيبا كہ فتح البارى كى تقريح ذكور "وهو الصواب" سے معلوم ہوتا ہے، لبذا امام بخارى پركوكى اعتراض نہيں اور قبا ميں قيام كى صحح مت چوده دن بى ہے، جيبا كہ ظاہر ہوا۔ معترض صاحب آ گے فرماتے ہيں:

قوله: "اورجن راویوں کی امام سلم نے تھیج کی ہے اور امام بخاری نے تضعیف کی ہے، ای طرح بخاری کے راویوں کی امام سلم نے تضعیف کی ہے۔" (ملعصاً ص: ایضاً)

ا فقول: آپ ان راویوں کو پیش کرتے تو بالنفصیل جواب دیا جاتا۔ جناب عالی! امام بخاری نے خود اپلی سیح کے بعض راویوں کو کتاب الضعفاء میں ذکر کر دیا ہے، لیکن یہ باتیں ایک اصول کے جانبے پر موقوف ہیں۔

سنے! محدثین کی وقت میں کی سے روایت لیتے ہیں، اس وقت وہ سمج الحال اور ثقد ہوتا ہے، لیکن بعد میں بوجہ کبرتی یا اختلاط یا وہم کے اس پر شخف کا حکم لگایا جاتا ہے، لہذا بخاری یامسلم کے راویوں میں سے کسی کو اگر کسی نے ضعیف کہد دیا، تو وہ مجرد تضعیف دیکھ کر افتراض نہ کرنا چاہیے، جب تک بید نہ محقق ہو کہ شخین میں کسی نے اس سے صالت ضعف میں روایت لی ہے۔ و دو نه خور شافتناد!

حالانکه محدثین کابی فرمب ہے کہ امام بخاری کاکی (ای سے روایت لینا ہی اس کے ثقہ ہونے کی دلیل ہے، جیسا کہ رسالہ " الأمر المسرم " وغیرہ میں مفصل لکھا گیا ہے، جس پر ای فقہ کے ایک نامہ نگار (سیدنورالدین بنگلوری) کو صدورجہ تعجب ہوا ہے۔ چنانچہوہ " اہل فقہ" (نمبر ۲۵ جاص ۸مورخہ ۱۵ جنوری سے ایس بذیل سرخی" مفقود الخبر " ککھتا ہے:

قو له: " بحجیب کیفیت ہے کہ امام بخاری جب کی صدیث کو جس، وہ محجرد لینے کے واجب المتصدیح ہو، طال تکہ وہ اس رتبہ کے کی طرح نہ تھے۔"

ہاں صاحب! محدثین کرام کا تو یمی ندہب ہے اور وہ امام بخاری کو بے شک اس رتبہ کا سجھتے ہیں، آپ جیسے ماؤف الدماغ نہ سجھیں تو اس کا کیا علاج؟ \_

> چیم بد اندلیش که برکنده باد میب نماید ہنرش در نظر ●

ای گلزار باغ پٹنہ سے ایک فخص محمد می الدین نامی ''اہل فقہ'' (نمبر ۲۹ص۳ جلد ا مورخد ۲۲ فروری <u>۱۹۰۶م)</u> کے برجہ میں صحبح بخاری پر بہت کچھ لعن طعن بکتا ہوا لکھتا ہے:

فتو له: '' کیا کوئی حنی کہرسکتا ہے کہ صحیح بخاری کی کل صدیثیں ایس ہیں کر آ تھ بند کر سے قبول کر لی جا کیں؟''

🛈 خراب آ نکھ ہنر بھی عیب ہی دکھاتی ہے۔

www.muhammadilibrary.com

المنطلات بخارى المنطلات المنطلات المنطلات المنطلات بخارى المنطلات المنطلات

أفتول: جي جناب! جوسياحنفي موگا، وه تو بي شك ايبا بي كه گا، چنانچ محققين كي شهادت امام بخاري و جامع

بخاری کے متعلق دیباچہ حل مشکلات حصداول [ص: ٢٩] میں ملاحظہ کریں، تو آپ کے عقدہ کاحل ہونا ظاہر ہوجائے

گا، بشرطیکہ آپ بھی سے کیے حفی ہوں، بدعی نہ ہوں۔علی ہذا القیاس ایک بدعی طالب علم محمد جمیل نامی بدایوں سے

''اہل فق'' (نمبر ۱۳۳۳ ص ۲ مورخه ۷ جون ٤٠٠٠) میں قلم پیشکارتا ہوا لکھتا ہے:

''آج کل وہابیوں نے صرف بخاری شریف ہی کی حدیثوں کو داجب العمل بنا لیا ہے، حالانکہ صحاح ستہ میں اور بھی کت حدیث داخل ہیں۔''

اس عقل کے پیچھے لٹھ لے کر دوڑنے والے ہے کوئی پوچھے کہ صحاح ستہ کی بقیہ کتب کوکس نے مچھوڑ دیا ہے؟ اور سنن اربعہ کی صیح وحسن احادیث کوکس نے غیر واجب العمل بتایا یا لکھا ہے؟ آ وا سیج ارشاد ہے:

> ﴿ كَبُرَتُ كَلِمَةً تَخُرُجُ مِنَ أَفْهَ اهِهِمُ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ [الكهف: ٥] تم لوگوں كى الى تحريوں سے سي بخارى كررتبه ميں كوئى فرق نہيں آسكتا ہے، يہ خوب واضح رہے! اس نور اللي كى ضياء يوں ہى رہے گ

> > افواہ سے ممکن منہیں اطفائے بخار

# ایک سوال کا جواب:

"ابل فقه" (جلد اول نمبر ۳۳ ص ۸ مورخه عصفر ۱۳۲۵ مطابق ۲۲ مارچ محوائه) میں سید محمد غوث حنی سکمو چکی الله و کا الله و الله

سوال: ایام قبط یا وباء میں بخاری شریف کاختم کرنا جائز ہے یاممنوع ؟ سیدمحمدغوث سکھو چک

جواب: جائز ہے، اس لئے کہ اس پرسلف کا تعال رہا ہے، اور نور الانوار و محیط وغیرہ (فقد حقی) میں تعال کو ملحق براجہاع کہا ہے۔ اور نور الانوار و محیط وغیرہ (فقد حقی) میں تعال کو ملحق براجہاع کہا ہے۔ پس آپ حفیوں کی اولہ اربعہ میں قتم خالث (اجہاع) سے خابت ہے کہ ایام بلاء وغیرہ میں صحیح بخاری میں رسول الله تُلَقِیْم کی خالص صحیح حدیثیں ہیں، ان کی برکت سے بلا وغیرہ باذن خدا دور ہوجاتی ہے اور یہ ججزہ نبی تا تھی ہے، کہتے سمجھ گئے؟ گواس کے حوالہ جات وغیرہ بھی کتب حفیہ میں ملتے ہیں، لیکن اس وقت طوالت کی ضرورت نہیں، العاقل تکفیہ الإشارة!

# اہل فقہ نمبر ۲۳ جا:

اس نمبرين ايك حق كو (يابدكو) صاحب بسرخى "خديول كى بىك، يول ژا ژخائى فرمات بين:

قوله: " بخارى كى روايت سے نجدى ذريت كے لئے شراب كا پينا مباح ہے (ترجمه حديث بخارى كا) فرمايا: حضرت عمر بيالتلائ كه ميں نے اس كو باتوں ميں نظرا اثر پايا جاتا تو ميں بے شك عبيدالله كو درولگواتا۔" باتوں ميں نشركا اثر پايا جاتا تو ميں بے شك عبيدالله كو درولگواتا۔"

(اهل فقه: ص ٧ اپريل ٧ ٩٠٠ع)

أفتول: آپ نے ترجمہ بالکل غلط کیا ہے، بخاری کی عبارت کا سیم ترجمہ کا یہ ہے:

"قال عمر: وحدت من عبيد الله ريح شراب، وأنا سائل عنه، فإن كان يسكر، حلدته." (پ:۲۳)

'' حضرت عمر اللفظ نے فرمایا: میں نے (اپنے بیٹے) عبیداللہ سے شراب کی یو پائی ہے، میں اس کی بابت اس سے یو چینے والا ہوں، اگر شراب نشدلائی تو میں اس کو کوڑا ماروں گا۔''

چنانچه حضرت عمر نے جب ور افت کیا تو اس نثراب کونشه آور پایا، للبذا فوراً اپنے بیٹے عبیداللہ کو حد تام لگائی جس کو حافظ ابن حجر نے فتح الباری میں بسند موجول وصحح کئی طریق سے نقل کیا ہے:

"فحلد عمر الحد تأما، وسنده صحية" العنى حضرت عمر نے حدتام لگائي۔

پس معترض صاحب! فرمایے شراب کا مباح ہونا کی مکر ثابت ہوا؟ حالانکہ اس محیح بخاری میں حدیث مرفوع منقول ہے، آنخضرت مُلْقِعً نے فرمایا:

" کل شراب أسکر فھو حرام" ( ب: ٢٣) یعنی ہرنشہ آورشراب حرام ہے۔ ہاں آپ کے ند ہب حنی میں قوت حاصل کرنے کوشراب کی نو (٩) پیالیاں فوش کر کینی جائز ہیں۔ نیز آپ کے یباں شراب کا سر کہ بھی حلال وطیب ہے، دونوں مسئلے ہداریو شرح وقایہ وغیرہ کتب فقہ میں ملاحظہ ہوں۔ <sup>4</sup>

کی رہب کرمہ فی مان ویب بہ بروں کے مند کیوں آتے ہو؟ کیانہیں جانے: خمیر مایددکان شیشہ گرستگ است؟ آگے آپ محدثین وائل علم کے مسلمہ مسئلہ 'آصح الکتب بعد کتاب اللّه'' پر یوں ہرزہ مرائی کرتے ہیں: قتو له: ''یدرفض ہے کہ قرآن کریم کے بعد مرتبہ بخاری کا ہے، جس کے بیمعنی ہیں کہ بخاری کی مندرجہ

- صحیح البخاري تعلیقا: كتاب الأشریة، باب الباذق، ومن نهی عن كل مسكر من الأشریة، قبل الحدیث (۲۷٦) طافظ المن جمر برانشد الم معلق الرحم متحلق قرمات بین و وصله مالك عن الزهري عن السالب بن یزید أنه أخبره أن عمر ... وسنده صحیح... وأخرجه سعید بن منصور ... " (فتح الباري: ۱۰/۱۰) ثیر ویکسین: موطأ إمام مالك (۲/ ۱۲) برقم (۱۰۳۲) فتح الباري (۱۰/ ۵) برقم (۱۰۳۲)
  - صحيح البخاري: كتاب الوضوء، باب لا يجوز الوضوء بالنبيذ ولا المسكر، رقم الحديث (٢٣٩)
- الدر المختار (١/ ١٧٢) فتاوى عالمجرى (١٨٣/٩) شرح الوقاية (١٨/٤) تفصيل كي لير ديميس: حقيقة الفقه از مولانا محمد يوسف ج يوري براشة (ص: ٣٦٣)

www.muhammadilibrary.com

ال منطلات بخارى ال منطلات بخارى ال

حدیث کے مقابل دوسری کوئی حدیث ند مانی جائے، پس یہ بدعت آپ کے لئے گراہی کا باعث ہوئی۔''

افتو ل: ابھی تک آپ کو بدعت کی سیح تعریف بھی معلوم نہیں۔ بیان اللہ! یہ س نے کہا کہ دیگر کتب حدیث کی حدیثوں کومت مانو، ہاں سیح حدیث کے ہوتے ہوئے اس سے کم درجہ کی حدیث بے شک قابل قبول نہیں ہے۔ یہ اصول حدیث والوں کا متفقہ مسکلہ ہے، پس دیگر کتب حدیث کا رتبہ سیح بخاری کے بحد کا ہے اورجامع بخاری کا کلام مجید کے بعد، اس پر جملہ سلف و خلف کا اتفاق ہے، اگر یہ رفض ہے، تو تمام علمائے سلف و خلف رافضی ہوئے، ایک رافضی ہوئے۔ ایک سے بقول امام شافعی سر آگھوں ہے۔

اِن کان رفضا حب ال محمد فلیشهد الثقلان أنی رافضی فقوله: کیا جوشرع وعقل کے خلاف بخاری میں ہانا جائے؟ مثلاً مانا جائے کہ بخاری میں بندروں کی کہانی کے ہے؟ ''ک

أهنو ل: بال صاحب ج ب إ قراب اس مين كون سا استحاله يا خلاف عقل ب؟ ذراحل مشكلات حصداول وصد اول مشكلات حصداول مين استحاله مين اس كي مفصل بحث كا مطالعه كر في قلم المهايئ كا-آب بخارى كوخلاف عقل كهدر بين اور دوسر اول وسر الماك قرآن مجيد خلاف عقل به نه احاديث بخارى لوگ قرآن مجيد خلاف عقل به نه احاديث بخارى سيخت كوعقل كي ضرورت به بسكون كواس سے حصد بى نهيں ملاء الله به به بهره كى بابت كيا كهنا؟! آگ آپ كى ژوليده زبانى سنة:

قتوله: "يا يمان أخيس كا بوگا جو پہلے اہل حديث نام ركھ كر بعد ميں حق وكافر ہوجاتے ہيں۔"

أهتول: اہل حديث تو بفضل خدا زماند رسول الله ظُائِنِ ہے چلے آتے ہيں اور اس لقب المحديث كا ثبوت متقد مين وسلف صالحين ميں بھی ملتا ہے، ہتلائے ان ميں ہے كتنے اور كون مرتد وكافر ہوئى؟ يا يہ سب تعصب و ہوائے قلب كا بتيجہ ہے؟ ہاں البتہ حنفوں ہے بہتروں نے ندہب تبديل كر ڈالے، ملاحظہ ہوتاريخ ابن خلكان وغيره، كہتے آپ كا ايمان كس فتم كا ہے؟ بہر حال الليس كے ساوى بى ہوگا، كيونكد آپ كے ندہب حنى ميں ايسا بى لكھا ہے۔ 

(چرز!) آگ آپ يوں ارشاد فرماتے ہيں:

فتو له: "كيا مانا جائ كه عطاء كا قول كه حالمه لوندى كه مقام جماع كسوا دوسرى جله جماع كيا جائد على الله الله على الله الله على ال

<sup>•</sup> ریکھیں: تاریخ دمشق (۲۰/۹، ۲۰/۵۱)

ويكيس: السنة لعبد الله بن احمد (١/ ٢١٩)

ر فا م مح بخاری کی کی ادری کی کی کاری کی کی داری کی کی ان کی کی کی اور کاری کی کی کاری کی کی کی کاری کی کی کی ک

أفتول: برگزنہیں! اس لئے كه آپ نے مطلب تو دركناراس جمله كے معنى بىنہیں سمجھ، عطاء كہتے ہیں كه ۔ مالمہ لونڈی کے ساتھ ولمی کے سوا اور سب کچھ تقبیل و مباشرت کر سکتے ہیں۔ <sup>0</sup> آپ نے مقام جماع کے سوا دوسری جگہ جماع کرنا، کس جملہ کا مفہوم مجھ لیا؟ کیا "یصیب" کے معنی آپ نے جماع کے سمجھے؟ اوہو! تب ہی تو آپ کو دھوکہ ہوا، افسوں کہ آ ب نے صحیح بخاری بردھی ہی نہیں یا اگر بردھی ہے تو سمجھے نہیں، یہ جملہ تو ای طرح ہے جبیبا حاکضہ عورت کی باہت آیا ہے کہ ما سوا فرج کے (لینی وطی کرنے کے ) اور سب کچھ تقبیل (مماثرت) حلال ہے، کہا جا کضہ 🛚 کی بابت بھی آپ نے یہی سمجھا ہے؟ "یصیب" پاپ افعال ہے ہے، اس کا مصدر اصابت ہے، جس کے معنی پینجنا ۔ ہے، مطلب بیر کہ حاملہ لونڈی کے ساتھ ما سوا فرج کے (وہر میں ولمی کرنا تو مطلق حرام ہے اس کا ذکر ہی کیا) اور سب تجھ تقبیل ومباشرت کے قبیل سے حلال و جائز ہے، اور پیمین عقل اور شرع کے موافق ہے اور مانا جا سکتا ہے۔

كَيْحُ! آپ اس كونسليم كرتے ہيں يا تيس؟ اگرنہيں تو اپني عقل كورو يئے!

خدا کی قدرت! جولوگ ایک سطرعر بی کاشی جرجه نہیں کر سکتے ، وہ بھی صحیح بخاری پر اعتراض کرتے ہیں! میدمنہ اورمسور کی دال! چنانچہ یمی اعتراض ڈاکٹر تھیم غلام رسول ورتسری نے بھی ''اہل فقہ'' (جلد ا نمبر ۸مورخد ۱۲ ایریل

١٩٠٩ص ٥ كالم اول) ميں كيا ہے، جس كے جواب سے بفضلہ ہم يہا ، بى سبدوش ہو بيكے ہيں۔

کیا ہوتا ہے گر شیرہ چھم اس کی نہ ریکھیں چیم اولی الابصار میں ہے جائے کی خاری

# اخبارابل فقه جلد دوم تمبر ٨:

اب دوسرے سال کے پر چول کی کیفیت ملاحظہ مو، امام بخاری پر بغیر کئتہ چینی کئے ہوئے نداڈ پٹر کو چین آتا ہے ندال کے نامہ نگاروں کو، چنانچہ امرتسر کے ایک ڈاکٹر عکیم غلام رسول صاحب ۲۷ستبر ۱۹۰۷ کے پرچہ میں بدسرخی ''ایک کے تین تین'' فرماتے ہیں:

قوله: " خاص بخارى بى سے تعارض حدیث كا باعث آب سے يو چھا حائے گا۔"

(ص: ۸، کالم: ۲، نمبر ۸، ج۲)

افتول: اچھا صاحب! شوق سے پوچھے، ہم بھی آپ کوشانی جواب دیں گے، اگر آپ نے صحیح بخاری کی عداوت یر کمر باندھی ہے، تو ہم نے حمایت یر، ہال جلد یو چھتے!

قوله: "بخارى برالله نے" باب العزل "تو لكھا ب، مركبا عزل ممنوع يا متروك بے يا مطلوب و

رفاع مح بخارى ك المحتاب بخارى

مقصود؟ کچھتو فرماتے!" (ص: أيضاً)

أهول: امام بخاری کو بیعلم نه تھا کہ کسی زمانہ میں ہماری کتاب کا ترجمہ ہوجائے گا اورعوام جہلاء اس کو دیکھ کر ناک بھوں چڑھا کہ کہ ورنہ ضرور تقریح کر جاتے۔امام بخاری نے تو اہل علم کو فائدہ پہنچانے کے لیے جامع صحیح کو تالیف کیا، چنانچہ اہل علم نے مقصود باب کی اگلی حدیثوں سے یقینا سمجھ لیا کہ عزل جائز نہیں، آپ بھی تو ''اہل فقہ'' تالیف کیا، چنانچہ اہل علم نے مقصود باب کی اگلی حدیثوں سے یقینا سمجھ لیا کہ عزل جائز نہیں، آپ بھی تو ''اہل فقہ'' (نمبر ۱۰) کتوبر کے 19 میں فرماتے ہیں:

"بخاری کے باب باندھنے کا اجتہادتو جاری سجھ میں بخونی آ گیا۔" (ص: ۱۲ کالم ۲)

تو پھراعتراض كيا ہے؟ چلئے فيصله بى موكيا۔ آ كے كيا خوب فرماتے ہيں:

قوله: "بخارى رافظ نے اس (قول جابر والظ بابت عزل) كو اور اس كى مثل اقوال (صحابه) كوكيوں اپنى كتاب بخارى ميں درئ كرديا؟ جب ايسے اقوال سے استدلال نہيں ہوسكتا تو كتاب كا حجم بردھانے سے كيا فائدہ"؟ (ص:٨ كالم ٢ مير ج ٢)

ا هنو ل: امام بخاری نے اتوال صحابہ کو صدیدے مرفوع کی تائید میں بیہ بتلانے کو پیش کیا ہے کہ صحابہ کا مذہب بھی یہی تھا، لہذا ایسے مقام پر استدلال ہوسکتا ہے اور وہ صحیح ہوگا، پس دیکھئے کتنا بڑا فائدہ ہے؟ آپ خواہ مخواہ حجم کی حجامت کرنا چاہئے ہیں، بس خدا ہی سمجھے، دوسرے نمبر کا جواب سنتے۔

# اہل فقہ نمبر ۱۰ ج۲:

ڈاکٹر مکیم صاحب موصوف ۱۸ اکتوبر ۱۹۰۷ کے پر چہ میں حدیث " انزال کے ہونے سے عسل نہیں۔" اور امام بخاری کے تول "الغسل أحوط" كونقل كر كے اعتراضاً فرماتے ہيں:

فوله: "بخارى را الله ك باب باند من كا اجتبادتو مارى مجمع مين بخوبى آگيا، مكر ظاهر حديث ك خلاف كم دينا مجمع من بابر ب." (بيتو عسل مين اختلاف كانموند ب.)

افتول: قریبای اعتراض ایر یرائل فقد نے بھی اہل فقد (جلد سوم نمبر 9 ص م کالم ۲ مور نده ۵ مگی ۱۹۰۹ء) میں کیا ہے، لگے ہاتھ دونوں کا جواب ملا خطہ ہو۔ اے حضرت! عسل میں اختلاف نہیں ہے، عسل کا تھم آخری ہے، ای لئے امام بخاری نے عسل کے لئے " أحوط و أحود و أو كد " تاكيدی الفاظ كھے ہیں، جیسا كه ای حصہ كے ابتدائی مضامین کے جواب میں مفصل لکھا گیا ہے۔ جب ننخ بدلیل ثابت ہوجائے تو پھر اختلاف نہیں كہا جاتا اور اس عدم عسل كا نخو تو خود رسول اللہ مؤلی گا کے افعال واقوال سے ثابت ہے۔ فلا غبار علیه كما مر مفصلا من قبل، فتفكر! آھے تھے بخاری میں اختلاف كا دوسرا شوت آپ يوں پیش كرتے ہیں:

www.muhammadilibrary.com الاستعادة عند المعلامة المعلامة

قوله: "ایک بی جنازه کی نبست مختلف حدیثیں ہیں، جن کی تطبیق بھی اشد ضروریات سے ہے، ایک روایت میں ہے کہ جب عبداللہ بن الی ابن سلول نے وفات پائی تو اس کا بیٹا آ تخضرت مُلِیّنی کے پاس کرت ما نیٹنے لگا اور جنازه پر صنے کی ورخواست کی اور دعا کرنے کی درخواست کی، آپ نے میش اتار کر دے دی اور جا کر جنازه پر ھا، دوسری روایت میں ہے کہ آپ مُلِیّنی عبداللہ فدکور کے دفن کے بعد تشریف لائے اور اس کو قبر سے نکلوا کر ای قمیض اسے بہنائی اور اس کے دبمن میں لب مبارک لگایا۔ (ملخصاً) (بخاری، مصری: ۱/ ۱۶۶) اھل فقه حواله مذکوره)

افتول: کاش! حضرت معترض معانی ہے واقفیت رکھتے تو ہرگز اعتراض نہ کرتے، عربی میں حقیقت اور مجاز کا ایک بہت بڑا مشکل فن ہے، جس جگہ حقیقت متعذر ہوتی ہے، وہاں مجاز ہوتا ہے۔ روایت اولی میں: "فأعطاه قصیصه "● اپنے اصلی حقیق معنی میں نہیں ہے، بلکہ یہاں اس کے مجازی معنی کئے جاتے ہیں وہ یہ کہ 'آ پ نے اپنا کرتہ دینے کا وعدہ کیا۔ ' ● عربی زبان کا قاعدہ ہے کہ آئندہ زبانہ میں جب کی چیز کے وقوع کا کامل تیقن ہوتا ہے، تو اسے ماضی کے صیفہ سے بیان کرتے ہیں کہ یہ کہ یہ ویکا، یعنی زبانہ مستقبل میں یہ تیفنی ہوگا، خدا فرماتا ہے:

﴿ قَدُ أَفَلَمَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [المؤمنون: ١] ﴿ ومنول نے نجات پالى \_' يعنى قيامت كے دن وہ يقينى نجات ياكس كرد وي ياكس كرد وي ياكس كرد وي كيا كر اللہ كرد وي كيا دے ديا۔

كاش! الرعيني كوبهى دكيه كم بوع توشا كدفاموش ريخ، سفة آپ حريان علامه عنى فرمات بين: "وأما التوفيق بين روايتي ابن عمر وجابر، فقيل: إن معنى قوله في حديث ابن عمر: أعطاه أي أنعم له بذلك، فأطلق على الوعد اسم العطية محازا لتحقق وقوعها، وقال ابن الجوزي: يجوز أن يكون أعطاه قميصين قميصا للكفن، ثم أخرجه، فألبسه غيره، والله أعلم ." (عمدة القاري، مصرى: ١٠/٤)

"ابن عمر کی روایت (کرآپ نے کرتہ دیدیا) اور جابر کی روایت (کرتبہ بہنایا) دونوں میں مطابقت یوں ہے کہ ابن عمر کی روایت میں "فاعطاہ " (اسے کرتہ دیا) کے معنی ہیں کہ اس سے کہدیا کہ اچھا دول گا، پس اس وعدہ مجاز پر عطیہ کا اطلاق کیا گیا کہ (آپ نے دے دیا) اس لئے کہ اس کا وقوع محقق تھا، یعنی آپ بھینی دینے والے تھے۔ اور ابن جوزی نے بیکہا ہے کہ آپ نے پہلے اس کو ایک کرتہ کفن کے

صحيح البخاري: كتاب الجنائز، باب الكفن في القميص ...، رقم الحديث (١٢١٠)

<sup>€</sup> ويكيس: فتح الباري (١٣٩/٣)

ليے دے ديا، پھر قبرے تكال كردومرا بيہنا ديا، والله أعلىم-"

یہ بھی ایک جواب ہوسکتا ہے، غرض ہر دو حدیث ندکور میں مطلق شخالف نہیں ہے، ہاں سجھنے کوعلم وعقل کی ضرورت ہے!

ماجت ہے بھیرت کی ہے معرفت حق کب ہونے گئے کور شامائے بخاری

# اہل فقہ نمبر۱۲ ج۲:

\_\_\_\_\_\_ ایک شخص دانه کا باشندہ سیدمحبوب شاہ نامی کیم نومبر ۱۹۰۷ کے پر چہ میں بد سرخی'' تر دید قدامت اہل حدیث'' لکھتا ہے:

فتوله: ''امام بخاری وغیرہ ام ابوضیفہ کے شاگردوں کے شاگرد ہیں (بایں طور کہ) امام اعظم کے شاگرد امام مالک، امام مالک کے تلید الله مشافعی، ان کے امام احمد اور امام احمد استاد ہیں امام بخاری وغیرہ کے۔'' ملیخصاً (کالم ا/ص ۸)

أفتول: جناب والا! آپ كومعلوم نيس فن حديث يش امام ابوحنيفه كامام ما لك استاديس اور امام صاحب امام ما لك ك شاكرو بيس، ويكهوكتاب: "تزيين الممالك بمناقب الإمام مالك للعلامة جلال الدين السيوطي (ص: ١٨ و ٥٩) وغيره اور كتاب الذبائح للدارقطني اور مسند أبي حنيفه لابن خسرو البلخي اور كتاب الرواة عن مالك رحمه الله للخطيب البغدادي اور كتاب النكت على علوم الحديث للحافظ مغلطائي اور كتاب محاسن الاصطلاح للبلقيني اور نكت على ابن الصلاح للزركشي اور مسند أبي حنيفة لأبي الضياء "وغيره، ٥

پی حقیقت میں امام ابوصنیفہ دلالشہ اور امام بخاری وغیرہ امام مالک کے شاگردوں میں ہیں، کہیے! سمجھ گئے؟
اچھا اب اپنے اس مضمون کا جواب سننے، جوآپ نے ''الل نقن' (نمبر ۳۰ جلد ۳ مورند اا مارچ ۱۹۰۸ع) میں لکھا ہے۔

قد للہ: '' ابن عباس کا قول وفات مسے پر تو اصح الکتب بعد کتاب اللہ سیح بخاری کی کتاب النفیر
میں درج ہے۔'' رکالہ ۲اس ٤)

أفتول: شكر ہے كه آپ نے صحیح بخارى كواضح الكتب بعد كتاب الله تو مان ليا۔ اب سنتے جواب!

 <sup>■</sup> سير أعلام النبلا، (٥٠/١٥) محاسن الاصطلاح للبلقيني مع مقدمة ابن الصلاح (ص: ١٥٥) النكت للزركشي
 (١٨/١) مرعاة المفاتيح (١/ ١٢) تزيين الممالك (ص: ١١٩) إصلاح كتاب ابن الصلاح لمغلطائي (٢/ ٥٢)

وفاع سن بخارى المحافظ المحافظ

صحیح بخاری کی کتاب النفیر میں حضرت ابن عباس کا جو تول آیت ﴿ إِنِّی مُتَوَقِیْكَ ﴾ [آل عمران: ٥٥] کی تفیر میں "ممیتك" ندکور ہے، ● اس سے حضرت عیسی کے وفات پا جانے کا استدلال صحیح نہیں، بلکہ یہاں "أماته بعد النزول" مراد ہے۔ یعنی جب آپ قرب قیامت آسان سے نزول فرما کیں گے، اس کے بعد آپ فوت ہوں گے۔ جبیا کتفیر عباس میں اس کی تغیر یوں مرقوم ہے: " أي: قابضك بعد النزول " یعنی نزول ساوی کے بعد آپ کی تعقیق وفات ہوگی اور اس پر سب کا اتفاق ہے، پس تفیر ابن عباس حضرت عیسی ملیا کو بجد عضری آسان پر شریف لے جانے کے مخالف مجھنا صحیح نہیں۔ فتف کر و کن من المحافظ میں!

# اہل فقہ نمبر ۱۳ ج ۲:

ایک حقی طالب العلم عبدالله بهاری (جس کے مضمون مندرج "الحرح" کی پہلے تردید ہو چک ہے) مارچ مارچ کے برچہ میں بدسرخی" امام اعظم المام بخاری کی تنقیص شان کرتا ہوا رقم طراز ہے:

قتوله: "امام عالى مقام (الوطيف ) كي لي بمصداق روايت سيح بخارى: " جير أمتى قرنى ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم "بيبه بهت بواشرف ب، جوامام بخارى صاحب كواصلاً نصيب نبين (الى قول ) امام بخارى كوتيع تا بعى ثابت نبين كرسكة - (كانم ١ اص ٨)

آپ نے چونکہ مدرسداہل حدیث میں پڑھنا چھوڑ دیا، اس کے حدیث کا تیج مطلب بھی نہیں سمجھ سکے۔ حدیث "خیر اُمتی ... " النح کا مطلب جو سمجھا ہے کہ پہلے قرن سے مراد زمانہ نعدی اور دوسرے سے صحابہ کرام کا عہد اور تیسرے قرن سے تابعین کا زمانہ ہے اور یہی مطلب مشہور ہے، بچند وجوہ صحح نہیں ا

<sup>◘</sup> صحيح البخاري: كتاب التفسير، باب ﴿مَا جَعَلَ اللَّهُ مِنْ مُ يَعِيْرَةٍ وَّلَا سَآئِيَةٍ وَّلَا وَصِيْلَةٍ وَّلَا حَامِ ﴾ (٢٨٣/٨، مع الفتح)

<sup>•</sup> تنویر المقباس من تفسیر ابن عباس المنسوب إلى ابن عباس رضي الله عنهما، زیرآیت آل عُمران (۵۵) برتفیر معفرت عبدالله بن عباس دی اثنا کی طرف منسوب ہے، لیکن اس کی نسبت سیح اور ثابت نمیس، کیونکه اس کی سند میں تحد بن سائب کلبی کذاب اور متروک راوی ہے، جومن طریق آبی صالح عن ابن عباس بی تفیر روایت کرتا ہے:

ال على بن مسهر عن أبي جناب الكلبي: حلف أبو صالح أني لم أقرأ على الكلبي من التفسير شيئاً.

٢. قال أبو عاصم: زعم لي سفيان الثوري قال: قال الكلبي: ما حدثت عن أبي صالح عن ابن عباس فهو كذب، فلا ترووه.

٣ قال ابن حيان: وضوح الكذب فيه أظهر من أن يحتاج إلى الإغراق في وصفه، يروي عن أبي صالح عن ابن عباس التفسير، وأبو صالح لم ير ابن عباس، ولا سمع منه شيئا، ولا سمع الكلبي من أبي صالح إلا الحرف بعد الحرف... الخ

٣- قال أحمد بن هارون: سالت أحمد بن حنبل عن تفسير الكلبي فقال: كذب، قلت: يبحل النظر فيه؟ قال: لا!" (الثقات لابن حبان: ٢/٩٥٦، تهذيب التهذيب: ٩/١٥٨)

صحيح البخاري: كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، رقم الحديث (٣٤٥٠)

اول: ان پچھلے قرنوں میں بہت سے مظالم واقع ہوئے ہیں، پھر وہ بہتر کسے ہوسکتے ہیں؟ حضرت عثان تثاثث کی شہادت کے بعد ہی جنگ جمل وصفیں پیش آئی، جن میں ہزاروں مسلمانوں کے خون بہد گئے، خود حضرت عثان تثاثث کی شہادت کیا کم ظلم ہے؟ پھر واقعہ کر بلا اور واقعہ حرہ پیش آیا اور اس قدر مظالم و مفاسد ہوئے، جن کی تعداد سوائے علیم و خبیر کے کون جان سکتا ہے؟ کتب تواریخ کے صفحات ان مظالم سے سیاہ ہیں۔

دوم : احادیث میں وارد ہوا ہے کہ رسول اللہ طافی نے فرمایا: اسلام کی چکی پینیٹیں (۳۵) سال تک چلے گی، اس کے بعد بلاکت ہوگی اور ہلاکت کا زمانہ شروع ہوگیا تو بہتری کیا ہو سکتی ہے؟ و علمی هذا القیاس!

البذامحقین محدثین نے حدیث مذکور کا مطلب یہ بیان فرمایا ہے کہ قرن اول رسول الله عُلَیْم کا زمانہ ہے جو اجمع البدامحقین محدثین نے حدیث مذکور کا مطلب یہ بیان فرمایا ہے کہ قرن اول رسول الله عُلِیْم کا زمانہ ہے جو ججرت کے بعد شروع ہوا اور وفات اقدین پرختم ہوگیا، اور قرن دوم حضرت ابو بحرصد ابو بحرصد میں اس کو اختیار فرمایا کا زمانہ ہے، حضرت شاہ ولی الله محدث وہلوی نے بھی اس کو اختیار فرمایا ہے، چنانچہا پی کتاب ازالہ الحفا کے مقصد اول میں حدیث کی شرح تین مقام پر کی ہے:

اول: فصل چہارم میں بذیل مندعبداللہ بن مسعود، دوم فصل چہارم کے آخر میں، سوم فصل پنجم کے مقصد دوم میں، مقام اول میں اس مطلب کو ازروئے لغت مدل کیا ہے کہ فران اصل لغت میں ان لوگوں کو کہتے ہیں، جو ہم عمر ہوں، چاران لوگوں کو کہنے گئے، جو ریاست و خلافت میں ایک دوسر کے سے ملے ہوئے ہوں، جب بدل جا کیں تو قرن بدل جا تا ہے، اس میں اس امرکی طرف اشارہ کیا ہے کہ شیخین کا ذمانہ آیک قرن اس سبب سے ہے کہ حضرت عثمان دائی ہوئی کا ظہور ہوا اور خیریت نہ رہی، مقام سوم میں اس مضمون میں بہت بسط دیا ہے، آخر میں بطور متجبہ کے فرماتے ہیں، لیں تو بہجان لے کہ وہ تین قرن جن کی تعریف کی گئی ہے ایک قرن نبوت ہے اور:

''پس بشناس ایں قرون ثلاثہ ممدوحہ کیے قرن نبوت است ودوم قرن خلافت وآن ہمہ در مدینہ بودہ است وبعد آن دوقرن گاہے درمدینہ سلطنت مشعقر نشد پس تعین بمدت خمس وثلاثین تعین به بودن درمدینه مصداق آن ہر دو کیے است ہر دونشان کیک مدعا است وہر دومتوجہ بیک مرکی ... النخ ⑥ (إذاة العفاء فصل ہندم مفصد دوم) دوقرن خلافت اور بہ سب مدینہ میں تھے، بعد ان دوقر نوں کے بھی مدینہ میں سلطنت نہیں رہی، البذا ۳۵ برس کی

دو حرن خلافت اور بیرسب مدینہ کی سطح، بعد ان دو حربوں ہے ، کی مدینہ کی سفطنت میں رہی، جہدا ہو ، ہر کی کی مقصود مدت کا تعین اور مدینہ میں خلافت کے ہونے کا تعین ان دونوں کا مصداق ایک ہے، یہ دونوں چیزیں ایک ہی مقصود

<sup>2</sup> إزالة الخفاء عن خلافة الخلفاء (١/١٥١)

رفاع سمج بخارى ك ( 309 ) ( 309 ) ( مار شكات بخارى )

چیزوں کے نشان ہیں اور دونوں کا اشارہ ایک طرف ہے۔

اس نفیس تحقیقات سے حدیث خیر قرون کا مطلب اچھی طرح واضح ہوگیا کہ حدیث مذکور میں تین زمانوں کی تعریف فرمائی گئ ہے، وہ تینوں زمانے یہ ہن:

ا۔ رسول اللہ مُنَائِقُمُ کا زمانہ ۲۔ شیخین طائِخی کا زمانہ ۳۔ حضرت عثان طائِقُ کا زمانہ اللہ معترض صاحب! جوشرف امام بخاری کو نہ ملا، وہ امام ابو صنیفہ کو بھی تو نصیب نہیں۔ کہیئے!

یہ عذر امتحان جذب دل کیسا نکل آیا
میں الزام ان کو دیتا تھا قصور اپنا نکل آیا
میں الزام ان کو دیتا تھا قصور اپنا نکل آیا

# ابل فقه نمبر ۱۳،۴۴ ج۲:

اڈیٹر صاحب کی امام بخاری پر جونظر عنایت ہے، وہ بار ہا ظاہر کی جا چکی ہے، کچھ اور بھی ملاحظہ ہو۔ آپ ۱۳/۵ جون ۱۹۰۸ء کے پرچہ ٹیں" اہل حدیث واہل فقہ" کی سرخی سے یوں رقمطراز ہیں: فقو له: "امام بخاری ایک انسان سے مشکی انبیاء معموم نہ تھے، ان کا کلام وجی الٰی نہ تھا، ائمہ سلف نے ان کی

**فو له**: "آمام بخاری آیک اسان سے، ان کی کتاب بنایہ مصوم نہ سے، ان کا ظام وی ای نہ تھا، انمہ سلف نے ان کی بعض حدیثوں کو غلط تشہرایا ہے، ان کی کتاب بنایہ اصح الکتب نہیں ہوسکتی (الی تولہ) اقوال رجال سے بخاری کی تائید کرنا ان کے مسلک کے خلاف ہے (تا) تردید دلاکل سے کرے۔ (کالم ۴/ص)

اور سنئے: اڈیٹر صاحب! ''اہل فقہ'' (جلد سوم نمبر اا مور خدہ ۲۰ می ۱<u>۹۰۹ء) میں یوں ارقام فرہاتے ہیں</u>:

" بم ان (بخاری) کو مجتهد نهیں سمجھتے، ان کی کتاب کی بعض حدیثی صحیح نہیں، امام بخاری مقلد شافعی المذہب تھے، وہ مذہب شافعی کو ترجح دیتے تھے۔" (کالم ۳/ ص۳)

سنتے جائے! الدیر صاحب مظلمای جلد سوم (نمبر ۳۰ مورخه ۱۳ نومبر ۱۹۰۹ء) کے پرچہ میں لکھتے ہیں:

"معاندین کو سوائے بخاری کے آیت قرآنی پر بھی بھکل اعتبار ہوتا ہے، دوسری کتاب میں کیسی ہی مدیث صحیح ہو، ان کے نزدیک صحیح نہیں ہوتی۔" ( کالم ۳/ ص ۲)

أفتول: اب ان تيره باتول كا (جن پرنمبرلكا ويئ كئ بين) نمبر وار جواب سفي:

ا۔ امام بخاری بے شک انسان تھے، یکس نے کہا کہ فرشتہ تھے یا جن؟ انبیاء بھی تو انسان ہی تھے!

۲ اس امر کا بھی کوئی قائل نہیں کہ امام بخاری معصوم تھے، امام بخاری معصوم نہ تھے لیکن انہوں نے ایسے محص کے اقوال و
 افعال کو ترتیب دیا ہے، جومعصوم تھا یعنی احرمجتبی محم مصطفیٰ تاہیٰ ﴿ (منصل دیکھو: حصہ اول بص: ۲)

حافظ ابن حجر رشالله غاوره بالا صديث كى شرح مل كلصة بين: "المراد بقرن النبي صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث الصحابة...
 وقوله: ثم الذين يلونهم أي القرن الذي بعدهم، وهم التابعون، ثم الذين يلونهم وهم أتباع التابعين. " (فتح الباري: ٧/٧) غير ديكس مقال سوحديث الشخ المحديث مقال ساعي شاه (ص: ٢٩٤)

www.muhammadilibrary.com
علات بخاری (نام کی مخاری کا مخالف بخاری (کا کی مخالف بخاری کا مخالف بخاری (کا کی مخالف بخاری کا مخاری کا مخالف بخاری کا مخاری کا مخالف بخاری کا مخاری کا مخالف بخاری کا مخاری کا مخالف بخاری کا مخالف بخاری کا مخالف بخاری کا مخالف بخاری ک

س۔ امام بخاری کے کلام کو وجی اللی کسی نے بھی نہیں کہا، ہاں امام بخاری نے اس کلام کو، جو وجی اللی تھا، اپنی جامع میں درج کیا ہے۔ یعنی کلام خداو کلام نبی، پس ان کلاموں کے آگے سرتسلیم خم کرنا ہرمسلمان کا فرض ہے۔

٣- ائد سلف نے ہر گرضیح بخاری کی کسی حدیث کو غلط نہیں مظہرایا، بیان پر صریح اتبام ہے اور دعویٰ با ولیل!

- ۵۔ امام بخاری کی جامع صحیح بتمامہ اصح الکتب ہے، اس پر علماء سلف و خلف کا اتفاق ہے۔ جبیبا کہ مفصل حصہ اوّل میں لکھا گیا ہے۔ ●
- ۲۔ بخاری کی تائید اقوال سے اس لئے کی جاتی ہے کہ ان پر جو اعتراض کئے جاتے ہیں، وہ اقوال رجال سے ہوتے ہیں، لیس رجال معترضین کی ناواقلی اور مؤیدین کی ثقابت ظاہر کر دی جاتی ہے۔ ع۔

زبان خلق کو نقاره خدا سمجھو

- ے۔ جس قتم کے دلائل سے معترضین اعتراض پیش کرتے ہیں، اس سے کہیں زیادہ زور دار دلائل سے جوابات دیے گئے ہیں، حل مشکلات کے گئے جھم کا بغور مطالعہ کریں۔
- ۸۔ نہیں جھتے تو نہ جھیں، آپ کے جھنے ہے کیا ہوتا ہے؟ تمام دنیا تو امام بخاری کو جمہتد بلکہ جمہتد گرتشلیم کر چکی ہے،
   اور ان کا اجتہاد آ فاق میں ظاہر و باہر ہے۔
- موری و مدین میں معام میں معام میں ہوئے ہیں۔ اس میں ہوئی ہیں، جن لوگوں کوفن حدیث میں تمیز نہیں، انہیں البتہ الب 9۔ امام بخاری کی کتاب جامع صبح بخاری کی حدیثیں، صح استح ہیں، جن لوگوں کوفن حدیث میں تمیز نہیں، انہیں البتہ البعض احادیث صبح نہیں معلوم ہوتیں، لبذا آپ مجبور محص ہیں۔
  - ۱۰۔ چونکه آپ خودمقلد بین، اس کے آپ کوتمام لوگ مقلد بی معلوم بوت بین المرء یقیس علی نفسه!
- امام بخاری بذات خاص مجتبد تھے اور بین ظاہر ہے کہ مجتبد مقلد نہیں ہوتا کی امام بخاری کو تقلید سے کیا سروکار؟ اا۔ امام بخاری نے کہیں بھی ندہب شافعی کو ترجیح نہیں دی، بلکہ اکثر مقامات نیر تر دید ضرور کی ہے۔ گا آگر کسی کا
- ا۔ ' امام بخاری نے نہیں بی ندہب شاعی کو ترنیج نیں دی، بلکہ اکثر مقامات پر تر دید صرور کی ہے۔ '' اگر سمی کا ندہب حدیث کےموافق نابت ہوجائے، تو بیاس ندہب کی تائید نہیں ہوسکتی بلکہ عمل حدیث پر ہوگا۔
- ۱۲۔ جس محض کو آیت قرآنی پراعتبار ند ہو یا بمشکل اعتبار ہو، ہمارے نزدیک تو اس کی مسلمانی میں فرق ہے۔ابیا ہی جس کو مسلح اصادیث پر اعتبار ند ہو (خواہ وہ بخاری ہی میں کیوں ند ہوں) اس کو بھی ہم مسلمان نہیں سیجھتے۔
- ۱۳۔ دوسری کتب صدیث میں جونی صدیث صحیح ثابت ہوجائے، وہ بلاشبر صحیح و قابل عمل ہے، جیسے وضع البد علی الصدر کی صدیث صحیح ابن خزیمہ میں ہے۔ 8 ہم اس پرعمل کرتے ہیں۔ انتھی

ويكصين: عمدة القاري (١/٥)

ويكس : صحيح البخاري: كتاب الزكاة، باب أخذ الصدقة من الأغنياء، وترد في الفقراء حيث كانوا، وباب استعمال إبل الصدقة وألبانها لأبناء السبيل، كتاب الجمعة، باب إذا نفر الناس عن الإمام في صلاة الجمعة، فصلاة الإمام ومن بقي جائزة.

عحيح ابن خزيمة (٢٤٣/١)

رفاع سن مشكلات بخارى (فاع سن م

آ پ تو جاہتے ہیں کہ کسی طرح اوگوں کے دلوں سے صحیح بخاری کی قدر گرادیں لیکن واقعہ میں ہیرکوشش آپ کی آ پ کومفراور ہمارے حق میں مفید ہوں گی، اس لئے کہ اس سے صحیح بخاری کی قدر ومنزلت اور بردھتی جاتی ہے، بقول متنبی

وإذا أتتك مذمتي من ناقص فهي الشهادة لي بأني كامل

## اہل فقہ نمبرایضاً ج۲:

"كان الله ولم يكن بشيء غيره، وكان عرشه على الماء "

(صحيح بخاري، مطبوعه مصر، كتاب بدء الخلق: ٢/٢)

خدا تھا اور اس کے سوا کوئی چیز نہ تھی اور اس کا عرش پانی پر تھا۔

يداعتراض بصورت سوال كيا كيابي نامه تكارصاحب فرمات ين:

فتو له: "الله جل وشانه كسوا ابدائيم كوئى نه تها، تو عرش اور پانى كيا تها؟ عين بارى يا غير بارى؟ اگر بإنى وعرش عين خدا بين تو تين خدا تهر ين كي، اگرعرش و پانى غير خدا بين، تو حديث مين الفاظ " لم يكن شيء غيره "ككيامعني كرو كي؟" (كالم الكهيه)

اور اہل فقہ جلدسوم کے نمبر ( ۸ ) میں اس حدیث کے متعلق سوال کرتے ہیں: کان وقتی ہے یا استمراری؟

أفتول: ميں ان اعتراضات كو دكي كر حيران ہوتا ہوں كه يكى مسلمان كا اعتراض ہے يا آريساج كا؟ كونكه اعتراض امام بخارى پرنہيں بلكه كلام رسول پر ہے!! خيراب جواب سنے! عرش اور پانی غير بارى ہيں اور حديث كا مطلب يہ ہے كہ خدا ہميشہ سے ہے، اس كسواكوئى نہ تھا، بھراس نے آسان و زمين كو پيدا كرنے سے قبل پانى كو پيدا كيا، بعد ازال عرش كو، جو خدا كے تكم سے پانى پرمسقر ہوا، "كان الله" كے "كان" سے مراد ازل وقدم اور "كان عرشہ سے مقصور حدوث بعد عدم ہے، حافظ ابن حجر كھتے ہيں:

"فيه دلالة على أنه لم يكن شيء غيره، لا الماء ولا العرش، ولا غيرهما، كل ذلك غير الله تعالى، ويكون قوله: وكان عرشه على الماء، معناه: أنه خلق الماء سابقاً، ثم خلق العرش على الماء ... إلى قوله: والمراد بكان في الأول: الأزلية، وفي الثاني: الحدوث بعد العدم ." انتهى (فتح البارى:١٨٦/١٣)

" حدیث مذکوراس امر برصاف دلالت کرتی ہے کہ خدا کے سوا کچھ نہ تھا، نہ پانی نہ عرش نہ اور کچھ، کیونکہ یہ سب غیر باری ہیں اور کان عرشه علی الماء کا مطلب یہ ہے کہ اس نے پہلے پانی کو پیدا کیا، پھرعرش کو

جب تیرے پاس کوئی کم تر آ کرمیری ندمت کرے، توسیحد لینا بیمیرے کال ہونے کی گوائی ہے۔

وناع سي بخاري المحالي المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية

پانی پر (متعقر کیا) کان اول ازلی ہے، دوسرا حدوث بعدالعدم کے لئے ہے۔"

کر مانی نے کہا ہے کہ "کان عرشه"معطوف ہے "و کان الله" پر، اور اس سے معیت نہیں پائی جاستی، اس لئے کہ واؤ عاطفہ اصل جوت ووجود میں اجتاع کرتا ہے کہ دونوں میں نقدیم و تاخیر ہواور اس توہم معیت کو دفع

كرنے كے لئے فرمايا كيا: "ولم يكن شيء غيره "لين اسكے سواكوئي چيز ندھی۔ ( (منح البارى: ب٠٠٣)

اور بعض لوگوں نے " و کان عرشه " کے واؤ کود ثم" کے معنی میں لے کر ترتیب وجنی کو ثابت کیا ہے، لیکن علامہ سندھی فرماتے ہیں کہ واؤ کود فم" کے معنی میں لینے کی ضرورت نہیں ہے، اس لئے کہ واؤ وجود خارجی میں ترتیب کی فنی نہیں کرتا۔ (حاشیه بحاری، مصری: ۱۲/۲)

معرض یا سائل "ولم یکن شیء غیره" یا "قبله " کے معنی پوچھتے ہیں کہ کیا کرو گے؟ البذا ہم ان کوتر کیب نوی بتلا دیتے ہیں، کوفیوں کے ندہ کے لحاظ ہے یہ جملہ "کان الله" کی خبر ہوگ، کیونکہ انتفش کے نزدیک کان اور اس کے ہم جنسوں کی خبر پرواؤ کا واغل ہونا جائز ہے، تشبیها للخبر بالحال اور علامہ طبی فرماتے ہیں کہ جملہ ندکورہ حال ہواور تقدیر عبارت یوں ہے: "کان الله منظ وا "اس بنا پرمعرض کے تمام اعتراض هباء منثوراً ہوجاتے میں، اس کی مفصل بحث فتح الباری (بارہ ۳۰/۳۰) میں دیکھنی چاہیے۔

رہا سوال کان کا کہ وقی ہے یا استمراری؟ گواس کا جواب پیشتر ہو چکا ہے کہ پہلا کان ازلی ہے اور دوسرے سے مراد حدوث، کیکن ہم اس کی مثال بھی دے دیتے ہیں، قرآن مجید سی جہاں اس کا ذکر اوصاف باری کے ضمن ہوا ہے، وہاں اس سے ازل بی مراد ہے، جیسے ﴿ وَ کَانَ اللّٰهُ بِکُلِّ شَیْءٍ عَلِیْنَ ﴾ [الأحزاب: ٤٠] اور آیت ﴿ وَ کَانَ اللّٰهُ بِکُلِّ شَیْءٍ عَلِیْنَ ﴾ [الأحزاب: ٤٠] اور آیت ﴿ وَ کَانَ اللّٰهُ بِکُلِّ شَیْءِ عَلِیْنَ ﴾ [الأحزاب: ٤٠] وغیرہ میں صدوث بعد عدم کے لئے ہے، البذا حدیث ندور کے مطلب میں اب کوئی اشکال باقی ندرہا۔ آگے دوسرا سوال آپ یوں چیش کرتے ہیں:

فنوله: قسامة الجاهلية كشمن مين بندرياك كهانى كى فقد بيان فرمائى جائ كه بيقصه كس مطلب ك كي بيان موا؟ (ص: أيضاً)

اس واقعہ کو الل فقہ کا نامہ نگار بار بار خدا جانے کیوں پیش کرتا ہے؟ اؤیئر صاحب بھی جلد دوم (نمبر ۳۲،۴۱) مور حد ۱۲/۵ جون ۱۹۰۸ء) کے برچہ میں لکھتے ہیں:

"اور كس طرح بندرول كى كبانى كوقرآن وحديث صحح كے مطابق بتايا جاتا ہے۔"

أفقول: حفرت! اس طرح تو بندرول كا قصة قرآن مجيديس بهي به ارشاد ب: ﴿ كُونُوْا قِرَدَةُ خُسِنِينَ ﴾

<sup>🛭</sup> فتح الباري (۱۳/۱۳)

عصدرسابق

[البقره: ٦٥] تو قرآن مجيد كوبهى بندرول كى بى كهانى كها كيجے - (شرم!) امام بخارى نے أيام المجاهلية كا باب منعقد فرمايا، زمانہ جاہليت ميں جو جومعمولى يا غير معمولى واقعے ہوئے سے اور صحابہ كرام اسلام كے بعد ان كا ذكر كرتے سے، امام بخارى نے ان كوبسند نقل كر ديا، مقصود ايك تاريخى واقعہ بتلانا ہے، اور اس واقعہ ميں خداكى قدرت كا ايك برا بھارى كرشمہ يہ ہے كہ عرب جو زمانہ جاہليت ميں بہت زناكرتے سے، ان كوغيرت آئ كہ بندركو اپنى بندريا كا دوسرے كے پاس جانا گوارا نہيں، تو جم كيوكركى كى بيوى سے جيب كرزناكرتے ہيں؟ تاكہ ان كوغيرت حاصل ہو۔ جيسے قابيل كوكوك كا واقعہ، جوقرآن مجيد ميں ندكور ہے، دكھ كر غيرت آئى تھى اور غيرت حاصل ہوئى تھى، جيسا كہ حصہ اول [ص: ١٢٩] ميں مفصل كھا گيا ہے۔ بس يہ واقعہ بالكل قرآن مجيد كے واقعہ غرابى سے ملتا ہے، اب اس پر بھى اعتراض كيجے!

تو یوں شوق سے گالیان غیر (امام بخاری) کودے اسے پھے کہ کچھ کہے گا تو ہوتا رہے گا۔ (قرآن کو)

# الل فقه نمبر ۱۲ ج۲:

اڈیٹر صاحب (جو کہ حقیقت میں محصٰ آبیب شاعر ہیں) ۱۰ جولائی ۱۰جولائی ۱۰جولائی کے پرچہ کے صفحہ (س) کالم (س) میں یوں تان اڑاتے ہیں نے

تیرے نزدیک پیمبر کی نہ ہوئے معصوم ہاں بخاری سے گئی کچھ کے طبیعت تیری ہو بخاری کا کوئی تھم خلاف قرآن میں بہاری کا کوئی تھم خلاف قرآن میں بہاری کا کوئی تھم خلاف تیری

مناسب ہے کہ شعر ہی میں اس کا جواب بھی سنئے بمصداق: چیسے کو تیسا! ہے
میرے نزدیک پیمبر تو سبھی ہیں معصوم
ہاں بخاری پہ سرایا ہے یہ تبہت تیری
ہو کسی کا بھی کوئی تھم خلاف قرآن
ہو دہ لائق تشلیم؟ ہے یہ عادت میری

# أيضاً:

ای نمبر، ای تاریخ اور ای جلد کے برچہ''اہل فقہ'' میں اڈیٹر صاحب سیح بخاری کے ایک باب کونقل کر کے بیہ اعتراض کرتے ہیں کداس کے ترجمہ باب کو نیز حدیث کو باب سے تطابق نہیں، چنانچہ ککھتے ہیں:

قوله: "بخارى نے اپى كتاب بخارى ميں ايك باب باندها ہے:" باب مسح الرأس كله لقوله

www.muhammadilibrary.com
دواع تنج بنار کا تنایت بنارک کا تنایت بنارک کا تنازک کا تنازک کا تنایت بنارک

تعالیٰ: ﴿ وَ امْسَحُوْا بِرُءُوْسِکُمْ ﴾ " یعنی باب ہے سارے سر کے سے کرنے کے بیان میں، کوئکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ایخ سروں کا مسے کرو، آیت قرآنی کے الفاظ سے سارے کا کہیں پید نہیں، وہاں تو مجملاً سرکا ذکر ہے، سارے یا تھوڑے کا ذکر نہیں (الی قولہ) بوی دلیل بید بیان کی جاتی ہے کہ "برؤ سکم" میں با زائد ہے، جو سارے پر دلالت کرتی ہے، لیکن صاحب فتح الباری نے اس کا ردکیا ہے کہ بابعض کے واسطے بھی آتی ہے۔ (کالم ۲،۱ مرس)

افنول: خطرہ ہے کہ آگے چل کر بینہ کہہ دیں کہ سارے منہ کا دھونا بھی تاجائز ہے! اس لئے کہ ﴿فَاغْسِلُواْ
وُجُوْهَکُمْهُ ﴾ میں کہیں سارے کا پیتے نہیں، مجملاً منہ کا ذکر ہے، جناب عالی! جس طرح یہاں سارا منہ مراد ہے، ای طرح دہاں بھی سارا سر مراد ہے، اور با واقعی زائد ہے، یکی فدجب اور یکی دلیل امام مالک رشف و امام احمد بن صنبل رشف کی ہے، امام بخاری پر کیا اعتراض؟ اور پھر آپ نے بید صنبل رشف کی ہے، امام بخاری نے اور پھر آپ نے بید غضب کیا کہ دن دہاڑے جموث بولا اور جا گھا این جمر دشاف پر صریح تہمت دھری کہ انہوں نے با کے زائد ہونے کا رد کیا ہے، سیمان اللہ! وہ تو دونوں احتالوں کونقل کر کے بار جیفیہ کی تر دید کرتے ہیں۔ چنانچ فرماتے ہیں:

" لفظ الآية محمل، لأنه يحتمل أن يراد منها مهم الكن على أن الباء زائدة أو مسح البعض على أن الباء زائدة أو مسح البعض على أنها تبعيضية، فتبين بفعل النبي عَلَيْ أن المراد الأولى " • انتهى (فتح البارى باره اول: ١٤٥) " تم أنها تبعيضية، فتبين بفعل النبي عَلَيْ أن المراد الأولى " • اس سے سارے سركام مراد ہو احتمال ركھتا ہے كه اس سے سارے سركام مراد ہو اس بنا پركه با بعض والى ہے، ليكن آئخضرت تَا الله الله عن بنا پركه با بعض والى ہے، ليكن آئخضرت تَا الله الله فعل (مندرجه حدیث كه آپ نے سارے سركام كي) سے ظاہر ہوتا ہے كه (آیت كی) مراد اول (باكو زائد مان كرسادے سركام كرنا) ہے۔ "

کیوں جناب! حافظ ابن تجر نے تردید کی ہے یا تائید؟ ہاں آپ کے مذہب کا بے شک رد ہوگیا اور قرآنی مِسَلہ ثابت۔ نیز اس سے اس حدیث کی طرف سے بھی جواب ہوگیا، جس پر آپ نے بایں الفاظ اعتراض کیا تھا:

قو له: "بخاری رشش نے اس باب میں جو حدیث نقل کی ہے، اس میں حضرت رسول اللہ کافیر کے وضو کرنے کے بیان میں مسم کے متعلق بی الفاظ میں: "مسم رأسه بیدیه فأقبل بهما و أدبر بدأ بمقدم رأسه " یعنی مرکامسم کیا دونوں ہاتھوں سے، پس آگے کو لائے اور پیچھے کو لے گئے اور مرکے اسکا حصہ سے شروع کیا۔ اس میں بھی کہیں سارے مرکا لفظ نہیں۔ "الی صد، ایساً)

أفتول: چونکه آپ نے حدیث کا ترجمہ غلط اور من مانا کیا، اس لئے آپ کی خواہش کے مطابق آپ کو اعتراض کی جگہ ہی مل گئ، ورنہ سی ترجمہ کی روسے ہرگز آپ کا اعتراض واردنہیں ہوتا، آپ نے ترجمہ " سے" کی جگہ

'' کو'' لگا دیا اور یوں لکھا'' آ گے کو لائے'' حالانکہ آ گے خود ہی ہی بھی لکھ دیا کہ'' سر کے اگلے حصہ سے شروع کیا۔''

كون جناب! جب الك حصد عشروع كيا توآ كولانا كهان سے موا؟ سنئے اورغور سے سنئے!

ِ حدیث ندکور کافی و وافی طور سے ثبوت دیتی ہے کہ پورے سر کامسح فرض ہے، میچ ترجمہ بیہ ہے:

"سركامس ودنول باتھوں سے كيا، پس آ كے سے لائے اور يہجيےكو لے گئے اور سركى اگلى طرف سے شروع كيا۔"

اس سے صاف ظاہر ہوگیا کہ اس میں سارے سر کے مع کا ذکر ہے۔ آ گے سے لانا اور پیچیے کو ایجانا صاف بتلا

ربا ب كداس صورت ميس تمام سرجوكيا اوراستيعاب ثابت جوكيا- فافهم وتذكر!

بی ہے جان و ول میں اس قدر الفت بخاری کی

مچھوڑیں کے اسے عشاق وم میں جب تلک وم ہے

# اخيارابل فقه جلدسوم نمبر٢،٣:

ر چه ندکور (مورند۱۲ / ۲۱ اگست ۱۹۰۸ع) میں حسن میان مطواروی این ایک طویل مضمون جو'' ساع و تواجد'' کی

**قتو له**: ''مطلق ساع وقوالوں پرلعن وطعن حقیقت میں امام بخاری دین ہے دین وایمان پرحملہ کرنا ہے کہ وہ قوالوں کی زوایات لیتے ہیں اور ان کواپنا پیشواسیجھتے ہیں۔'' الخ ریحالم ۲/ص ۱۱)

أهول: سبحان الله! كيا خوب؟ جناب والا! راوى حديث جب ثقه اور ثابت الاخذ والاداء هو، تو حسب تصريح

محدثین اس سے اخذ روایت جائز ہے، اس بناء پر امام بخاری نے توالوں ہی سے نہیں بلکہ شیعہ وقدریہ وغیرہ سے بھی روایات لی ہیں، تو کیا بیسب ان کے پیشوا ہو گئے؟ ہرگز نہیں بلکہ کلام رسول جس ثقه صادق فض کے پاس سے بلا کم و کاست سیح طور پر ل گیا، محدثین نے ان سے روایت لے لی۔ پس قطع نظر اخذ حدیث کے اگر ان رواۃ کے ندہب یا عقائد پر کلام کیا جائے تو محدثین کے دین وایمان پر جملہ نہیں ہوسکتا۔ فتفکر!

ناظرین! ان معترضین کے محض امام بخاری پر ہی ہاتھ صاف کرنے سے عجیب حیرت ہوتی ہے کہ ان کو اس سے کیا نفع ہوتا ہے؟ دیکھئے! اڈیٹراہل فقدای جلد سوم (پر چہ نمبر ۳۰ مور ند۳ا نومبر ۱۹۰۹ء) میں لکھتے ہیں:

''امام بخاری کے باس کسی مدرسہ کی کوئی سندھی؟'' ( تحالم: ۱ /ص ۷ )

کوں صاحب! آپ کو جامع صحیح بخاری کی ہر حدیثوں کے پیشتر امام بخاری کے شیوخ کی سندین نظر نہیں آتیں

وفاع سيح بخاري المحتال المحتاج على المحتال الم

جن کو وہ سلسلہ وار رسول اللہ عُلَّالِیْم تک کہنچاتے ہیں؟ کیا آپ نے اصول حدیث میں اجازت کی نوفشمیں نہیں پڑھیں جو محدثین تلافہ کو دیتے تھے؟ کیا آپ نے اجازت کو محض کاغذ پر کسی ہوئی سند (جیسے ان دنوں مدرسوں سے دی جاتی ہے) پر مخصر سمجھا ہے؟ یہ آپ کی غلوانبی و قصور مطالعہ ہے، اصول حدیث میں اجازت کی قسمیں و کیمئے، خود ہی آپ کو معلوم ہوجائے گا کہ امام بخاری کو کس کی اجازت (یاسند) حاصل تھی۔ \_

ادا سے دکیے لو جاتا رہے گلہ دل کا بس اک نگاہ ہر تشہرا ہے فیصلہ دل کا

## اہل فقہ نمبر ۸ جسا:

ار بل و 191ء کے پرچہ میں امر تسر کے ڈاکٹر کیم غلام رسول صاحب بذیل سرخی " الحق مر " پھر یوں رقم طراز ہیں:

فتوله: "بخارى راش كوحديث شرفي، من مجتهدانه وخل تفاتو ضرور بكه حديث مذكوره بالاكى انهول في فقد بهان فرمائى بور ركالم 7/ ص٤)

افتول: محدث مجتد کے لیے بیضروری نہیں کہ دوتیام حدیثوں کی نقد بی بیان کیا کرے، بلکہ جس حدیث کے مسئلہ استنباط کرنا ہوتا ہے، وہاں اس کی فقہ ضرور بیان کی چاتی ہے، بیکام تو شراح حدیث کا ہے، چنانچہ حافظ ابن جرنے، جوضح بخاری کے خدام سے ہیں، فتح الباری میں حدیث نگور کی فقہ بیان کر دی ہے، تیرہواں پارہ اور تیسواں یارہ ملاحظہ ہو، آ مجے چائے!

فتوله: اگرآپ لوگ بخاری براش کو ناقل محض بجھتے ہیں، تو یہ درست نہ ہوگا، رسول الله ظافی نے فرمایا ہے: "کفی بالمحقق کا رو سے اگر کوئی بلا تحقیق کی صدیث کی رو سے اگر کوئی بلا تحقیق کی صدیث کی روایت کرے تو اس پرخطاب کذب جاری ہوگا۔ الخ (ص: أیضاً)

اُهنول: یہ تو فرمایے کہ تحقیق ہے آپ کی مراد کیا ہے؟ اگر فقہی تحقیق مراد ہے، تو سب حدیثیں "کفیٰ بالسوء" ● کی مصداق ہیں اور سب جھوٹی ہیں، کیونکہ حدیث کی کئاب کو اٹھا کر دیکھتے، ہر ہر حدیث کے ہر ہر جملہ کی فقہی تحقیق کی ہیں ہجی موجود نہیں، لہذا دنیا ہیں بقول آپ کے حدیث کا وجود پایا ہی نہیں جا سکا، حق کہ "کفیٰ بالسرء" النح والی حدیث بھی اپنے مضمون کی مصداق یعنی جھوٹی ہوگی، لہذا کلام نبی کا تو یوں آپ نے خاتمہ کر دیا اور تحقیق سے مراد اگر تحقیق صحت وسقم ہے، تو اس امر میں حدیث کی کوئی کتاب صحیح بخاری سے لگانہیں کھاتی، جامع صحیح بخاری اس تحقیق کی رو سے صحت میں سب سے اعلیٰ ہے۔ پس نقل محض سے کذب کیونکر لازم آیا؟ ع۔

صحيح مسلم: المقدمة، باب النهى عن الحديث بكل ما سمع، برقم (٥)



پڑیں پھر سمھ الی پہتم سمجھ تو کیا سمجھ

فتوله: آگے دوسری روایت (حدیث افک) کے متعلق فرماتے ہیں:

" ہم بخاری کی اس مدیث کونہیں مانتے کہ حضرت علی تنافظ بھی مسلمین افک میں سے تھے (الی قولہ) ہی

اعتقاد خلاف اسلام ہے۔ ملخصاً (كالم ١ / ص ٥)

أهنول: اچھا تو آپ بستد سیح میں فائد میں کہ حضرت علی دائشہ حضرت عائشہ دی اور صداروں میں سے اور صدایقہ کی براءت کرتے سے۔ نیز میر بھی بتلا دیں کہ حضرت عائشہ کو حضرت علی ہے دشنی کیوں تھی؟ جنگ جمل کیوں بوئی؟ حضرت عائشہ دی اس میں حضرت عائشہ دی اس میں حضرت علی شریک رہتے، حضرت علی کا نام کیوں نہیں لیتیں؟ پھر اس امر کو کتب عقائد سے تابت سیجے کہ حضرت علی کے متعلق، جو بخاری شریف میں نذکور ہے، اس پر اعتقاد رکھنا اہل سنت کے خلاف ہے۔ و دو نه حرص القیاد!

آگے آپ نے چھر بندروں کے رجم کے واقعہ کو چھیڑا ہے اور چند خدشات بایں الفاظ پیش کتے ہیں، چنانچہ ملاحظہ ہو:

#### قوله: فراتے بن:

ا۔ بندروں کی امت میں بھی محرمات وقتی ومحرمات ابدی کی وجہ کے کاح وطلاق جاری ہے؟

۲۔ صحابی ندکور بندروں کی زبان سے واقف تھا؟

البین رجم کرنے کی بیعادت قدیم سے جاری تھی؟

الله بندريا كورجم كيا كيا تو بندر سے كيا سلوك كيا كيا؟ حديث مين تو سب الفاظ مونث ك وارد بين! (كالم ٢٠٠ / ص: ايضاً)

### أفتول: اب جواب بهي نمبر دار ملاحظه مو:

- ا۔ وہ بندر حقیقت میں جن تھے، بندر نہ تھے، ہاں بندروں کی شکل میں تھے، کیونکہ جن اشکال مختلفہ میں متشکل ہو سکتے بیں، دیکھتے مینی (۸/ ٤٩): "کانوا من البحن"۔ اور جنات میں بالاتفاق تکاح وطلاق جاری ہے، کیونکہ بیہ مسلم ہے کہ جنات بھی انسان کی طرح مکلف بالشرع ہیں۔
- ۲۔ عمرو بن میمون صحابی ان کی زبان قال تو بے شک نہیں جانتے تھے، ہاں البتہ زبان حال سے واقف تھے،
  کیونکہ ان کا اجتماع اور رجم وغیرہ بیسب انسان کو سجھنے کے لیے کافی قرینہ ہے۔
- س۔ جنات چونکہ قدیم سے مكلف بالشرع ہیں، اس ليے رجم كا تكم جو پيشتر سے تورات میں مذكور ہے (اور جے آپ نے

ول مشکلات بخاری کی کھی کا دی گھی کا دی گ

بھی آ گے لکھا ہے) اس کے مکلف جنات بھی ہیں، اس لئے ان کی متشرع جماعت میں بے شک جاری ہوگ۔

سر بندریا اور بندر دونوں کورجم کیا گیا، کیونکہ " قردة "کا اطلاق ندکر نریجی ہوتا ہے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ﴿ کُونُوُا قَرِدَةً خُسِئِیْنَ ﴾ [البقرة: ١٥] اور صدیث میں مؤنث کے جو الفاظ وارد ہیں، وہ لفظ " قردة "کے اعتبار سے ہیں، کیونکہ بظاہر اس میں تاء تانیف موجود ہے، لیکن قرآن مجید میں " قردة "کی صفت " خاسئین " ندکر آئی ہے۔ فافھم!

ہاں قرآن مجید میں جو دفن غراب کا واقعہ ندکور ہے، اس کی بابت معترض صاحب موصوف بیفرماتے ہیں: '' پہلے دفن کرنے کا وجود ہی نہ تھا، اس کو تا قیام قیامت جاری رکھنا منظور تھا، رجم کا حکم پہلے تورات میں آچکا تھا اور اس پرعمل بھی جاری تھا۔'' (ص: أیضاً)

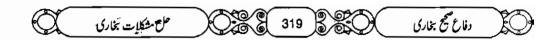
سبحان اللہ! فن گویا سنت غرابی ہوئی ہے خوش جناب والا! مشل اور ممثل لہ میں من کل الوجوہ مطابقت شرط نہیں ہے، ہندر کے واقعہ کی مثال میں جو کوا والا واقعہ پیش کیا جاتا ہے، اس سے مقصود صرف میہ ہے کہ جس طرح کو ہے سے ایک خلاف شان واقعہ ظہور پذیر ہوا اور قابیل کے لیے وہ باعث تصیحت بنا، ای طرح بندروں سے بھی ایک خلاف دستور قصہ طشت از بام ہوا اور صحابی ندکور کے لیے سب عبرت بنا ، کر پیشتر سے وفن کا رواج نہ تھا اور رجم کا تھم تورات میں آچکا تھا، یہ ما بدالنزاع سے علیحدہ امر ہے۔ کئے! سمجھ گئے؟

آ پ کے جواب سے چھٹی ہوئی تو اڈیٹر اہل فقہ کے اس نوٹ کی طرف توجہ کرتا ہوں، جو انہوں نے آپ کے مضمون کے شمن میں ارقام فرمایا ہے، ناظرین! ذرا اڈیٹر صاحب کافٹ نوٹ ملاحظہ ہو، فرماتے ہیں:

"امام بخارى كى تاريخ وفات (٢٥٦) بهى تو لفظ بندر ہے " (حواله مذكوره )

یہ تحریری اس مذہب کے لوگوں کی ہیں، جو بار بار لکھتے ہیں کہ ہم امام بخاری کی تو ہیں نہیں کرتے۔ اب ذرا انساف سے فرمائیے کہ اس سے زیادہ اور تو ہین کیا ہوگی؟ اس کے جواب میں جب مصنف "المجرح علی أبي حنیفه" نے امام ابوصنیفہ کی تاریخ "سگ (۸۰)" لکھی، تو ان حضرات نے اس قدر شور مچایا کہ آسان سر پر اٹھا لیا اور اس کا الزام خواہ محرے سردھرا اور اپنی کرتوت پر سے نظر ہی اٹھا لی۔ آہ! کیا ہی تج ہے۔۔۔

> ہم آہ بھی کرتے ہیں تو ہو جاتے ہیں بدنام وہ قتل بھی کرتے ہیں تو چرچا نہیں ہوتا



# خاتميه

ناظرین! اخبار اہل فقد امرتسر یہاں کی امام بخاری کی شان والاشان میں گتا خانہ مضامین لکھ کر چونکہ بند ہوگیا تھا، لہٰذا ہم نے بھی ان مضامین کے جوابات یہاں کے پورے کر کے رسالہ ہذا کے حصہ دوم کو تمام کر دیا۔ پھر جب اخبار اہل فقد جاری ہوا تو اس نے حسب دستور امام بخاری کی شان مقدس میں زہر اگلنے شروع کئے، ان کے جوابات کے لئے حصہ سوم کا مطالعہ سیجئے، جواسی کے ساتھ ملحق ہے اور دعا سیجئے کہ خدا ان منہ پھٹ معترضوں کو ہدایت نصیب کے لئے حصہ سوم کا مطالعہ سیجئے، جواسی کے ساتھ ملحق ہے اور دعا سیجئے کہ خدا ان منہ پھٹ معترضوں کو ہدایت نصیب کرے!۔

مانگا کریں گے دعا اب سے بجر اس کی آخر تو دشنی ہے اثر کو دعا کے ساتھ

وهذا آخر ما أردنا إيراده، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات الباقيات، والصلوة والسلام على محمد واله وأصحابه أولي الفضائل والكرامات، مادامت الأرض والسماوات، بالكرات والمرات \_

حصه دوم تمام ش**ر ۳۳۳**ا<u>هه</u>

هِمُواللَّهُ الرَّفْنِ لِلرَّحِيْمِ

جل مشکلات بخاری (هدسوم)

جواب

كتاب الجرح على البخاري (حصه دوم)

نحمده ونصلي على رسوله الكريم.

خدا در انظار حمر ما نيست محمد چثم بر راه ثنا نيست محمد عدد عدد حمد خدا بس فدا مدح آفري مصطفی بس وصلى الله على محمد، وعلى آله وأصحابه وأزواجه و ذرياته وسائر أتباعه وسلم أجمعين إلى يوم الدين.

حمد ونعت کے بعد واضح ہوکہ محض خداوند جل وہ ال کی توفیق سے طل مشکلات بخاری کے دو حصے تمام ہو پچے اور رسالہ " الجرح علی البخاری" حصہ اول مع دیگر مصافین کے جواب باصواب سے فراغت عاصل ہوئی۔ گلے ہاتھ اس تیسرے حصہ میں مولوی عمر کریم و دیگر نامہ نگاران اخبار اہل تھے کے ان مضامین کا جواب درج کیا جاتا ہے، جو وقع فو قنا اخبار اہل فقہ میں رسالہ " الجرح علی البخاری " حصہ اول کی اشاعت کے بعد شائع ہوتے رہے اور خاکسار نے ان کے جوابات فی الفور بذرایجہ اخبار گہر بار "اہل حدیث" امر تسر دیے جو مقبول عام ہوئے، اپنے بھی خواہوں کے مزید اصرار پر ان کو بھی بصورت رسالہ جمع کر کے حل مشکلات بخاری کا حصہ سوم قرار دیا، تا کہ ناظرین ہر خواہوں کے مزید اصرار پر ان کو بھی بصورت رسالہ جمع کر کے حل مشکلات بخاری کا حصہ سوم قرار دیا، تا کہ ناظرین ہر ایک سے یکساں مجموعی فائدہ حاصل کرتے رہیں اور خاکسار کے حق میں دعاء خبر کریں۔

خداوند تبارک و تعالیٰ سے امید ہے کہ اس رسالہ کو تا قیامت مقبول ہر خاص و عام کرے اور بروز قیامت رسول اکرم تُلاَّیُّمْ کے جینڈے کے نیچے امام بخاری ڈلاٹند کے زمرہ مبارکہ میں ہم سب کو جمع کرے، اور ان رسائل و کتب کی بدولت جو خاکسار نے صبح بخاری کی مدافعت میں کھی ہیں، ہمارے تمام قصور و خطا کومعاف و در گزر کرے۔ آمین۔

> قدی ندانم چوں شود سودائے بازار جزا ان ھ

اونفقر آمرزش به کف من جنس عصیاں در بغل ♥ ------

فدا ہاری حمہ کے انتظار میں ہے، نہ محمد ( ٹاٹیٹر) ہاری تعریف کے چٹم براہ ، مجمہ صرف خدا کی تعریف کے لیے ہے اور خدا مصطفیٰ کا مرح آ فریں۔
 جب اس کی جزا کا بازار کے تو میں بھی بغل میں نافر بانی و مائے اس کی نقتہ بخش حاصل کر لوں ۔

www.muhammadilibrary.com د تعالى المحالية الم

نبرا:

مدت کے بعد اخبار "اہل فقہ" امر تسر ( ک اگست اا 19 ع ) نظر سے گزرا، جس میں ہمارے قد یم کرم فرما ڈاکٹر عمر کریم کا ایک مضمون " اُصح الکتب اور غلطیال" کی سرخی سے طبع ہوا ہے اور صحیح بخاری کی چار غلطیال درج کی گئی ہیں۔ گو ذی علم کی نظر میں ایک مسلم صحیح کتاب کی بابت ایسا مضمون سوائے ڈاڈ خیالی کے اور کوئی وقعت نہیں رکھتا، لیکن عوام کی غلط فہمی وفع کرنے کے لئے میں اس کی بابت کچھ عرض کرتا ہوں، جس سے صحیح بخاری کا جامع کمالات و مہر اعن الاغلاط واللازامات ہونا بخولی ظاہر ہوجائے گا۔ گو میں صحیح بخاری کی مدافعت میں کئی رسائل اور کتابیں لکھ چکا ہوں، لیکن بافعل نے مضمون کے شاکع ہونے سے خیال ہوا کہ فورا اس کا جواب اپنے نہیں آ رگن پرچہ" اہل صدیث" کی وساطت سے شاکع کر دینا چا ہے، جس میں محرض کا ناقص العلم اور تعصب سے شرابور ہونے کا شوت طشت ازبام ہوجائے، آپ فرماتے ہیں:

قوله: غلطی اول: بخاری (مطبوعه ایم ی : ۱۳۳) "باب فضل العمل فی آیام التشریق " میں یہ آیت قرآنی لکھی ہوئی ہے: "واذکر الله فی آیام معلومات " بخاری کے نتی میں روات نے اس کو تین طرح سے روایت کیا ہے، روایت کر بحداور این جورہ میں ہے: "واذکر الله فی آیام معلومات " می اور جو روایت ابوذر نے اور روایت مستملی اور جوی میں " ویذکر الله فی آیام معلومات " ہے، اور جو روایت ابوذر نے کشمیہ نہ سے کی ہے، اس میں " ویذکر الله فی آیام معلومات " ہے۔ مگر افسوس کے یہ تمیول غلط اور ان تخول میں سے کوئی بھی قرآن کی آیت نہیں ہے، بلکہ یہ آیت کی سورہ ج میں واقع ہے، یول ہے: ﴿ وَ یَذْکُرُوا السَّمَ اللهِ فِی آیام معلومات ﴾ بعض شارح نے امام بخاری کو اس فاش غلطی سے بچانے کے لیے کہ دیا کہ یہ قرآنی آیت نہیں ہے بلکہ حضرت ابن عباس ڈاٹٹو کا قول ہے، کین سیاق سے بچانے کے لیے کہ دیا کہ یہ قرآنی آیت ہے نہ کہ حضرت ابن عباس ڈاٹٹو کا قول ہے، کین سیاق وسباق سے یہ صاف ثابت ہوتا ہے کہ یہ قرآنی آیت ہے نہ کہ حضرت ابن عباس ڈاٹٹو کا قول ہے، کین سیاق

(المحر، حصه دوم: ۳)

العنول: جواب نمبرا: اولاً تو آپ نے ہرسد نقلول میں (جن تینول کو آپ نے غلط بتایا ہے) خود غلطی کی ہے،
آپ کریمہ وائن شبویہ کی روایت نقل کرتے ہیں: "واذکر الله في أیام معلومات " امر بصیغہ واحد، حالانکہ کریمہ و
ابن شبویہ کی سیح روایت " واذکروا "جمع سے ہے، علی ہذا القیاس مستملی وجموی کی روایت آپ بصیغہ واحد " ویذکر الله " الله " الله " مضارع بصیغہ جمع ہے، اور بجائے الله " الله " مضارع بصیغہ جمع ہے، اور بجائے "معلومات " کے لفظ " معدودات " ہے۔ چنانچہ آپ کے عینی نے خودان ہر دوروایات کو یوں بی نقل کیا ہے۔ "معلومات " کے لفظ " معدودات " ہے۔ چنانچہ آپ کے عینی نے خودان ہر دوروایات کو یوں بی نقل کیا ہے۔

ن رفاع می بخاری کی از کا کی کی کاری کی

تیری روایت ابوذرک کشمیهنی سے "ویذکر الله فی أیام معلومات "به بالکل غلط ب، اور دراصل اس ش خود علامه مینی سے غلطی بموئی ہے۔ ابوذرکی روایت جو کشمیهنی سے ہے وہ سورہ مج کی آیت کے موافق ہے، یعنی ﴿وَ یَذْکُرُوا اسْمَ اللهِ فِیْ آیّام مَعْلُومْتِ ﴾ [الحج: ٢٨] فتح الباری ش ہے:

"ويذكروا اسم الله في أيام معلومات كذا لأبي ذر عن الكشميهني" انتهى .

(ملاحظه هو "فتح البارى، مطبوعه بولاق مصر :۲/ ۳۸۱ و مطبوعه انصارى پاره ٤ / ۲٤٥)

علامه قسطلاًني (بتشديد اللام) إرشاد السارى مين فرمات ين:

"في فرع اليونينية مما رقم له بعلامة أبي ذر عن الكشميهني: ويذكروا اسم الله في أيام معلومات باللام، وهذا مِوافقٍ لما في الحج" (٢/ ٢٠٦)

اس كاترجمه شخ الاسلام ميں يوں ہے

" ورنخ فرع يوننى كه به علامت ابو فرال تشمينى: " ويذكروا اسم الله في أيام معلومات است" (در حاشيه نيسير القارى: ٢٩٨/٢)

پس ہرسدروایات غلط و مخالف نہ تھہریں بلکہ ایک بالکہ موافق ہے۔ باتی رہیں اوپر والی دو، تو ان کا مفہوم بھی ہرگز قرآن کے مخالف نہیں ہے اور بہرصورت وہ ابن عباس ہی کا ول ہے، کیونکہ اس کے پہلے بالتصریح "قال ابن عباس " کا جملہ موجود ہے۔ آپ کو اس کے سابق میں اس صریح جملہ کے ہے ہوئے کیونکر معلوم ہوا کہ" سیاق و سباق سے یہ صاف ثابت ہور ہا ہے کہ بی قرآن کی آیت ہے نہ کہ حضرت ابن عباس کا قول ؟" اگر ابن عباس کا کو اس کے سابق سے نہ کہ حضرت ابن عباس کا قول ؟ " اگر ابن عباس کا قول نہیں ہے، تو "قال ابن عباس "کا کیا معنی ہے؟ حالانکہ امام بخاری کا جزل رول (عام قاعدہ) میہ ہے کہ جب قرآن کی آیت نقل کرتے ہیں تو "قول الله" یا "قال الله "یا اس کے ہم مثل جملہ لاتے ہیں۔ چنانچہ اس سے دو ورق کیا اللہ "یا اس کے ہم مثل جملہ لاتے ہیں۔ چنانچہ اس سے دو ورق کہلے الٹ کر ای صحیح بخاری میں دیکھیں، فرماتے ہیں:

"أبواب صلوة الخوف، وقال الله عزو حل: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُم فِي الْأَرْضِ ... ﴾ الخ اس كِتْل كتاب الجمعة مِن فرمات بين:

" باب فرض الحمعة لقول الله تعالىٰ: ﴿إِذَا نُودِى لِلصَّلُوةِ مِنْ يَّوْمِ الْجُمُعَةِ...﴾ الخ على ندا القياس تمام بخارى ميں آپ جہاں قرآن كى آيت ويكسيں كے، اس كے قبل آپ كوقرآنى آيت پ دلالت كرنے والے صرتح الفاظ مليس كے اور يهال سابق ميں جب " قال ابن عباس "كا لفظ موجود ہے، تو كيونكر كها جاسكتا ہے كه سياق وسباق كے مخالف ہے؟

چنانچه آپ کے عینی صاف لکھتے ہیں:

"الحاصل من ذلك أن ابن عباس لا يريد به لفظ القرآن . "انتهى (٣/ ٣٧٩)

اب آئے میں آپ کو می بخاری میں ابن عباس کا قول آیت قرآن کے موافق دکھلا دوں، مطبع بولاق مصر میں جو فقح الباری، • ۱۳۰۰ ہجری میں طبع ہوئی ہے، اس کے حاشیہ پر جو میج بخاری ہے، اس میں یوں مرقوم ہے:

" باب فضل العمل في أيام التشريق، وقال ابن عباس: ويذكرو اسم الله في أيام معلومات: أيام العشر" النخ (٢/ ٣٨١)

لیجے اب تو آپ کا اعتراض کیا منٹورا ہوگیا ہے؟ یہ ہے سیح بخاری کا کمال!!ولنعم ما قبل: \_ خطاوں سے المجرا ہے کبری ہے رشد و حکمت سے جو وانائی میں لقمال کے تو عصمت میں سے مریم ہے

## فتوله: آگ فرماتے ہیں:

"فلطى دوم: بخارى (مطبوعه احمدى صفحه 24) " باب فضل صلوة العصر "كى حديث اول مين قرآن كى ايك آيت به به: فَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ فَبُلَ طُلُوعِ النَّبَهُسِ وَقَبُلَ الْغُرُوبِ، طالانكه آيت قرآنى اليك آيت به به فرق قسبِح بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾ النخ به النه يه يت سورة ق مين به علامه ينى نے الله الله كرفت كى به اور يه لكھت بين: "وسبع بالواو لا بالفاء " يعنى "وسبع" وادك ساتھ به نا كرفت كى به الدرج: ٢/ ايضاً)

الم نے آیت کو اپنے کسی دعویٰ واجتہاد کی دلیل میں نہیں پیش کیا بلکہ وہ حدیث کا نکلا ہے، جس کو جریر صحابی نے کہ الم نے آیت کو اپنے کسی دعویٰ واجتہاد کی دلیل میں نہیں پیش کیا بلکہ وہ حدیث کا نکلا ہے، جس کو جریر صحابی نے قیس سے روایت بیان کرتے وقت حدیث کی تائید میں بڑھا ہے، جس پر "قر أ" کا لفظ دلالت کرتا ہے، ● اور قر آن مجید چونکہ صحابہ کی زبان (عربی) میں نازل ہوا اور وہ بھی سات حرفوں پر، الہذا اہل زبان (صحابہ) کو وسعت تھی کہ جس طرح مناسب مجمیں پڑھیں، سات حرفوں کی تفصیل یوں ہے:

ا ۔ فی نفسها کلمکا اختلاف زیادتی و نقصان کے ساتھ جیسے " ننشزها" اور " و ننشزها "اور " سارعوا "کو

ونا کی بخاری کی گھنٹ بخاری

"و سارعوا "پڑھیں۔

۲۔ اختلاف تذکیروتانیث، جیسے "یکن" کو "تکن"

س<sub>ات</sub> جمع و واحد کے ساتھ تفسیر، جیسے " کتبه" اور "کتابه"

٣- اختلاف تصريفي جيسے تشديد وتخفيف" يڪذبون ويڪڏبون" ميں۔

٥- اختلاف اعراني جيس " ذو العرش المحيد" بكسر الدال اور " المحيد" برفع الدال-

٢ اختلاف حروف جيسے "فسبح" اور "سبح"

اختلاف لغات جيسے تفخيم و إمالات وغيره (مرقات: ٢/ ٦٢٠)

پس جریر صحابی کو اختیار تھا کہ "و سبح "کو باجازت نمبر (۱) "فسبح" پڑھیں، چنانچہ انہوں نے پڑھا، ای کو روات نے امام بخاری تک نقل کیا ہے اور امام نے ای کو اپنی صحح میں درج کر دیا۔ اس سے تو ان کی روایات کے عایت درجہ محفوظ ہونے کا ثبوت ملتا ہے جس سے صحح بخاری کا کمال ثابت ہوتا ہے۔ ہاں مصحف عثانی میں "و سبح" ہے، جو زیر تلاوت ہے۔ اس سے امام بخاری کی صحح پر کوئی اعتراض نہیں، آپ کا یہ لکھنا بالکل غلط ہے کہ" علامہ عینی نے اس غلطی کی گرفت کی" انہوں نے گرفت نہیں گی جگہ یہ بتلایا ہے کہ موجودہ قرآن میں تلاوت "و سبح" کے ساتھ ہے۔ چنانچہ آپ نے نقل عبارت میں عدات می تہ کیا ہے، عینی کی اصل عبارت یہ ہے:

"التلاوة: وسبح بالواو لا بالفاء. " (٢/ ٥٥٠) "ليني مروح الواوت قرآن مي "وسبح" ب-"

جو بالكل صحيح ہے، نہ بدكہ بخارى سے غلطى ہوئى۔ چنانچە فن تفسير ميں دفل كھنے والوں پر بدامرخوب ظاہر ہے۔ خود علامہ سيوطى جلاليين ميں مروح التلاوت الفاظ سے متغير الفاظ بعض جُلدنقل كرتے ہيں۔ علاوہ بريں "فسبح"كى بيد روايت ہروى والى الوقت واصلى وابن عساكركى ہے۔ (طاحظہ ہو: إرشاد السارى: ١ / ٤٨٤)

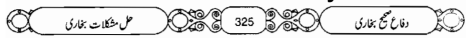
باقی روایت میں "وسبح" قرآن مجید کے موافق ہے۔ (ملاحظہ ہو: تیسیر القاری و شیخ الاسلام وغیرہ) چنانچہ جو بخاری مصر میں فتح الباری کے حاشیہ پرطبع ہوئی ہے، اس میں "وسبح" کا لفظ ہے۔ (ملاحظہ ہو: ۲۸ /۲)

پس آپ کا بیاعتراض بھی محض ژولیدہ زبانی کا نتیجہ تھا، جس سے سیح بخاری کا بھی مزید کمال ظاہر ہوگیا اور کیوں نہ ہو! اس لئے کہ۔

حدیثوں میں بخاری کی عجب شان معظم ہے کتاب حق مقدم اس سے بیہ سب سے مقدم ہے

فوله: آگ فرمات بين:

غلطي سوم: لا يجمع بين متفرق و لا يفرق بين مجتمع، ويذكر عن سالم عن ابن عمر عن



النبي مثله (بخاري مطبوعه أحمدى: ١٩٥) الل حديث پرصاحب تلوك كا اعتراض جس كو علامه عنى في عنى (٣٥٣/٣) من نقل كيا ب: وقال صاحب التلويح: كيف ساغ للبخاري أن يعلق هذا الحديث ممرضا وهو نقض لما يقول المحدثون.

ایعنی برطاف دیگر محدثین کے بخاری نے کیونکراس حدیث کوممرض بنا دیا؟ (المحرح: ٢/ ٤)

أفتول: جواب نمبر ۳: قبل اس كے كه ميں اس كا جواب دوں، ايك ضرورى امر كا ذكر كرنا مناسب سجمتنا ہوں، وہ يك مولوى عمر كريم نے اپنى كتاب " المجرح على البنحاري " (حصه اول: ص ٥٨ ، ١٨ ) ميں ايك سرخى مقرر كى ہے: " كتاب بخارى ميں رسول الله كى تو ہين " اور چار حوالے پیش كے ہیں كه:

"بخارى ميں ہے: " باب قول الرجل للرجل " النه اس ميں پہلے رجل سے مراد رسول الله تَلْقِظُ الله عَلَيْم الله عَلَيْم الله عَلَيْم الله عَلَيْم مَنِين الله عام لوگوں ميں داخل كر ديا ـ "

حالانکہ الفاظ باب میں محدث کی مرادی ہوتی ہے اور رجل کا مصداق اس کا کل فرد ہے نہ خاص ، جیسا کہ اس کا مصداق اس کا کل فرد ہے نہ خاص ، جیسا کہ اس کا مفصل جواب اس کتاب کے جواب میں ویا گیا ہے ، لیکن یہاں خود معترض صاحب نے سیح بخاری ہے "صلی الله علیه وسلم" اڑا کر "عن النبی مثله "کہنے پر اکتفا کیا ہے، اور نیز سرخی کتاب میں رسول اللہ کے بعد "صلی الله علیه وسلم" نہیں تکھا، کہتے نبی اور رسول اللہ کا خاص لفظ لا کر اور پھر درود نہ بھیجنا آپ کی کتنی بری تو بین ہے؟ اب پڑھے: میں الزام ان کو دیتا تھا قصور اپنا فکل آیا!

اب سنتے اپنے لا یعنی اعتراض کا جواب! واضح ہو کہ محدث جو باب باندھتا ہے، اس کے الفاظ اگر کسی حدیث کے الفاظ سے اندھتا ہے، اس کے آ گے سند موجود ہو، گو الفاظ سے الفاظ سے بعید مل جا کیں تو اس باب پر تعلق کا اعتراض صحح نہیں ہے، خصوصاً جب اس کے آ گے سند موجود ہو، گو امام بخاری کا قاعدہ ہے کہ ان کے باب اکثر حدیث کے نکڑے ہوتے ہیں لیکن ان حدیثوں کی کہ جن کی سندامام کے نزدیک صحح قابت نہ ہو، چنانچہ یہ باب جس حدیث کا نکڑا ہے، وہ ترفدی وغیرہ میں ہے۔ اس کی سند میں سفیان بن مدین ، امام زہری سے روایت لینے میں ضعیف ہے۔ (ملاحظہ ہو: فتح الباری، پارہ ۲ ص: ۳۶)

لیکن امام نے اس کا ایک موصول شاہد حدیث انس کی رو سے ترجمہ باب کے بعد ذکر کر دیا ہے اور پھر اس روایت کی صحیح سند بھی بیان کر دی ہے۔ لہذا اب تعلق کہاں رہی؟

صاحب تلویج کا اعتراض بالکل بے معنی ہے اور وہ کوئی فن حدیث کا امام نہیں ، علامہ عینی نے تو اس کے قول

۳۲۱) سنن الترمذي، برقم (۳۲۱)

<sup>🛭</sup> فتح الباري (٣/ ٣١٤)

ونا م مح بخارى الم مح بخارى الم مح بخارى الم مح بخارى الم مح الم مد بخارى الم مح بخارى الم مد بخارى الم

کو جواب دینے کے لیے نقل کیا ہے، لیکن آپ نے ضد کی وجہ سے صرف اعتراض نقل کر دیا ہے۔ آگے علامہ عینی کا جواب دے جواب ایسا ہفتم کر گلے کہ ڈکار تک نہ لیا! غور سے دیکھنے، علامہ عینی آگے خود آپ کے اعتراض کا جواب دے رہے ہیں:

" قلت: لا اعتراض عليه في ذلك، فإنه لا يلزم من تحسين الترمذي إياه أن يكون حسنا عنده " (٤/ ٣٥٣) ليخ!ع-

زلیخا نے کیا خود پاک دامن ماہ کنعال کا پیجی صحیح بخاری کا کمال ہے اور کیوں نہ ہو۔۔

ہے درجہ دوسرا اس کا کتاب الله باری سے تو باری باری ہے اس سے فیض اٹھائے جس کا جی جاہے

فوله: آگفرات بن:

غلطى چهارم: حدثنا أبوعبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة الجعفي قال: حدثنا موسى بن إسماعيل قال: حدثنا أبر عوانة عن حسين عن أبي وائل قال: حدثني مسروق بن أجدع قال: حدثني أم رومان وهي أبرعائشة قالت...الخ

اس حدیث پر اعتراض یہ ہے کہ مسروق کا ساع ام رومان سے ثابت تھیں ہے، اس واسطے کہ ام رومان کا انتقال زمانہ رسول الله ظافیا ہیں ہو چکا تھا اور مسروق کو رسول الله ظافیا کی جبت حاصل نہیں ہوئی تھی، کوئکہ وہ یمن میں سے اور زمانہ رسول الله ظافت کے بلکہ بعد انتقال رسول الله زمانہ ظافت حضرت ابو بکر یا حضرت عمر میں یمن سے آئے تھے۔ پس ایسی حالت میں مسروق یہ کوئکر کہہ سکتے ہیں کہ: حدثنی ام رو مان "چنا نچہ علامہ عینی نے اس اعتراض کو کتاب عینی (جلد الم ۲۵۵) میں جو لکھا ہے ہم اس کو بجنہ نقل کرتے ہیں "رالی ) استشکله النحطیب "الخ (الحرح: ۲/ ٤)

افتول: جواب نمبر افسوں بیکتا براظلم ہے کہ اعتراض نقل کر کے اس کے آگے جواس کا جواب نہ کور ہواں کو عدا جھوڑ دیا جائے اور ناظرین کی آگھ میں ٹی ڈالدی جائے؟ اے مہریان! علامہ عنی نے خطیب کا قول جواب دیے کے لیے نقش کیا ہے کہ خطیب جو کہتے ہیں کہ ام رومان کا انتقال آ تخضرت نگاتی کے زمانہ میں ہوا ہے اور مسروق کوان سے ساع حاصل نہیں، یہ بالکل غلط ہے۔ چنانچے فرماتے ہیں:

"ورد على الخطيب ومن تبعه بوجهين: الأول: أن مستندهم في تاريخ وفات أم رومان عن

رفاع مج بخارى ك المحتال المحتا

الواقدي، فلا يضر ذلك الإسناد الصحيح، الثاني: ذكر أبو نعيم الأصبهاني أن أم رومان عاشت بعد النبي تَشْكُ، ويؤيد هذا ما تقدم في علامات النبوة من حديث عبد الرحمن بن أبي بكر في قصة أضياف أبي بكر ... إلى قوله: وفي كتاب الأدب عند البخاري: فلما حاء أبوبكر، قالت له أمي: احتبست عن أضيافك، الحديث، فهذا يدل على أن وفات أم رومان تأخرت إلى زمن بعد النبي مُشْكُ ... • انتهى (٨/ ٢٧٥)

اس عبارت کا خلاصہ یہ ہے کہ ام رومان کا انتقال رسول الله مَثَلَیْمَ کے بعد ہوا ہے، پس مسروق کے ساع میں کوئی کلام نہیں ہوسکتا۔ جیسا کہ علامہ قسطلانی فرماتے ہیں:

"وقد حزم إبراهيم الحربي بأن مسروقا سمع من أم رومان، وله خمس عشرة سنة، فيكون سماعه في خلافة عمر رضي الله عنه، لأن مولد مسروق كان في سنة الهجرة، وكذا قال أبونعيم الأصبهاني: عاشت أم رومان بعد النبي مَنْ " انتهى (إرشاد الساري: ٦/ ٣٣١) من المعدد النبي مَنْ على المرمروق في ان سے پندره برس كي عمر ميس معرف مان كا انقال آ مخضرت من سنا ب

چنانچدامام بخاری وطف (جوان کی روایت نقل کر تی بین) اپنی تاریخ صغیر میں خود فرماتے ہیں کہ ام رومان کی وفات زمانہ نبی مُناقِیْم میں محل نظر ہے:

حیث قال: "و فیه نظر، و حدیث مسروق اسند ." فانتهی (مطبوعه إله آباد: ۲۱) جس کو حافظ این تجر فتح الباری میں بایں الفاظ تقل کرتے ہیں:

"وذكر الزبير بن بكار بسند منقطع فيه ضعف: أن أم رومان ماتت سنة ست في ذي الحجة، وقد أشار البخاري إلى رد ذلك في تاريخه الأو سط والصغير، فقال بعد أن ذكر أم رومان في فصل من مات في خلافة عثمان: روى على بن يزيد عن القاسم قال: ماتت أم رومان في زمن النبي تَشْكُنه، قال البخاري: وفيه نظر، وحديث مسروق أسند، أي أقوى إسنادا وأبين اتصالا. انتهى، وقد جزم إبراهيم الحربي بأن مسروقا سمع من أم رومان، وله خمس عشرة سنة، فعلى هذا يكون سماعه منها في خلافة عمر، لأن مولد المسروق كان في سنة الهجرة، ولهذا قال أبو نعيم الأصبهاني: عاشت أم رومان بعد النبي تَشْكُلُخ. "انتهى (باره ١٦/١٨)

<sup>•</sup> عمدة القاري (١٧/ ٢١١) تيز ويكيس : فتح الباري (٤٣٨/٧)

نيز ريكيس: فتح الباري (٤٣٨/٧)

<sup>🛭</sup> التاريخ الصغير (١/ ٣٨)

<sup>🛭</sup> فتح الباري (٧/ ٤٣٨)



'دبین ام رومان کے زمانہ آنخضرت عُلَقْلُم میں انقال کی سندضعیف ہے، امام بخاری نے اپنی تاریخ اوسط وصغیر میں اس کا روکیا ہے اور ابراہیم حربی نے لکھا ہے کہ مسروق نے پندرہ سال کی عمر میں بزمانہ خلافت عمر والنظام رومان سے حدیثیں سن ہیں اور نعیم اصبانی نے تصریح کر دی ہے کہ ام رومان آنخضرت مُلَقِلُمُ کے بعد تک زندہ رہیں۔''

اوريبى حافظ ابن مجر تقريب التهذيب من كصة بين:

"والصحيح أن أم رومان عاشت بعد النبي شكله، ورواية مسروق عنها مصرح فيها بالسماع، منها في صحيح البخاري وليست بخطأ". انتهى (ص: ٣٤٤)

على بذا القياس تهذيب التهذيب جلد دوازدهم مين بھى ہے۔ اورسيوطى نے جامع الأصول مين كہا ہے كه امر دومان آنخضرت مُلَّيْلُم كے بعد الله درازتك زنده ربى بين۔ اور تيسير القارى مين ہے:

" و جزم کرده است ابراہیم الحربی برماع مسروق ام رومان را و گفته وے دریں وقت ساع پانزده ساله بود و ایس درزمان خلافت عمر دلائلؤ خوابد بود از انکه تولد او درجه اول از ججرت ست ابوقیم اصفهانی گفتدام رومان بعد از وفات آس حضرت منافیظ زنده بود، سیوطی گفتدام رومان زمانه دراز از برهر آمخضرت منافیظ در قید حیات بوده است، انتهی (۱۶/ ۹۰)

ان سب مرتومہ بالا عبارات سے صاف ثابت ہوگیا کہ انہ رومان کا آنخضرت نافی کے زمانہ میں انقال نہیں ہوا بلدایک زمانہ کے بعد، اورمسروق کو ان سے ساع حاصل ہے۔ وہو الصطلوب!

پس آپ کا اعتراض آپ کو بیرنگ واپس کیا جاتا ہے۔ دیکھا جناب! یہ ہے جامع سیح بخاری کا کمال! اور کیوں نہ ہو؟ اس لئے کہ۔۔

> تفقید روایات میں اس وقت سے اب تک تشلیم ہے سب کو بد طولائے بخاری

# بر۲:

ابل فقد (۲۱ اگست ۱۹۱۱ء) میں پھر مولوی عمر کریم کا ایک مضمون طبع ہوا کہ سیج بخاری میں ایک صدیث موضوع ہے، جو کہ عبدالله بن عمر والنو سے مروی ہے:

"قال: صلى بنا النبي مُنظِينة العشاء في آخر حياته، فلما سلم، قام، فقال: أرأيتم ليلتكم هذه فإن رأس مائه سنة منها، لا يبقى ممن هو على ظهر الأرض أحد." (بخارى: ٢٢)

نقریب التهذیب (ص: ۲۵۱)

<sup>€</sup> تهذيب التهذيب (١٢/ ٤٩٤)

''لینی صفور طُائِوْم نے فرمایا کہ زمین کی پشت پر جولوگ ہیں، وہ سو برس کے بعد نہ رہیں گے۔ مطلب بالکل صاف ہے کہ موجودہ لوگوں کے عدم بقاء کی خبر ہے، لیکن آپ نے کیا سمجھا کہ سو برس کے بعد کوئی باتی ہی نہیں رہے گا (بلکہ قیامت قائم ہوجائے گی) حالانکہ تیرہ سو برس گزر گئے، زمین بہ نسبت سابق کے زیادہ آباد ہے، پس وہ حدیث بداہت کے خلاف ہے۔ لہذا موضوع! (المحرح ۲/ ۲، ۷) مالیق کے زیادہ آباد کیا ہی موضوعیت کی دلیل ہے؟ خیریت سے خود مطلب نہیں سمجھ، پھر اس پر جمام نے کہ طحی یہ کہ اس پر جمام نے کہ صدیث پر موضوع کا تھم لگا دیا!!ای کو کہتے ہیں: بناء فاسد علی الفاسد!

بھلا کوئی پو چھے کہ آپ یہ موضوعیت کا تھم لگانے والے کون؟ آپ نہ محدث نہ ججہتد! خیریت سے ذی علم بھی نہیں! ہاں یاد آیا آپ کہہ دیں محمولانا بحرالعلوم نے فواتح الرحموت میں اس کوموضوع لکھا ہے۔ (جیسا کہ آپ نے اس کے موضوع ہونے کی دوسری ویکی یہی چیش کی ہے) ہم کہیں ہے: واہ واہ سجان اللہ! دلیل بھی ایسی کہ آ تکھ بند کر کے ایمان لے آئے۔ اے جناب! بحر العلام کون سے محدث یا مجہد تھے؟ ان کی کتاب ارکان اربعہ اٹھا کر دیکھتے، تو معلوم ہوجائے گا کہ افکا مبلغ علم و انتہائے معلومات و فتح القدیر تک معموم ہوجائے گا کہ افکا مبلغ علم و انتہائے معلومات و فتح القدیر تک محصور ہے۔ ان کی نقل مشہور ہے کہ غروہ تبوک کوغروہ بتوک (متقدیم الباء) کہا کرتے تھے۔ پس فن حدیث میں جن محصور ہے۔ ان کی نقل مشہور ہے کہ غروہ تبوک کوغروہ بتوک (متقدیم الباء) کہا کرتے تھے۔ پس فن حدیث میں جن کی یہ استعداد ہو، اس کی بات بھی کسی صحیح اصح حدیث کی بابت ماں کی جائے گی کہ یہ موضوع ہے؟ ہاں علوم فلسفہ و منطق واصول فقہ کے البتہ وہ بحر ہیں۔ و آنی ھذا من ذلك؟

پس آپ کی دونوں رلیلیں بجائے خود مخدوش و مقدوح ہیں۔ اگر آپ سپھی ہیں تو اس کے موضوع ہونے کی نسبت محدثین کی تضریحات پیش سیجے!

علاوه بري بح العلوم نے خودسلم الثبوت والے كا جواب ديا ہے، چنانچ فرمات بين:

"هذا غير مرضى، فإن المراد الموجودون الآن ." (ص: ٤١٢)

''لینی اس کا موضوع کہنا درست نہیں، کیونکہ مطلب میہ ہے کہ جولوگ اس وفت موجود ہیں، وہ نہیں رہیں گے۔''

اب فرمائي ! آپ نے ان پر بھی افتر اکيا؟ خوب! ہاں بياتو فرمائي آپ اپنے عيني كو كيوں بھول كئے؟

اوہو! راز اب کھلا! چونکہ حنفیہ کے نزدیک مشہور ہے کہ حضرت خضر طابع نے امام ابوحنیفہ سے چالیس برس تک علم فقہ حاصل کیا، دس برس زندگی میں اور ۳۰ برس قبر عربیف ہے، • اور حدیث مذکور سے خضر علیا اس کی وفات ٹابت ہوتی ہوتی ہے۔ الہذا آپ نے سوچا کہ بیاتو برا برا ہوا کہ امام صاحب کی جو مزیت ثابت ہوتی تھی، وہ تو متبدل بدمنقصت ہوتی

رذاع من بخارى المن المنافع بنارى المنافع المنا

جاتی ہے، آؤ صدیث بی کوسرے سے اڑا دو، اس کئے لکھ دیا کہ موضوع ہے۔ کہے! ع تاڑنے والے بھی قیامت کی نظر رکھتے ہیں اب آیے اصول صدیث کی روسے جانچا جائے کہ موضوع صدیث کی پہچان کیا ہے؟ مقدمہ ابن صلاح (ص: ٤٤) میں ہے:

"إنما يعرف كون الحديث موضوعا بإقرار واضعه، أو ما يتنزل منزلة إقراره ...إلى قوله: يشهد بوضعها ركاكة ألفاظها ومعانيها ." انتهى

علامه سيوطى تدريب الراوى مين لكصة بين:

"ومن حملة دلائل الوضع أن يكون مخالفاً للعقل بحيث لا يقبل التأويل، ويلتحق به ما يدفعه الحس والمشاهدة. " انتهى <sup>€</sup> ايها كل فتح المغيث وشرح نخبيش ہے، ﴿

یعنی موضوع حدیث کی پیچان ہے ہے کہ واضع خود اقرار کرے یا اس سے ایسے الفاظ صادر ہوں، جو بمزلہ اس کے اقرار کے ہول یا اس حدیث کے الفاظ و موانی بے ربط ہول یا مشاہدہ وحس وعقل کے خلاف ہو، اس میں تاویل کی مخبائش نہ ہو۔

جمد الله کدان عیوب میں سے حدیث فدکور میں کوئی بھی جودنہیں، نداس کا کوئی راوی وضاع ہے، بلکہ سب
ثقہ و جمت ہیں، ندمعنی غلط ہے، ندعقل کے خلاف ہے، اس لئے کہ حدیث کا مطلب بالکل ٹھیک و صاف ہے، وہ یہ
کہ روئے زمین پر اس وقت جننے لوگ زندہ موجود ہیں، سو برس کے بعد کوئی ہوں گے۔ یہ بالکل عقل کے مطابق
ہے، بلکہ اس کا انکار بداہت کا انکار ہے۔ نحوی قاعدہ ہے اس کو پڑھ لیس۔" ھو علی ظہر الأرض "جملہ اسمیہ
ہے، ھو متبدا ہے، اس کی خبر " علی ظہر الأرض "ظرف بجار و مجرورہ ، لبذا اس کے قبل ایک محذوف کی
ضرورت ہے، چاہے بھریوں کے فدہب کے مطابق فعل "استقر" محذوف مانے، یا کوفیوں کے فدہب کے مطابق
اہم "کائن "محذوف گردا نئے۔ بہر حال مطلب یہی ہوگا کہ جو روئے زمین پر اس وقت متعقر و موجود لیخی زندہ
ہیں، وہ سو برس کے سرے پر نہ رہیں گے، جیسا کہ فتح الباری میں ہے: "أی الآن موجود أحد" فند کہ جو
آپ نے سمجھا ہے کہ سو برس کے بعد دنیا کا خاتمہ ہوجائے گا، کوئی خص زندہ ہی نہ رہے گا بلکہ سب مرجا کمیں گیا ہے کہ
قیامت قائم ہوجائے گی۔ آ ہے اب آپ کو محدثین و شارحین کی تصریحات ساؤں۔ بعض نے کہا ہے کہ

<sup>€</sup> مقدمة ابن الصلاح (ص: ٥٨) تدريب الراوي (١/ ٢٧٦)

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ١٠٨) فتح المغيث (٢٦٩/١)

<sup>🛭</sup> فتع الباري (١/ ٢١٢)

وناري مح بخاري کا محکات بخاري کاري کا محکات بخاري کاري کا محکات بخاري کا محکات بخاري کا محکات بخاري کا محکات بخاري کاري کا محکات بخاري کاري کا محکات بخاري کا محکات بخاري کا محکات بخاري کا محکات بخاري ک

"الأرض" پر الف لام استغراق كانبين ب، جيت قرآن مجيد ﴿ أَوْ يُنْفُواْ مِنَ الْأَرْضِ ﴾ [المائدة: ٣٣] مين نبين ب، پن اس سے كل روئ زمين مرادنبين ہوگ، بلكه بزيره عرب ب، جو حجاز و تهامه ونجد كومشتل ب سي مطلب بھي ہوسكتا ب، ملاحظه ہو: قسطلاني (٢/٤)

بعض نے کہا ہے کہ الف لام کی بحث کے علاوہ ارض سے مراد خاص مدینہ ہے، جیسے قرآن میں ﴿اَلَّهُ تَكُنْ اللّٰهِ وَاسِعَةً ﴾ [النساء: ٩٧] میں ارض سے مراد خاص مدینہ ہے، بیدمطلب بھی ہوسکتا ہے۔ ملاحظہ ہو: عینی (١/ ٤٨٥) لیکن جمہور نے کہا ہے کہ ارض سے مراد کل روئے زمین ہے، کیونکہ جنس ہے، لہٰذا اس قرینہ سے عینی (١/ ٤٨٥) لیکن جمہور نے کہا ہے کہ ارض سے مراد کل روئے زمین ہے، کیونکہ جنس ہے، لہٰذا اس قرینہ سے اس پر الف لام بھی استخراق کا ہے اور یکن محجے ہے۔ اس اس بناء پر حدیث کا مطلب بالکل صاف ہے کہ آج کی رات جنے لوگ زندہ ہیں، سو برس کے بعد کوئی نہ ہوں گے، کیونکہ امم ماضیہ کی عمریں امت محمد بیکی اعمار کی نسبت بہت زیادہ ہوتی تھیں، جیسا کہ آپ نے فرمایا ہے کہ میری امت کی عمراکش ساٹھ ستر کے اندر ہوگی۔ و إلا ماشاء الله،

چنانچه امام نووی نے فرمایا ہے:

"المراد أن كل من كان تلك الليلة على الأرض لا يعيش بعد هذه الليلة أكثر من مائة سنة سواء قل عمره قبل ذلك أم لا، وليس فيه نفى حياة أحد يولد بعد تلك الليلة مائة سنة، والله علم." 

(فتح البارى و عينى و قسطلانى)

"لین جو شخص آج کی رات روئے زمین پر ہے، اس رات سے بعد سو برس سے زیادہ نہیں زندہ رہے گا اور جو آج کی رات کے بعد پیدا ہو، اس کی سو برس سے زائد زندہ رہے کی نفی نہیں ہے۔"

افسوس باوجود كيه مولوى احمالي ني بين السطور مي لكهدويا تها:

"وعظهم بقصر أعمارهم، وأعلمهم أن أعمارهم ليست كأعمار من تقدم من الأمم ليجتهدوا في العبادة . " (١/ ٨٤٤)

اور یمی عبارت فتح الباری میں ہے، جس کوعینی نے بعینہ نقل کیا ہے۔ ملاحظہ ہو: ( فتح الباری: پارہ ۱۰۸/۱) علی نداالقیاس تیسیر القاری میں ہے:

'' یعنی ہر *کس کہ دریں* شب است تا آخر صد سال زندہ نمی ماند'' (۱/ ۹۳)

شیخ الاسلام میں ہے: '' یعنی ایں طبقہ و قرن آ دمیان که دریں شب بر زمین موجود اند در مدت صدسال ہمہ

€ فتح الباري (١/٢١٢) عمدة القاري (٢/٢٧١)

سنن الترمذي: كتاب الزهد، باب ما جاد في فناد أعمار هذه الأمة ما بين السنين إلى السبعين، رقم الحديث (٢٣٣١)
 وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب من حديث أبي صالح عن أبي هريرة، وقد روي من غير وجه عن أبي هريرة.
 نيزاس حديث كوابن حبان، حاكم، وبي اورالباتي التضخ في قرارويا ب-

332 دفاع شجح بخاري حل مشکلات بخاری

بمير ندويج احديه ازال باقى نماند بمقصود تحريض ست براجتهاد درعبادت وتقصيرا عمار باعتبار امم سابقه "

(حاشيه تيسير: ١/٧٧/)

عبارات مرتومه كامطلب ظاہر ہے كه امم ماضيد كے مثل چونكه امم موجوده كى عمرين ند مول كيس، البذا ان كو چاہيے کہ عبادت میں خوب کوشش کر لیں۔ مرنا جلد ہے آج کی رات میں جتنے لوگ زندہ موجود ہیں، سو برس کے بعد کوئی زندہ نہ ہوں گے۔

پس اگر آپ کے علم میں اس رات کا کوئی موجود مخفص سو برس کے بعد زندہ رہا ہو، تو اس کا نام مع ثبوت حوالہ پیش ، کریں، ورنداپنااعتراض واپس لیں، دیکھا آپ نے کیسا باریک مطلب تھا جس کوآپ نسمجھ سکے؟ یہ ہے بخاری کا کمال! \_ حاجت ہے بصیرت کی بے معرفت حق کب ہونے لگے کور شناسائے بخاری

ناظرین نمبر (۲) حل کا ملاحظ فرما سے بین، جس میں خاکسار نے مولوی عمر کریم کے مضمون '' بخاری میں موضوع حدیث'' مندرجه الل فقه (۲۱ اگست ۱۱۹۱ع ) کا جواری دیا تھا۔ اس سے قبل خود ایک حنفی مولوی کامضمون بجواب مولوی عمر کریم اہل فقہ (۴ ستبر اوام ) میں بدسرخی ' تفتیش حدیہ' شائع ہو چکا تھا۔ جس میں مجیب ندکور نے حدیث بخاری کا واقعی درست مطلب به تصریحات محدثین پیش کیا تھا اور لکھا تھا کہ آج تک بخاری میں موضوع حدیث نہیں سی مگی۔ جارے کرم فرما مولوی عرکر یم کوخود اسے ہم مشرب کا یہ جواب و یک تاب ندرای ، تو ۲۵ متبرا<u>ا اواء</u> کے اہل فقہ میں مضمون سابق کی تائید میں چھرایک مضمون برسرخی " تنقید التفتیش " وهر تھی السرخی کی ترکیب بلحاظ معنی و معنى بلى ظر كيب غلط ب) اورايخ رساله " الجرح على البخارى "حصداول في مخارى كى تين حديثين اين زعم میں موضوع ثابت کی ہیں، جود کوہ کندن و کاہ بر آور ون " 🗗 کا پورا مصداق ہے۔ نیز مجیب کے جواب بر پچھ اعتراض کیا ہے، چونکہ اس اعتراض کا ظاہر میں کسی قدر ہمارے مضمون سے بھی تعلق ہے، لہذا ہم پہلے اس کا جواب دے کران متنوں حدیثوں کے متعلق امر واقعی عرض کر کے معترض کا جہل مرکب طشت ازمام کرس گے۔ ان شاہ اللہ تعالیٰ مجیب بدایوانی نے حدیث کے چندمعنی بتریحات محدثین وشارعین پیش کئے تھے،علی بذا القباس خاکسارمولوی عمر کریم اس پر بیاعتراض کرتے ہیں کہ:

"اس اختلاف سے ثابت ہوا کہ بیر حدیث اس قدر بے معنی ہے کہ محدثین میں ایک انتشار پھیلا ہے اور یہ بھی اس کی موضوعیت کی دلیل ہے۔''

سجان الله! كيا بى عجيب اصول ب كه جو حديث معانى كثيره كى محتل مو، وه كلام رسول نهيس بلكه موضوع ب!

دفاع سمح بغاری کے جاری کے جاری کے جاری کے جاری کے جاری کے جاری کے بغاری کے جناب! آتخضرت مالی ہی تو اعجاز ہے کہ آپ کو جوامع النگم عطا ہوئے تھے، جس سے بہت سے محانی و مطالب اخذ کئے جاتے تھے، ورنہ چراجتہاد بہ عبارت النص واشارة النص وغیرہ بالکل مہمل و غلط ہیں، حالانکہ قرآن میں مطالب اخذ کئے جاتے تھے، ورنہ چر مغسر سے کے داری النام میں مغسر سے کے داری النام کے داری کا داری کے داری کا داری کے داری کا داری کے داری کا داری کے داری کی داری کی داری کی کا داری کی داری کی داری کی کا داری کی داری کے داری کی کہ بیان کی داری کی کا دیا کہ کہ بیان کی داری کی کا دیا کہ کا دیا کہ کا دیا کہ کی کہ بیان کی کہ بیان کی کے داری کی کا دیا کہ کا دیا کہ کی کہ بیان کی کہ بیان کی کا دیا کہ کا دیا کہ کی کہ بیان کی ک

مطالب اخذ کئے جاتے تھے، ورنہ پھر اجتباد برعبارت النص واشارة النص وغیرہ بالکل مہمل و فلط ہیں، حالانکہ قرآن مجید کی آیت کا کلوا مجید کی آیت کا مکوا بیس کے درمیان اختلاف مطالب موجود ہے، ملاحظہ ہو ایک چھوٹی کی آیت کا کلوا کو قَعْلَی الَّذِیْنَ یُطِیفُونَهُ ﴾ [البقرة: ١٨٤] اس کے کی مطلب بیان کئے جاتے ہیں، کوئی اس کومنسوخ قرار دیتا ہے، کوئی محکم، کوئی "لا" محذوف مانتا ہے، کوئی خاصیت سلب وغیرہ وغیرہ، تو کیا آپ جیسا کوئی کہ سکتا ہے کہ بید کلام خداوندی نہیں ہے کوئکہ بیدآ یت بے معنی ہے جس کی وجہ سے مفسرین میں ایک انتشار پھیلا ہوا ہے؟ و لا یقول بذلك الا من سفه نفسه!

ُ حالانکد محدثین نے جس قدراس حدیث کے مطالب بیان کئے ہیں، سب درست اور ٹھیک ہو سکتے ہیں۔ آپ کا یہ جملہ کیسامہمل ہے کہ "سب تاویلات پراعتراض ہوسکتا ہے؟"

اے جناب! دنیا میں تو کوئی ایک چینیں، جس پر اعتراض نہ ہو سکے، حتی کدلوگوں نے خدائے تعالی پر بھی اعتراض جما دیے ہیں۔۔

ما نجا الله والرسول معا ﴿ كَالَّهُ مِنْ لَسَانَ الوَرَىٰ فَكَيْفَ البِخَارِي

لیکن اعتراض بھی واقعی اعتراض ہو۔ درحقیقت آپ کے اعتراضات اگر واقعی ہیں تو بھد شوق پیش کریں اور ایک کے چار لیس، عینی کا قول " ھذہ کلھا تعسفات " والا پیش کری خود تعسف سے خالی نہیں، اس لئے کہ علامہ عینی نے حدیث کے مقاف مطالب کو تعسفات میں واظل نہیں کیا ہے، بلکہ اقوال کر بانی کو تعسف کہاہے، جو انہوں نے حضرت عیسی طیا کا کو اہل ساء اور ابلیس کو اہل ہوا والنار سے تعبیر کر سے متعنیٰ کیا ہے۔ اس کو علامہ عینی تعسف میں واظل کرتے ہیں:

"قلت: هذه كلها تعسفات، ولا يرد على هذا لا بعيسىٰ عليه السلام، ولا بإبليس، فإن مراده عليه السلام ممن هو على ظهر الأرض أمته، والقرائن تدل على ذلك.  $^{f O}$  النخ (١/ ٥٨٤) (معنى آ تخضرت مُنْ الله على طهر الارض "  $_{\bf u}$  آ  $_{\bf u}$  كى مراد " من على ظهر الارض "  $_{\bf u}$  آ  $_{\bf u}$  كى امت  $_{\bf u}$ ، نه هيلى عليه الورن الميس وغيره، اس يركى قرائن وال جين "

پھران کو مفصل بیان کیا ہے۔ علامہ عینی کی اس عبارت ہے آپ کے اس اعتراض کا بخوبی جواب ہوتا ہے، جو آپ نے اس اعتراض کا بخوبی جواب ہوتا ہے، جو آپ نے "الدوم" کی قید پر کیا ہے کہ" ہاروت والبیس وغیرہ (از اقسام شیاطین) زندہ ہیں "اس لئے کہ میہ سرے سے بنی آ دم بی نہیں ہیں، افسوس کہ علامہ عینی تو خود آپ کے ہفوات کا جواب دے چکے ہیں، کیکن آپ اس



ے سرقد کر کے کسی کے ایراد کو کسی پر چہاں کرتے ہیں!ع

ای کار از تو آید و مردال چنیں کنند

باقی رہی فواتح الرحموت کی عبارت ، تو اس کی نسبت مجیب بدایونی نے بچے کہا تھا کہ بحر العلوم کی طرف اس کی نسبت صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ نقل حدیث تو متن مسلم الثبوت میں ہے، جو محت الله بہاری کی عبارت ہے نہ بحر العلوم کی ، بحر العلوم نے تو اس کوغیر مرضی کہا ہے۔ (دیکھوص: ۳۱۲) افسوس کہ متن وشرح کی عبارت میں بھی تمیز نہ ہوگئی۔ انا للہ!!

اب سنت این پیش کرده احادیث کی وضعیت کا ابطال! آپ لکھتے ہیں:

**فنو له**: اول: ليكونن مِن أمتي أقوام يستحلون الحر و الحرير والخمر والمعازف.

(بخاري، باب ما جاء فيمن يستحل الخمر ويسميه بغير اسمه، ٢/ ٨٣٧)

امام شوکانی رساله " إبطال دعوی الإجماع علی تحریم مطلق السماع" (مطبوعه انوار محمدی لکهنو، ص: ٣٢) میں ال معنون کی حدیث کی نبست، عام اس سے که وه بخاری میں ہویا کسی کتاب میں، یہ لکھتے ہیں:

"وفي تحريم المعازف وساثر الملاهي أحاديث مروبة في غاية الكثرة، ولكنها متكلم عليها من أثمة الحديث، وبعضهم يحزم بوضعها."

"لين بعض ائمه حديث المضمون كي حديث كوموضوع قرار دية بي (ابل فقه ٢٥ متبر)

افغون : جواب نمبرا: قاضی شوکانی کی بیعبارت آپ کو مفیدنیس، اس کے کہ بیتم بخاری کی حدیث کے متعلق نہیں ہے، بلکہ بی عام مخصوص منہ البعض ہے، اس کئے کہ انہیں قاضی شوکانی نے اپنی مشہور کتاب نیل الاوطار میں ابن حزم کے اعتراض کے جواب میں بخاری کی اس حدیث کی صحت بڑے زوروں سے ثابت کی ہے، جوانہوں نے غلطی سے تعلیق بخاری کو انقطاع سمجھا تھا۔ جس کا اصل جواب حافظ ابن حجر نے فتح الباری (بارہ: ٣٥٠) اور عینی نے جلد سے تعلیق بخاری کو انقطاع سمجھا تھا۔ جس کا اصل جواب حافظ ابن حجر نے فتح الباری (بارہ: ٣٥٠) اور عینی نے جلد عاشر میں بڑے زوروں سے دیا ہے کہ بیتعلیق ہے انقطاع نہیں ہے۔ اس کے موضوع ہونے کا تو کسی نے اعتراض بی میں نہیں کیا، سنئے قاضی شوکانی لکھتے ہیں:

"أخطأ ابن حزم في دعوى الانقطاع من وجوه، الحديث صحيح معروف الاتصال، والبخاري قد يفعل مثل ذلك لكونه قد ذكر الحديث في موضوع آخر من كتابه ." الخ (نيل الأوطار: ٧/٣١٤)

اور ليجئهُ علامه عيني لكصة مين:

ر فا م مح بماری کری از می کانت بخاری کری کریا ہے بخاری کریا ہے بخاری کریا ہے بخاری کریا ہے بخاری کریا ہے بخاری

"والحديث صحيح، وإن كانت صورته صورة التعليق. "الخ (١٠/ ٩١)

اور حدیث میں تابعی خود قتم کھا کر کہتا ہے: "والله ما کذبنی سمع النبی مَلَظِیّه" ہاو جود ان سب تصریحات کے حدیث کو اپنی الٹی عقل سے موضوع کہنا بلا دلیل و بلا علامت وضع و بلا تقریحات محد ثین ظلم اکبر و عداوت کبری فنیں تو کیا ہے؟ بس خدا ہی سمجھ! اصل ہے ہے کہ گیروے رنگ کے لباس والے ناچنے گانے والے متصوفین حال وقال پر دم دینے والوں نے گانے بجانے کے لیے اجازت اور فتوی دینے کے لیے ایک اتو کھا ڈھنگ سوچا ہے کہ اس حدیث کو سرے سے موضوع مشہور کرو کہ ہمیں گانے بجانے سے کوئی ممانعت کرنے والا ندر ہے۔ بس پھر کیا ہے اس رگھ میں خوب بھنگ مینے گا۔ إنا لله و إنا إليه واجعون!

بیسب اکارات ساعت سے ہیں، جن کی خبر پیشتر سے صادق مصدوق مظافیات دی ہے۔ جن کے حکم کی پرواہ نہ کرنے وال نہ کرنے وال

اس كامفسل جواب حصداول (ص ١٥٠ ٩٢) رساله بذا مين ديكية -آئ آب كلصة بين:

قوله: دوم: "عن أبي هريرة قال. فأل النبي: لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يشرب الخمرحين يشرب وهو مؤمن رلا يسرق حين يسرق وهو مؤمن. الخ

(بخارى، باب النهبي بغير إذن صاحبه: ٣٣٦)

امام ابوطنیفہ کے نزدیک اس مضمون کی سب احادیث موضوع بین سیسا که رساله" العالم والمتعلم" (ص: ١٦٣) میں ہے، (خلاصه اس کا بد ہے که) امام ابوطنیفہ نے اپنے شاگردابو اللہ بینی سے کہا کہ بدحدیث آیت قرآن : ﴿ وَ الَّذَانِ يَا تُريَيْهَا مِنْكُمْ ﴾ کے خلاف ہے۔ (لہذا موضوع ہے) (ایشاً)

أفتول: جواب نمبر ٢: حديث كى موضوعيت كے ليے تصريح محدث كى ضرورت ب- امام ابوطنيفه نقيبه تھ نه محدث! وأنى هذا من ذلك؟ علاوہ بريں حديث بخارى برگز آيات قرآني هذا من ذلك؟ علاوہ بريں حديث بخارى برگز آيات قرآني كے مخالف نہيں ہے، كيونكه اس ميں كال ايمان كى نفى ہے، نه مطلق ايمان كى علامه عينى حفى كلصة بين:

"هذه الألفاظ التي تطلق على نفي الشيء يراد نفي كماله، يقال: لا علم إلا بما نفع، ولا مال إلا الإبل، ولا عيش إلا عيش الآخرة . الخ (٢/٦)

علی ہذا القیاس فتح الباری میں ہے۔ حافظ ابن حجر نے لکھا ہے کہ اس کے مطلب میں تیرہ اقوال محدثین کے علاوہ اقوال خوارج و معتزلہ کے میں۔ lacktriangledown (ملاحظہ ہو: پارہ lacktriangledown) جو کسی طرح آیت قرآنی کے خلاف نہیں ہیں۔ علاوہ ازیں امام بخاری نے آخر میں خود ابن عباس سے اس کی تفسیر یوں نقل کی ہے: "تفسیرہ: أن ينزع منه نور الإيمان"

لین نور ایمان اس کا جاتا رہتا ہے نہ ایمان، بلکہ وہ باقی رہتا ہے، اور اس طرف آیت قرآن کے لفظ "منکم " میں اشارہ ہے۔ پس جو حدیث قرآن کی آیت کے مطابق ہو، اس کو جو مخالف قرار دے اور موضوع کیے اس کی خود عقل کا فقو ہے۔ اس کا مفصل جواب بھی حصد اول میں و کیلئے۔ آب مزید لکھتے ہیں:

فتو له: سوم: ابن جوزى نے بھى اپنى موضوعات ميں بخارى كى ايك حديث كوموضوع لكھا ہے۔ ديكھو ديباچ تعقبات سيوطى على موضوعات ابن جوزى الطف (الى قوله) ابن جوزى ايسے محدث نے اس كوموضوع كها (تا آخر) تعقب سے اس مگه بحث نبيل \_ (ائل فقد ٢٥ متبر)

أفول: جواب مبرس: آپ كو بار إراين جوزى كا حواله دية شرم نبيل آتى؟ جس كاكن مرتبه جواب يا يك

بين!! لما حظه بو: " الريح العقيم" (ص: ١٨ تنا ٢٠) و الأمر المبرم (ص: ١٦)

اے جناب! ابن جوزی کے جو" ابو حنیفة سراج أمنى "كوموضوع قرار دیا ہے، ● (جو واقعی موضوع ہے)
اس كوصاحب ضياء معنوى ومصنف دروقار نے تعصب پرمحمول كيا اور جس حديثِ بخارى كو ابن جوزى نے ظلمی سے
موضوعات میں لکھ دیا اور اس پر علامہ سيوطی و دیکہ محدثین نے تخت تعاقب كر كے اسے ان كا بيجا تشدد و خطا قرار دیا،
اس كو آپ لئے پھرتے ہیں اور لطف به كہ حوالہ اس تعقب سيوطی كا ديتے ہیں اور پھر جواب كے ڈرسے آخر میں لکھتے

ہیں، کہ ' تعاقب و عدم تعاقب سے بحد نہیں۔' اجی! کیوں جھ نہیں؟ ذرا سنے تو سہی ! علامه سیوطی لکھتے ہیں:

"إن كتاب الموضوعات لابن الحوزي قد نبه الحفاظ بديما وحديثاً على أن فيه تساهلا

كثيرا أو أحاديث ليست بموضوعة الخ

بھران حدیثوں کوجمع کر کے آخر میں لکھتے ہیں:

"هذه لا سبيل إلى إدراحها في سلك الموضوعات..." الخ

اور پھران میں ہے بخاری ومسلم کی حدیث کو الگ چھانٹ دیا ہے۔ آپ ذرا اس کا مطالعہ تو کریں اور اس کو خوب یادرکھیں!

> وہ اعدائے نبی ہیں جو کہ اس سے خار کھاتے ہیں بخاری گلشن احمد مُلَّاثِیْم کی اک شاداب کیاری ہے

> > بىرىم:

ابل فقہ (اا و مبر ااواء) میں مولوی عمر کریم نے اپنے سابقہ مضامین کے متعلق تسطیر کرتے ہوئے بہت کچھ گوہر

الموضوعات لابن الجوزي (٢/ ٤٧)

التعقبات للسيوطي (ص: ٦٠)

www.muhammadilibrary.com

المنظمة الم

افتانیاں کی ہیں، جس کا کامل جواب تو وہ بدایونی مولوی صاحب دیں گے، جن کے جواب میں مولوی پھوی نے مضمون آرائی کی ہے، ہاں چونکہ چند باتوں کو میرے سابقہ مضامین سے تعلق ہے، اس لئے ان کی بابت کچھ عرض کرتا ہوں۔ صحیح بخاری کے پہلے یارہ میں جوسو برس کے بعد عہد نبوی کے موجود لوگوں کے زندہ نہ رہنے کی خبر ہے، اس برخواہ

تخواہ ہمارے پیٹوی دوست الجھتے اور اس کوموضوع قرار دیتے ہیں، حالانکہ امام بخاری نے خود تیسرے پارہ میں اس عقدہ کوحل کر دیا ہے۔ چنانچہ "باب السمر فی الفقہ "کے ذیل میں ہے:

"أن عبد الله بن عمر قال: صلى النبي ألل صلوة العشاء في آخر حياته، فلما سلم قام النبي ألل النبي ألل الله النبي ألل النبي من هو اليوم على ظهر الأرض أحد، فوهل الناس في مقالة النبي ألل إلى ما يتحدثون في هذه الأحاديث عن مائة سنة، وإنما قال النبي من الله النبي الله يقى ممن هو اليوم على ظهر الأرض، يريد بذلك إنها تخرم ذلك القرن." (بحارى: ٨٤)

"حضرت عبدالله فرماتے ہیں کہ حضور تُولِیْ نے اپنی آخر زندگانی میں عشاء کی نماز پڑھ کر فرمایا کہ آج کی رات کو یادر کھ لو، آج جوروئے زمین پر ہیں، وہ سوسال کے بعد ندر ہیں گے، لوگوں نے اس کلام نبوی کی تاویل میں خطا کیں کی ہیں، حالانکہ مطلب صاف ہے کہ بیموجودہ دیانہ منقطع ہوجائے گا۔"

جب امام بخاری نے خود اس حدیث کا مطلب واضح کر دیا، نو اپنی جانب سے ایک نیا مطلب گڑھ کر حدیث کو موضوع کہنا قائل کی کمال زیر کی یا دوسر لفظوں میں غیر دانشمندی پر دال سے۔ ہاں اس کے موضوع ہونے کی سے دلیل آپ نے خوب دی کہ اس کا ایک راوی ثقہ نہیں ہے۔ چنانچہ آپ لکھتے ہیں:

"اس حديث مين جوسعيد بن عفير راوى بين، ان كى نسبت ميزان الاعتدال مين بيكها ع:

" قال الحوزجاني: مختلطاً غير ثقة" ( الل فقداا وممرص: ١٦)

اس ایراد باطل کا جواب به چند وجوه ہے:

أو لاً: ايك راوى كا تقد نه مونا (بغرض سليم) كسى حديث كى موضوعيت كا موجب نهيس موتار

ثانياً: جوزجاني كى جرح محدثين كے نزديك غير مقبول بے - ملاحظه جو: هدى الساري مقدمه فتح الباري • اور ميرا رساله "الأمر المبرم" (ص ٩٦،٦٦ و ١١٥ و ١٨٠ وغيره)

قالظاً: سعید بن عفیر ہرگز غیر ثقة نہیں ہے۔ آپ نے حسب عادت قدیمہ میزان الاعتمال سے پوری عبارت (جس میں جوز جانی کے باطل قول کا جواب تھا) نقل نہیں کی۔ سنے! علامہ ذہبی آگے فرماتے ہیں:



"قال ابن عدي: ما قاله الحوزجاني لا معنى له، ولم أسمع أحدا، ولا بلغني عن أحد كلام في سعيد بن عفير، وهو عند الناس ثقة ."• انتهى

'' بعنی جوز جانی کا قول بے معنی ہے، اس میں کوئی بھی ان کا موافق نہیں اور نہ کسی نے سعید پر کلام کیا بلکہ وہ تمام لوگوں کے نزدیک ثقہ ہیں۔''

على بذا القياس تقريب التهذيب و هدي الساري و تهذيب التهذيب جلد چهارم بي به ان كى توثيق كم مفصل بحث مير رساله "الأمر المبرم" (ص: ٦٨ ، ٩٩) بين المعتقد فرما كين \_

دابعاً: میں نے صحیح بخاری کی ایک دوسری روایت تیسرے پارہ سے جوابھی اوپر تکھی ہے، اس میں سعید بن عفیر نہیں ہے۔ ● پس جھڑا تمام شد۔ افسوس آپ اس مخالفت کے سبب سے کیسی ٹھوکریں کھاتے ہیں اور پھراوپر سے ککھتے ہیں کہ:

''جہاں تک ہم کو خیال ہے ہم نے ان (امام بخاری) پر بھی حملہ نہیں کیا ہے اور نہ بیکہیں لکھا ہے کہ وہ اپنے مدارج میں ایک ادنیٰ طالب علم ہے کم ہیں۔'' (الی نقہ ۱۷ دمبر ۱<u>۹۱۱،</u> ص: ٤)

سے ہے: "دروغ محورا حافظہ نبا شد،" آپ ہم ہے شے نمونہ از خر وارے اپنے تازہ رسالہ " المجرح علی البخاری" حصداول سے سنتے۔ آپ امام بخاری کی شان والا تھان میں ہوں ہرزہ درائی کرتے ہیں:

"ان میں اتنا تفقہ بھی نہ تھا کہ جو ایک معمولی درجہ کے طالب علم میں ہوتا ہے۔" (ص: ۳) " کیا متعصب" (ص: ۳) " امام بخاری کا عدم تفقہ" متعصب" (ص: ۳) " امام بخاری کا عدم تفقہ" (ص: ۳ وص: ۲) " ان میں مادہ اجتہاد کا نہ تھا" (ص: ۲) " ان سب خطابات (اہل الرای مخالف رسول من ۳ وص: ۲) " ان میں مادہ اجتہاد کا نہ تھا" (ص: ۲) " ان سب خطابات (اہل الرای مخالف رسول مختق ہیں" (ص: ۷) " مافظ تحق ہیں" (ص: ۹) " الم بخاری دفتیرہ" (ص: ۳۲) وص: ۳۲ و ۵۵) "امام بخاری رافعی" (ص: ۳) " ان کی فاش غلطی" (ص: ۳۲)" امام بخاری بختی بنایت سے بھی مدا المواقی اللہ واقی اللہ واقی !

کیا بہ حملہ نہیں؟ کیا امام کی یہی شان تھی؟ ہم اگر فرض کرلیس کہ امام بخاری نے آپ کے امام ابوصیفہ برالشند کو سخت الفاظ سے یاد کیا ہے۔ (حالانکہ آپ سیح بخاری میں کہیں امام ابوصنیفہ کا نام وذکر بھی نہیں دکھا سکتے) تو کیا آپ کی فقہ میں کہی تعلیم ہے کہ جوتم کو برا کہتم بھی اس کو ویسا ہی کہو؟ کیا ہے[دُفَعُ بِالَّتِیْ هِیَ آحْسَنُ ﴾ [المؤمنون: ٩٦] کی

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ١٥٥)

۵ صحيح البخاري، برقم (۵۷٦)

www.muhammadilibrary.com
کیات ہاری کی جاری کی چیک کی خاری کی کی اور کا جاری کی کا جاری کی کیات ہاری کی کا کا خاری کی کا خاری کی کا کا خاری کی کا خاری کا خاری کی کا خاری کاری کا خاری کا خار

آیت منسوخ ہے؟ کیا آپ کونہیں معلوم ؟\_

بدی دا بدی سبل باشد جزا اگر مردی اُحسن الی من اُسا 🗣

ہاں حدیث مذکور کے موضوع ہونے کا ثبوت اور بھی عجیب تر ہے کہ:

"اس حدیث سے خصر طلیا کی موت ثابت ہوتی ہے جیسا کہ امام بخاری کا مذہب ہے اور واقع میں خصر طلیا زندہ ہیں، اس لئے وہ موضوع ہے۔"

خوب! '' زمین گول ہے اس لئے کہ چاول سفید ہے۔'' میں کہتا ہوں کہ خضر طلیقا کی زندگی ہے کیا فاکدہ اور ان کی وفات ہے کیا نقصان؟ نہ وہ خدا ہیں نہ مشکل کشا، آپ تو ان کے زندہ رہنے کی کوئی سجح مرفوع حدیث بھی نہیں پیش کر سکتے، اور ہمارے پاس تو تر آن کی آیت اور سجح حدیث موجود ہے۔ ہاں آپ اقوال الرجال سے کام لیس گے، تو ہمارے پاس صدیث کے علاوہ اقوال الرجال بھی ہیں کہ خضر زندہ نہیں ہیں۔

نه تنها درین میخانه متم جنید و شبلی عطار شد ست

امام بخاری کا عندریتو ای حدیث سے معلوم ہوگیا اور سکھ نے بھی کہا ہے کہ حدیث " لا یبقیٰ علی وجه الأرض " وفات خصر کی عدد دلیل ہے:

- ا۔ ابوبکر نقاش نے اپنی تفسیر میں حضرت علی بن موسی رضا ہے روایت کیا ہے کہ خضر مر گئے۔
  - ۲۔ ابوحیان این تفییر میں لکھتے ہیں کہ جمہور کا مذہب سے کہ خضر مر گئے۔
- س۔ ابن الی الفضل سے منقول ہے کہ خطر صاحب مویٰ نے رحلت ک۔ اس لئے کہ اگر زندہ ہوتے، تو ان پر آخضرت مُالْیُلِم کی خدمت میں حاضر ہونا اور آپ پر ایمان لانا اور آپ کی اتباع لازم ہوتی۔
- 4۔ ابوالحن بن مبارک نے جو کتاب احوال خصر میں جمع کی ہے، اس میں وہ ابراہیم حربی کا بی قول نقل کرتے ہیں کہ خصر نے رحلت کی۔ای کا یقین ابن المنادی نے کیا ہے۔
- ۵۔ ابن الجوزی بڑالشے ابو کی حلبی کا قول نقل کرتے ہیں کہ ان سے خصر کی بابت بوچھا گیا تو فرمایا کہ انہوں نے رحلت کی۔
- ۲۔ ابوطا ہر عبادی کا یہی قول ہے، اور ابوالفضل بن ناصر اور قاضی ابو بکر بن العربی اور ابو بکر نقاش بھی انہی بزرگوں کے ہم خیال تھے۔
  - بدی کا بدلہ بدی میں دینا آسان ہے، اگر مرد ہوتو جو بدی کرے اس کے ساتھ حسن سلوک کر!
    - 🥹 اس مخانے میں اکیلا ہی مست نہیں، جنید، شبلی اور عطار بھی مست ہیں۔

www.muhammadilibrary.com دا کا تی داری کا تی اداری کا تی داری کا تی داری کا ت

ابن جوزی کی ولیل میہ ہے کہ اگر خصر زندہ ہوتے تو ان پر ہجرت واجب ہوتی، جمعہ، جماعات و جہاد میں آنخضرت مُلاَثِیْنا کی اتناع کرتے۔

ے۔ ابن منادی کہتے ہیں کہ اکثر بے خبر اس دھوکہ میں ہیں کہ خطر زندہ ہیں اور ان کے خیالات کا منشا وہ واہی روایات ہیں جو اس بارے میں آئی ہیں اور وہ زیادہ تر اہل کتاب کی طرف منسوب ہیں۔ لہذا اور بھی قابل اعتاد خبیں۔ سلمہ بن مصقلہ کی روایت بمنزلہ خرافات ہے اور روایات ریاح مثل رتح (باد ہوائی) ہے۔ باقی روایتیں سبب واہی الصدور والا عجاز (بے سرویا) ہیں اور بیرخیال انسانوں میں شیطان نے القاء کیا ہے۔ انتھی

٨ - تفير اصباني مين بحر كورب بعرى كا مذهب بيرتها كه خضر في وفات يائى - وغير ذلك من أقوال السلف.

مفصل اس کواصابہ میں ملاحظہ کریں۔جس میں حافظ ابن حجر شاش نے ان اقوال کو درج کیا ہے۔

پس اگر امام بخاری کا بھی یہی ندہب ہے تو اس سے کیا وہ حدیث موضوع ہوجائے گی؟ کچھنہیں، بیصرف امام بخاری سے عداوت کا سبب اور تعصب کا بتیجہ ہے۔ ورنہ بات بالکل صاف ہے، آیندہ احتیاط!

# نمبر۵:

اہل فقہ (۲۸ دیمبر ۱۹۱۱ء) میں ایک مضمون مولای غلام مصطفیٰ امر تسری کا "التماس ضروری" کی سرخی سے طبع ہوا ہو، جو "المجرح" (۲/ ۷۲ تا ۷۸) میں مندرج ہے۔ اور میں امام بخاری کا خطا سے ممرّ انہ ہونا اور ان کی جامع صبح کے کا صبح نہ ہونے کا بے ثبوت وکر چھیڑا ہے اور ایک حدیث پر اعتراض بھی کیا ہے۔ دو مضامین کا مرحلہ میں اپنے رسائل اور بعض مضامین میں مع ثبوت فر چکا ہوں کہ خود علائے احناف اس امر کے اقراری ہیں کہ صبح بخاری کل صبح رسائل اور بعض مضامین میں مام سے کوئی خطانہیں ہوئی، نیز اس کے ثبوت میں خود جامع صبح کا وجود مسعود کا نی ہے۔ ع

کیکن ہاں اتنی *کسر ہے کہ۔ ع* لیلی را بچشم مجنوں باید د

ا معنی بیاری پارہ بیٹم میں حضرت مولیٰ اور ملک الموت کے واقعہ والی جو حدیث ہے کہ

'' ملک الموت کو حضرت مویٰ نے طمانچہ مارا اور ان کی آئکھ پھوٹ گئی، بیعقل وُلقل کے خلاف ہے۔''

اس کے معارض کوئی نقل تو پیش نہیں کی، ہال عقل کے مخالف ہونے کی دلیل سے دی کہ

" فرستادہ باری تعالیٰ کی مویٰ ہے اس عزت کی توقع ہوسکتی ہے؟ للبذا حدیث ند کور صحیح نہیں ۔"

الإصابة في تمييز الصحابة (٢/ ٣١١)

<sup>2</sup> ليلي كومجنول كى آئكھ سے ديكھا جاہے!

وَالْ مَعْ بِخَارِي الْمُحْتِي الْمُولِي الْمُحْتِينِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّ

جمعے یہ وکی کر سخت جرت ہوئی کہ موجودہ علائے احناف جن کا عقیدہ یہ ہے کہ اجتہاد کا دروازہ عرصہ سے بند ہے، نیز وہ خود جامہ محد عیت سے ملبول نہیں، کوئر وہ کسی مسلمہ صحیح حدیث کو اپنی طرف سے ایک فرضی دلیل قائم کر کے ضعیف کر دیتے ہیں؟ کیا وہ اصول حدیث میں ترمیم کرنا چاہتے ہیں؟ یا اپنے کو محدث بنانے کی بوالہوی ہے؟ اگر پچھ نہیں تو یہی دلیل عداوت و فساد ہے۔ کلام نبی تائی پڑا پر اعتراض جمانے والے کیا عجیب کہ کل کلام باری پر بھی اعتراض کریں، اس لئے کہ قرآن مجید میں اس واقعہ کی کی نظیریں موجود ہیں کہ انبیاء کے پاس فرستادہ باری (فرشتہ) آئے، اور ان کو نہ بیجا نئے کی وجہ سے وہ عزت نہ کر سکے، جوان کے شایان شان تھی:

ا . قرآن مجید میں ابراہیم خلیل الله ملیظا کا واقعہ یول منقول ہے:

﴿ وَ لَقَدُ جَآءَ تُ رُسُلُنَا اِبُرَاهِیْمَ بِالْبُشُرَى قَالُواْ سَلْمًا قَالَ سَلْمٌ فَمَا لَبِكَ أَنْ جَآءَ بِعِجْلٍ
حَنِیْنٍ ﴿ وَ لَقَدُ جَآءَ تُ رُسُلُنَا اِبُرَاهِیْمَ بِالْبُشُرَى قَالُواْ سَلْمًا قَالَ سَلْمٌ فَیْمَا لَبِیْ آن جَآءَ بِعِجْلٍ
حَنِیْنٍ ﴿ فَیْمَارَآ اَیْدِیَهُمْ لَا تَصِلُ اِلَیْهِ نَکِرَهُمْ وَ اَوْجَسَ مِنْهُمْ خِیْفَةً ﴾ [هود: ٢٠٠٦]
ابراہیم طیات کا ناشتہ پیش کرنا (حالاتک فرشتے کھاتے نہیں) اور تکارت اور ڈرنا، یہ اس لئے ہوا کہ وہ فرشتے
بشکل انسان آئے تھے، لہذا ان کو پیچان نہ سکے۔ اس پر یہ اعتراض ہرگز نہیں ہوسکا کہ ابراہیم طیاتا جیسے علیم سے چونکہ
اس معمولی اخلاق کی توقع نہ تھی، لہذا ہے آیت غلط ہے۔ لا بھول بذلك إلا من سفه نفسه!

٢ على بذا القياس لوط عليفا كا قصد و كيصير ، ارشاد ب:

﴿ وَلَمَّا جَاءَتُ رُسُلُنَا لُوطًا سِيءَ بِهِم وَ صَاقَ بِهِم ذَرْعًا ﴾ [هود: ٧٧، القصص: ٣٣] لوط عليه كان فرشتوں سے رخ وففا و ناخوش موناسی ند پہیانے كى وجہ سے الله كيونكه ملائكه يشكل انسانى آئے تھے۔

س حضرت داؤد ملينها كا قصه ملاحظه يجيح: ﴿إِذْ دَعَلُواْ عَلَى دَاؤَدَ فَفَذِعَ مِنْهُمْ ﴾ [ص: ٢٢]
 داؤد كا دُرے محبرا جانا، (بقول) اى ديہ سے تفاكہ فرشتے آدى بن كرآئے تھے۔

۲۵۔ حضرت مریم بیشا کے واقعہ کو سننے: ﴿ قَالَتُ إِنِّی آعُودُ بِالرَّحَمٰنِ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقِیبًا ﴾ [مریم: ۱۸]
 دیکھے حضرت مریم نے ای نہ پہچانے کی وجہ سے استعادہ کیا، کیونکہ حضرت جریکل ملیٹا انسانی شکل میں آئے تھے۔
 دیکھے حضرت مریم نے ای نہ پہچانے کی وجہ سے استعادہ کیا، کیونکہ حضرت جریکل ملیٹا انسانی شکل میں آئے تھے۔

۔ خود آم مخضرت ناٹیٹر کے پاس جب جرئیل ملیٹھ ایمان و اسلام کے سائل بن کرتشریف لائے تھے تو اس وقت آپ نے نہیں بیجانا، بیجانے کے بعد فرمایا:

"ما أتاني في صورة قط إلا عرفته فيها غير هذه المرة "

مسند أحمد (١/ ٢٥) سنن الكبرى للنسائي (٢١/٣٤) المعجم الكبير للطبراني (١٢/ ٤٣٠) وقال الألباني: إسناده (أحمد) صحيح" (إرواء الغليل: ١/ ٣٤) غير ويكوس: سنن الدارقطني (٢٨٢/٢) وقال الدارقطني: إسناد ثابت صحيحاً أخرجه مسلم بهذا الإسناد"

www.muhammadilibrary.com رونای تخ بخاری محلات بخاری

علی ہذا القیاس حضرت موی طیئا کے پاس ملک الموت بشکل انسان بلا اجازت اندر چلے آئے، موی طیئا ہونے غصہ در جے، ایک تحییر مار دیا، جس سے ان کی آئکھ (ظاہری) ضائع ہوگئی، کیونکہ فلسفہ کا مسلمہ مسئلہ ہے کہ عقول متشکل باشکال مختلفہ مع اثر ہامتبدل ہوتی ہیں۔ جب عزرائیل طیئا انسانی شکل میں آئے تو وہی اثر وہی خوبوجھی ساتھ لازم ہوگی، ایک تحییر سے آئکھ نکل آنا حضرت موی کی طاقت کے آشکوئی محال نہیں، قرآن مجید میں قبطی کے مار ڈالنے کا قصہ بایں الفاظ ندکور ہے:

﴿ فَوَكَزَةُ مُوسَى فَقَضى عَلَيْهِ ﴾ [القصص: ١٥] اليك مكاس كام تمام كرويا-

ای سورت میں موکی طینا کی طاقت کا دوسرا کرشمہ بھی منقول ہے، جو مدین پہنچ کر آپ نے دولڑ کیوں کے لیے بواڈول کنویں سے بھر کر تھینچ دیا تھا: ﴿ فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلِّى إِلَى الظِّلِّ ﴾ [القصص: ٢٤] الی طاقت والے کے ایک تھیٹر سے اگر کسی کی آئے تو کیا محال ہے؟ حالاتکہ بے اجازت مکان کے اندر جھا نکے والے کے لئے آئے ضرت موکی علینا نے اجبی کے تھیں آئے پر جو آئکھ آئے خضرت موکی علینا نے اجبی کے تھیں آئے پر جو آئکھ بھوڑی نواس پرکوئی اعتراض نہیں کرسکتا، مگر وہی جس کر دعلامہ خفی عمدة القاری میں ابن خزیمہ سے نقل کرتے ہیں:

"أنكر بعض أهل البدع والحهمية هذا الحديك ...إلى قوله: وهذا اعتراض من أعمى الله بصيرته." (عيني : ٤ / ١٦٤)

''لینی اہل بدعت اور جہمیہ نے اس (موی طینا کے تھیٹر مارنے والی) مدیث کا انکار کیا ہے۔جس کی بینائی خدا نے اندھی کر دی ہے، وہی اس براعتراض کرسکتا ہے۔''

چه جائيكه كوئى ابل سنت مونے كا مدى موكراس كا انكاركرے؟ ميتو مواحديث مذكور كا اصلى صحيح مطلب!

ابن قیتبہ نے بھی تاویل کی ہے کہ ان کی تخلی و تمثیلی آئھ جاتی ربی تھی ، جب وہ اپنی روحانی شکل پر گئے تو اس عیب عیاب ہوگئے۔ اس عیب کہ اس کے بید کہ اس کے بیاب ہوگئے۔ اس کے بید کہ اس کی آئھ کھوڑ دی۔ چونکہ ملک الموت حضرت مولی طابقا کے جواب سے عاجز ہوگئے تھے، البذابیہ بولا گیا کہ حضرت مولی طابقا

• ملك الموت كانام "وعزرائيل" مى تتيح وحسن حديث مين مذكور نبين به علامه ناصر الدين الباني وطلف فرمات بين:

"هذا هو اسمه (ملك الموت) في الكتاب والمنة ، وأما تسميته بعزرائيل فمما لا أصل له، خلافا لما هو المشهور عند الناس، ولعله من الإسرائيليات!" (أحكام الجنائز: ١٥٦)

● صحيح البخاري: كتاب الديات، باب من اطلع في بيت قوم ففقؤا عينه فلا دية له، رقم الحديث (٢٥٠٥، ٢٥٠٦) صحيح مسلم: كتاب الآداب، باب تحريم النظر في بيت غيره، رقم الحديث (٢١٥٨)

ويكيس: تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة (ص: ٢٧٨)

www.muhammadilibrary.com على مشطات بخاري المستعطات بخاري المستعطات المستعطات المستعطات المستعلم المست

نے ان کی آئھ چھوڑ دی، لیکن ابن النین نے اس کی تردید کر دی ہے، 🍑 اور واقع میں جب حقیقی معنی درست ہوسکتا ہے تو میاز کی کیا ضرورت ہے؟

مولوی صاحب کا بیلکھنا کہ ملک الموت مولی علیا کی جان بھکم اللی قبض کرنے آئے تھے محض غلط ہے، وہ جان قبض کرنے نہیں آئے تھے محض غلط ہے، وہ جان قبض کرنے نہیں آئے تھے بلکہ حضرت مولی علیا کو جانچنے کے لیے آئے تھے، اگر اس وقت روح قبض کرنی ہوتی تو فوراً وہ اپنا کام کرتے ،اس مجادلہ کی نوبت کیوں آتی ؟ ﴿ إِنَّ اَجَلَ اللهِ إِذَا جَاءَ لاَ يُوتَّدُ ﴾ [نوح: ٤]

عینی شرح بخاری میں ہے:

" إن موسىٰ لم يبعث الله إليه ملك الموت وهو يريد قبض روحه حينئذ، وإنما بعثه اختبارا وبلاء. "الخ (٤/ ١٦٤)

ہاں مولوی صاحب نے یہ خوب کی کہ''اگر اس حدیث کو سیح مانو تو پیران پیری زنبیل والی کرامت (ؤنڈا مارکرروح چھینے ک) کو بھی مانو۔'' بھلا اس سے اور اس کے کیا نسبت؟ یہ بے بیوت بلاسند واقعہ وہ کلام رسول باسند حیج ! نیز یہ واقع کے خلاف ہے، کیونکہ روعیں یا تو علیین میں ہیں یا سیجین کی ملک الموت کے پاس زنبیل آئی کہاں ہے؟ یہ تو روعیں صرف قبض کرتے ہیں، پھر فرشتے ان کے ہاتھ میں روح پلک بھا بھے کے برابر بھی رہنے نہیں دیے، جیسا کہ میج حدیث میں وارد ہے۔ کی بہ بہ بروح ان کے پاس رہتی ہی نہیں تو خالی زنبیل یے کہ کیا کریں میے؟ افسوں کہ تعصب نے یہاں تک اور جب پہنچائی کہ حدیث کی صحت کا موقوف علیہ ایک غلط واقعہ قرار دیا میا۔ فالی الله المشنکی!

نمبر۲:

ابل فقد (فروری ۱۹۱ع) میں مولوی غلام مصطفل کا دوسرا مضمون ''صیح بخاری'' کی سرخی سے طبع ہوا ہے، جو "الحرح" حصد دوم (۷۹ تا ۸۱) میں مندرج ہے۔ اس میں صحح بخاری کی کتاب النفیر سے اثر ابن عمر والنظر عن نافع عن ابن عمر ﴿فَا تُوا حَرْ ثَكُمُ اَنَّى شِنْتُمُ ﴾ قال: یأتیها فی. (پ:۸۱) پر جوابر مدنیہ سے پائچ مندرجہ ذیل اعتراضات کے گئے ہیں:

ا۔ اس اثر میں فی ہے مراد ادخال فی الدبر ہے۔

۲۔ اس کے راوی نافع اس روایت سے منکر ہیں۔

🛭 عمدة القاري (١٤٩/٨)

مسند أحمد (۲۸۷/٤) مسند الطيالسي (ص: ۱۰۲) مصنف ابن أبي شيبة (٥٤/٣) المستدرك (١/ ٩٣) شعب الإيمان (٣ / ٥٤) تاريخ دمشق (٣/ ٥٠٦) الل حديث كوامام حاكم، وَبِي اور الباني يُعِشَمْ فَي حَرَّار ديا ہے۔ فير حافظ يَشْمى الطّنة فرماتے إلى: "هو في الصحيح وغيره باختصار، رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح" (مجمع الزوائد، برقم: ٢٦٦٤)

www.muhammadilibrary.com

ال التعلق الماري التعلق الماري التعلق الماري التعلق الماري التعلق الماري التعلق الماري التعلق التعلق

۳۔ مروی عند مینی ابن عمر واٹھ نے بھی ضمنا اس سے انکار کیا ہے۔

۴۔ تافع نے بدروایت و ہاب عقل کی حالت میں بیان کی ہے۔

۵۔ بیحدیث آیت ﴿ حَرْثُ لَّكُمْ ﴾ كے مفاد كے سراسر فالف ب، البذابي حديث مي نہيں۔

اس کے جواب میں اولاً تو یمی عرض ہے کہ اثر صحابی کو بار بار صدیث کہنا کمال درجہ کی صدیث وانی ہے۔

ووئم يه كه تمام اعتراضات بذاتها نهايت يوج ولچرين- چنانچه برايك اعتراض كى بابت مفصل كوش كزار فرماية:

ا۔ پہلا اعتراض لیمن "فی" سے إدخال فی الدبر مراد لینا جواہر مدیقہ کی مصرح عبارت کے خلاف ہے، کیونکداس میں سالم بن عبداللہ سے اس کا مطلب بول منقول ہے:

"إنما قال عبد الله: لا بأس أن يوتي في فروجهن من أدبارهن. " (٢/ ١٠٠ و أهل فقه: ٧)

نیز امام حمیدی کا اپنی کتاب جمع بین الصحیحین میں اس اثر کو " یا تیھا فی الفرج " کے جملہ سے نقل کرتا اس کا موید ہے، جس کو حافظ ان حجر رشاشہ و علامہ عنی ہر دونے اپنی شرح میں ذکر کیا ہے۔ 

کا اس کا موید ہے، جس کو حافظ ان حجر رشاشہ و علامہ عنی ہر دونے اپنی شرح میں ذکر کیا ہے۔ 

حافظ ابن حجر میں کے میں نے صغانی کے نسخہ کو دیکھا اس میں برقانی نے مجرور کی جگہ فرج کو زیادہ کیا ہے۔ پس بید دنوں عبارتیں سالم کے قول کی مؤید ہیں۔ علاوہ بریں جب آپ ویک کی بیاں کہ امام بخاری رشاشہ کا بید فدہب نہیں ہے، تو یہ بین قریبہ ہے کہ فی کا مجرور فرج ہے نہ کہ دربر، جیسا کہ خود امام بخاری شکے کا یہ فدہب ہے، البذا آپ کی کہلی شق باطل ہوئی۔ 
ہے کہ فی کا مجرور فرج ہے نہ کہ دربر، جیسا کہ خود امام بخاری شکے کا یہ فدہب ہے، البذا آپ کی کہلی شق باطل ہوئی۔

۲۔ دوسرا اعتراض آپ کا کہ نافع اس روایت ہے منکر ہیں اور چوتھا اعتراض کہ نافع نے بیروایت ذہاب عقل کے وقت بیان کی، باہم متعارض ہیں۔ لہذا بقاعدہ اصول " إذا تعارضا تساقطا " دونوں ساقط الاعتبار ہوئے۔ لہذا دوسری ادر چوتھی شق غیر مقبول! ہے۔

س۔ تیسرا اعتراض آپ کا کہ حضرت ابن عمر نے بھی ضمنا اس سے انکار کیا ہے۔ اگر یہ انکار جواہر منیقہ کی عبارت سے مترشح ہوتا ہے تو ہمارے قول کا موید ہے کہ فی کے بعد اس کا مجرور فرج محذوف ہے نہ کہ دیر، لیکن واقع میں ایسانہیں ہے، بلکہ جواہر منیفہ کی عبارت سے ابن عمر ڈگاٹٹو کا اقرار ثابت ہوتا ہے نہ کہ انکار، شاید آپ نے اس عبارت پر غورنہیں کیا۔ مطلب اس کا یہ ہے کہ حضرت عمر ڈگاٹٹو فرماتے ہیں کہ جب انصار کی عورتوں نے اجبار (اوخال فی الدیر) سے کراہت کی تو خدا نے اس کراہت کے ابطال میں ﴿ آنّی شِفْتُم ﴾ والی آیت اتار دی۔ چنانچہ دیگر طرق سے جو آ ٹار حضرت ابن عمر ڈھاٹٹو سے مروی ہیں، جس میں وطی فی الدیر کی تصری تھی مجھے نہیں۔ وہ اس کی تائید کرتے ہیں، پس آپ کی تیسری شق بھی صحیح نہیں۔

۵۔ پانچوال اعتراض كرية مديث آيت ﴿ حَدْثُ لَّكُو ﴾ كے مفاد كے خلاف ہے " بجى خدشہ سے بچند وجوہ خالى نہيں:

نيز ويكسين: شرح معاني الآثار للطحاوي (٤٢/٣)

<sup>🛭</sup> فتح الباري (۱۸۹/۸) عمدة القاري (۱۱۷/۱۸)

www.muhammadilibrary.com غرير المراكب المراكب

اول: ید کدوہ حدیث نہیں ہے بلکدا تر ہے۔

دوئم: ید که فی کا مجرور جب فدکورنہیں تو عدمی اشیاء برحکم لگاناتحکم ہے۔

سوم: بیا کہ فہم صحابہ ہے، جو ججت نہیں۔ پس آپ کے پانچوں اعتراضات مردود اور بجائے خود مخدوش و نا قابل تشکیم بریر برجیت نامین

ہیں اور اس میں امام بخاری کی کوئی تحقیقی غلطی نہیں ہے۔ فافھم و تدبر!

# نبر ۷.

ابل فقد (۱۹ فروری ۱۹۱۲) میں ہمارے پرانے کرم فرما مولوی عمر کریم کا مضمون "غلطیال" کی سرخی سے طبع ہوا ہے، جو" الجرح حصد دوم" (ص: ۷ تا ۱۱) میں درج ہے۔ اس میں امام بخاری سے کیے بعد دیگرے تین غلطیوں کے واقع ہونے کا جُوت دیا ہے اور خود بدولت کیا غلطیال نکالتے؟ علامہ عینی کی عبارت کوفقل کر کے ترجمہ کر دیا ہے، اور علامہ عینی کا تحصب اور علمی قابلیت حدیث کے منعلی مشہور ہے۔ قبل اس کے کہ ہم مینوں غلطیوں کا خود غلط ہونا ثابت کریں، مختصر طور پر اپنے ناظرین کو علامہ عینی کا تعارف کرا دیں، گہم ان کا مفصل حال اس کراب کے حصد اول (ص: ۱۸ سے ۲۲) میں لکھ ترب سے مولوی عبد الحی حقود کی کھوری مرحوم "الفوائد البیدة" میں لکھتے ہیں:

"لولم يكن فيه رافحة التعصب المذهبي لكان أجرد". (٨٦)
"لعني الرعلامة عيني متعصب ند وت تو اليحم تق-"

آ پ نے عمد ۃ القاری جو کہ بخاری کی شرح لکھی، اس کا زیادہ حصہ فٹی الماری کی ساری عبارت ہے اور کچھ شرح کرن الدین کی شرح لکھی تھی۔ پھر تو ورق کا ورق فتح کرن الدین کے شرح لکھی تھی۔ پھر تو ورق کا ورق فتح

الباری سے نقل کیا ہے۔ اس طور پر کہ حافظ ابن حجر کے ایک شاگرد برھان بن خصر نامی کوساٹ کر پچھ قلمی اجزاء فتح الباری کے منگا کر کہیں سارا کا سارانقل کر دیتے ، کہیں کم و بیش ، کہیں اپنا عیب چھپانے کو تعاقب بھی کر دیا ہے۔

( ملاحظه بو: كشف الظنون، مصرى: ١/ ٣٦٥)

ذرا ان کی استعداد کا ایک نمونہ ملاحظہ فرمائے۔ حافظ ابن حجر کے عہد میں سلطان وقت نے جب مدرسہ مؤید ہیں بنوایا، تو اس کے میناروں سے برج شالی کی مینار جھک کرگرنے کے قریب ہوگئی۔ سلطان نے اس کوگرا کر دوسری مرتبہ تیار کرنے کا حکم دیا، اس کے بینچے علامہ عینی صاحب بیٹھے درس وے رہے تھے، حافظ ابن حجر دفرائش جو وہاں سامنے آپڑے، یہ بین دیکھ کرنی البدیہ ایک قطعہ نظم کرکے بادشاہ کو سنایا، جس کا آخری مصرع یہ تھا۔ ع

فليس على جسمي أضر من العيني

عینی بڑے غصہ میں آئے،لیکن خود اتنی استعداد نہیں رکھتے تھے کہ اس رباعی کا جواب دیتے، نواجی مشہور شاعر کو

www.muhammadilibrary.com داه کی خاری دادی کی اور کی دادی کی دادی

بلايا، اسے کھھ وے ولا کر حافظ الطشن کے قطعہ کا جواب تیار کرایا۔ (ملاحظہ ہو: "بستان المحدثين: ١١٤)

الله کی شان کہ جن صاحب کا بیہ حال ہے، وہ بھی صحیح بخاری پر اعتراض کرتے ہیں؟ اچھا ہم اس کو ٹھنڈے ول سے من کر جواب دیتے ہیں۔ پس بگوش متوجہ ہو کر سنئے!

ا۔ پہلا اعتراض امام بخاری کی اس عبارت پر ہے: "المائدة أصلها مفعولة " (ب: ١٨ كتاب التفسير) كدامام بخارى فرماتے ہيں مائدہ كا اصل مفعولہ ہے اور بيضح نہيں كونكه بركلمه كا اصل اس كا حروف ہوتا ہے، اور بيد يہال مقصود نہيں بلكه يہال لفظ مائدہ كو بمعنى اسم مفعول ثابت كرنا ہے، يعنى مائدہ معنى ميں ميمودہ كے ۔ (الجرح ٢/٧)

میں کہتا ہوں کہ علامہ مینی کا اس مقام میں "لیس علی طریق أهل الفن فی هذا الباب "کہنا خود اس طریق سے عدم واقفیت کی دلیل جے۔ نیز ان کو یہ می خبر نہیں کہ یہ تول کس کا ہے؟ اے جناب! یہ امام بخاری کا تول نہیں، بلکہ ابوعبیدہ کا قول ہے، امام بخاری نے تو اس کو صرف نقل کیا ہے۔ اگر آپ فتح الباری بھی دکھے لیتے تو شائد اس پر پیش قدی نہ کرتے۔ عافظ ابن حجر صاف کھے ہیں:

"قال ابن التين: هو قول أبي عبيدة . " (١٨/ ١٧٠)

اگر آپ بیکہیں کہ پھرامام بخاری نے ایسے قلط تول کونقل میوں کیا؟ تو جواباً عرض بیہ ہے کہ وہ تول غلط نہیں ہے،

بلکہ اس فن کے علماء یوں ہی بولا کرتے ہیں۔ دیکھئے زجاج خموی لفت کا مشہورامام اسی لفظ مائدہ کے بارے میں کہنا ہے:

"و هی فاعلة علی الأصل" (جمل ۱/ ۳۰۲) اب آپ کہیں مے کہ" مید مسیح نہیں، کیونکہ اصل ہر کلمہ کا اس کا
حردف ہوتا ہے۔" اصل میہ ہے کہ آپ اور علامہ تینی نے لفظ اصل کو مادہ لفظ سمجھ کرید دھوکا کھایا ہے۔ حالانکہ محادرہ میں
اصل کا اطلاق اور معنوں پر بھی ہوتا ہے۔ پس و کیھئے کہ اہل فن بلکہ امام فن جب اس طرح ہو لئے ہیں، تو عینی کا اس کوفن
کے خلاف کہنا فن لفت سے س قدر نا واتفیت کی دلیل ہے؟!

۲۔ دوسرا اعتراض کے "ام بخاری مائدہ کی مثالوں میں " تطلیقة بائنة " لائے ہیں جو سیح نہیں، اس لئے که "بائنة" این اسم فاعل کے معنی میں ب نه اسم مفعول کے معنی میں ب (الجرح: ۲/ ۸)

اس پر آپ نے عینی وقسطانی ہر دو کے اقوال پیش کئے ہیں کہ'' عینی اس کو غیرضیح اور قسطانی اس کو غیر واضح ہتا ہے ہیں۔'' قسطانی کا قول تو ایک حد تک ضیح ہوسکتا ہے، اس لئے کہ " بائنة"کا مفعول کے معنی میں ہونا تا مل کے بعد واضح ہوجا تا ہے، لیکن عینی کا اس کو ایک دم غیرضیح کہد دینا، بیان کی امی قابلیت کا نتیجہ ہے، جس کا او پر پچھ ذکر ہوا۔ بعد واضح ہوجا تا ہے، لیکن عینی کا اس کو ایک دم غیرضیح کہد دینا، بیان کی امی قابلیت کا نتیجہ ہے، جس کا او پر پچھ ذکر ہوا۔ اے جناب! آپ نے قسطانی کی عبارت تو حاشیہ بخاری سے نقل کی لیکن اس کے حاشیہ میں مولوی احمد علی

#### www.muhammadilibrary.com נאוצ אונט איל אוני אוני איל אוני אוני

صاحب مرحوم نے کر مانی شرح بخاری سے صاف نقل کیا ہے کہ " تطلیقة بائنة " معنی میں " مطلقة مبانة " کے ہے۔ اس سے آ پ عدا چشم پوٹی کر گئے؟ جس کا ہمیں چندال افسون نہیں۔ اس لئے کہ ہم آ پ کی عادت سے واقف ہیں۔ البذا جب " تطلیقة " معنی میں " مطلقة " کے اور " بائنة "معنی میں " مبانة " (اسم مفعول ) کے ہے، تو امام بخاری بلکہ ابوعبیدہ کا اس کو ماکدہ کی مثال میں لانا بہت سے ہمثل "عیشة راضیة" کے کہ " راضیة " معنی میں " مرضیة " اسم مفعول کے ہے، جس کو سے بخاری میں ماکدہ کی تمثیل اول میں ذکر کیا گیا ہے۔ فتدبر!

س۔ تیسرا اعتراض که 'امام بخاری سورهٔ آل عمران کی ایک آیت ''متوفیك "کی تفییر " ممیتك " كے ساتھ اس سورهٔ مائده میں نقل کرتے ہیں، بیان کی بری غلطی ہے۔'(المحرح: ۲/ ۹)

بالكل تعسب پرمنی ہے، اس لئے كہ حافظ ابن جمر، كر مانی اور قسطل فی نے پہلے ،ى سے اس كا جواب دے ديا ہے كہ چونكہ اس سورہ میں ﴿فَلَمَا تَوَفَيْ ﴾ كا جملہ آیا ہے، اس مناسبت سے "متو فيك "كی تغییر یہاں كر دى ہے، اس میں كونسا استحالہ پیدا ہوگیا؟ اسے تو كوئى بان نہیں كرتا، عنی بلا دليل صرف بير كہتے ہيں كہ: "هذا أبعد " ميں كہتا ہوں كہ كيوں بعيد ہے؟ بال الدينراال فقد اس پر بير حالي بير كرا مناسب تھا، اس لئے بيرتاويل بعيد ہے۔" آيت كا آگ ايك الك باب مقرركيا ہے، اس لئے اس كو وہاں درج كرنا مناسب تھا، اس لئے بيرتاويل بعيد ہے۔" (الحرح: ٢ / ١١)

میں کہتا ہوں یہ تاویل اس وقت بعید ہوتی، جب وہاں بھی المام بخاری "تو فیتنی " کی تفیر الگ بیان کرتے اور جب وہاں اس کو بے تفیر چھوڑا ہے، تو یہ اس امرکی صاف ویک ہے کہ امام بخاری نے ای تفیر پر اکتفا کیا ہے اور اس " متو فیك " کی تفیر کوائی " تو فیتنی " کی مناسبت سے پہلے ہی ذکر کر دیا ہے، تا کہ مقصود کے ذکر سے قبل ہی انتہاہ ہوجائے، و ذلك من دأب المحققین كما هو ظاهر۔

اور بعض نے اس کا بی بھی جواب دیا ہے کہ ناتخین بخاری نے اس " متو فیك "كوسور و مائدہ كى آیت كا فكرا استجھ كر يہال درج كر دیا ہے، اس كوعلامه عینی" أبعد" كہتے ہیں اور دليل ان كى طرف سے صديوں كے بعد آج الدير الله فقد بيد ديتے ہيں كد" بيد راويوں پر جمله اور سوء ظن اور ان كى تو بين ہے، كيا وہ اتنا بھى نہ جانتے تھے كه آيت سورة آل عمران كى ہے يا سوره مائدہ كى؟" (٢/ ١٠)

افسوس کہ اڈیٹر اہل فقہ نے اسے تو ہین روات پر محمول کیا اور خود جو رواۃ بخاری پر درجن کی درجن جرح کرتے ہیں اور امام بخاری نظام کی خلطیاں نکالتے ہیں، اسے تو ہین سے خارج سیجھتے ہیں! ہائے تعصب!! حالانکہ تغییر انقان وغیرہ کے دیکھتے سے پہتہ چلنا ہے کہ سلف بعض آیات قرآنی کے متعلق آپس میں ایسے مختلف ہیں کہ بعض کسی آیت کو

کسی سورت کا مکڑا سمجھتے ہیں اور بعض کسی کا، بیتو چیٹم حقیقت سے دیکھا جا سکتا ہے نہ تعصب کی آ کھ سے!

اڈیٹرصاحب آ کے کیا خوب فرماتے ہیں:

" پھرامام بخاری نے اپنے تفقہ سے اس کا ذکر آل عمران میں کیوں نہ کیا؟" (۱٠/٢)

تعجب ہے کہ عینی کی عبارت میں خود دکھ بھی رہے ہیں کہ بعض کا تبین یعنی ناتخین نے اپنے طن کے مطابق اس جگہ لکھ دیا اور پھر اس کے درست نہ کرنے کا الزام امام بخاری پر قائم کرتے ہیں۔ طالانکہ ظاہر ہے کہ ناتخین بخاری نے بعد میں مختلف طور پر ننخ کئے تھے، جس سے بخاری کے گئی گئی ننخ علیحدہ علیحدہ ہوگئے، بعض میں پچھ ہوتا ہے اور بعض میں پچھ اور یہ میرا جواب تو اس جواب کی بناء پر تھا کہ راویوں نے اس کواپنے طن سے لکھ دیا ہے، ورنہ میں تو نہ اس جواب کو مانتا ہوں اور نہ میرا بید نہ میرا بید نہ ہب ہے کہ صحیح بخاری میں بعد کو ناتخین نے پچھ رد و بدل کیا ہے، بلکہ اصل جواب و مانتا ہوں اور نہ میرا بید نہ ہب ہے کہ صحیح بخاری میں بعد کو ناتخین نے پچھ رد و بدل کیا ہے، بلکہ اصل جواب و بی ہے کہ امام بخاری نے بھی اس تھیر "متو فیلٹ"کو "تو فینتنی "کی مناسبت سے ذکر کیا ہے اور اس پر خدشہ کا جواب او پر نہ کور ہو چکا ۔ فللہ ال حمد کی

اے جناب! بخاری کے ترجمہ باب میں زیادہ ترتعلق ہوگئے ہے، سند کا ذکر نہیں ہوتا، اس لئے کہ اس کی سند اس درجہ کی نہیں ہوتی کہ اس کی سند اس درجہ کی نہیں ہوتی کہ اس کو متن میں ذکر کیا جائے، جس طرح کہ آپ فقہ کے تمام اقوال بے سند ہیں۔ <sup>1</sup> ور اس کو جمہور کے خود کی افرار کرتے ہیں کہ'' خدا سب کو مراز ہے۔'' (۱۱/۲)

یس " متوفیك " کے معنی " ممیتك " کے کرنے سے کیوکر لازم آیا کو عیلی علیا اپنے جمد عضری کے ساتھ آسان پر تشریف نہیں لے گئے؟ بلکہ یہاں " أماته بعد النزول " مراد ہے، جیسا کر تفییر عباس میں ابن عباس سے اس کی تفییر " قابضك بعد النزول" منقول ہے ● اور اس پر سب كا اتفاق ہے۔ پس آپ سچے بخاری كو كلا سچے مائیں یا جزوا، بہر حال آپ کے دل میں سچے بخاری كی طرف سے عناد كا ہونا آ قاب نصف النہار بین الاً مصار كی طرح روثن یا جروا ہو یوا ہے۔ ع

حفرت ابن عباس شخباک قد کوره بالا اثر کی سند امام ابن آئی حاتم نے یول وکر کی ہے: "حدثنا آبی، حدثنا آبو صالح، حدثنی معاویة بن صالح عن علی بن آبی طلحة عن ابن عباس: قوله: إنی متوفیك، یقول: إنی ممیتك. " نیز یکی سند علامه ینی خیاص علی می عمرة القاری شن وکر کی ہے۔ دیکھیں: عمدة القاری (۱۸ / ۲۱۰)

پینسیر حضرت ابن عباس الثاثا کی طرف کذبا و زورا منسوب ہے، جو کسی طرح ان سے ثابت نہیں۔ اس کی تفصیل گزر چکی ہے۔

www.muhammadilibrary.com دفاع سنج بغاری (علام شکلات بغاری) (علام شکلا

# نمبر۸:

میں نے حل نمبر (۵) میں مولوی غلام مصطفیٰ صاحب امر تسری کے اعتراض (جو انہوں نے موکی علیفا کے ملک الموت کو طمانچہ مارنے پر کیا تھا) کا مفصل جواب کھا تھا۔ آپ نے اہل فقہ (۲۵ مارچ ۱۹۱۲ء) میں اس کا رد کرتے ہوئے پہلا الزام مجھ پر سخت کلامی کا لگایا اور ساتھ ہی تمام جماعت اہل صدیث (کثر الله سوادهم) کو آڑے ہاتھ لیا ہے کہ '' اس تم منطق پر مجھے خت لیا ہے کہ '' اس تی منطق پر مجھے خت جیرت ہوئی کہ اہل میزان تو کہا کرتے ہیں: '' المحزنی لا یکون کلیاً ''

اور مولانا نے شخصیہ کا حکم کلید برنگا دیا۔ اے سجان اللہ! اور لطف بید کہ اپنا الزام ہم پر الٹ دیا۔ آنجناب نے خود اپنی تحریر کو باوجود دعویٰ تہذیب کے کس قدر پیشت کیا ہے اور اس کے پہلے صفحہ پر اڈیٹر صاحب کی تحریر نے اور بھی غضب ڈھایا ہے، چنانچہ نمونہ ملاحظہ ہو، جماعت الک عدیث کی بابت الفاظ ذیل استعال کئے گئے ہیں:

'' کاننے ، دشمنان رسول ، فرقہ ہائے ضالہ مصلہ، عدادیتہ کا سہرا وغیرہ وغیرہ ،''

سے ہے کہ دوسرے کی آئھ کا تنکا پہلے نظر پڑتا ہے اورا پئی آٹھ کھیمیز نہیں دکھتا۔ خیر!'' مارا چہ ازیں قصہ؟'' ہم اصل مضمون پر آتے ہیں اور آپ کے ایراد باطل کا دفعیہ کرتے ہیں، بعو ن الله و تو فیقہ.

صحیح بخاری پر جرح کرتے ہوئے آپ نے پہلی عبارت "إن الذین انگرد البخاری "النج جوشرح نخبہ سے نقل کی ہے، ہم اس کا جواب اپنے رسالہ "الریح العقیم" (ص: ۲۸ تا ۳۰) میں مفصل دے چکے ہیں اور لطف یہ کہ خود ایک حفی (علامہ ابوالحن حفی سندی ثم المدنی) کی تحریر اس کے جواب میں "شرح الشرح لنخبة الفکر" (ص: ۳۰) سے نقل کر دی ہے۔ جس میں علامہ نے تین طریق سے اس عبارت کا جواب دیا ہے۔ چھر صاحب دراسات اللیب کا جواب (ص: ۲۷۱) مفصل نقل کیا گیا ہے۔ علاوہ بریں خود مولوی عبداللہ صاحب حفی اُوکی محثی نزہہ دراسات اللیب کا جواب (ص: ۲۷۱) مفصل جواب دراسات سے نقل کیا ہے، اگر طوالت کا خوف نہ ہوتا تو میں اس ماری بحث کونقل کر دیتا۔

آپ نے جیسے دفتر ''اہل فقہ'' میں تشریف لاکر اخبار''اہلحدیث'' میں میرامضمون دیکھا، ایسے ہی پھر تکلیف کر کے ای دفتر میں جاکر رسالہ " الریح العقیم "کا صفحہ مذکور بھی دیکھ لیں علی ہذا القیاس ہم نے شیخ عبدالحق وراق دہلوی کی مندرجہ شرح سفر السعادة کا بھی مفصل جواب اسی رسالہ (ص: ۲۵) میں دیا ہے۔ اس طرح علامہ علی ک

عبارت اورتمام اعتراضات كى بابت صاحب دراسات لكصة مين:

" أجابوا عن ذلك مما جعلوه هباء منثوراً "(ص: ٢٧٦)

یعنی تمام اعتراضات کے جوابات دے کران اعتراضوں کو براگندہ غبار کے مانند کر دیا ہے۔

اورعلائے احناف کا صحح بخاری کی صحت کل تسلیم کرنے کا افرار میرے رسالہ "العرجون القدیم" (ص: ٦٣ تا ٥٥) میں ملاحظہ فرمائے، جو آپ کے اس دفتر اہل فقہ میں دیکھنے کوئل جائے گا۔ پھر آپ کو اعتراضات واہیہ کا باطل ہونا خود نظر آ جائے گا، بشرطیکہ تعصب کی عینک نہ لگائی ہو۔ ہاں بیخوب فرمایا کہ "علامہ عینی شرح بخاری میں باطل ہون خود نظر آ جائے گا، بشرطیکہ تعصب کی عینک نہ لگائی ہو۔ ہاں بیخو سرمایا کہ "علامہ عینی شرح بخاری میں عینی نے حائم نہر (ے) میں دیا ہے، مختصر بیاکہ قلت عربیہ اور کم قابلیت کی جبہ علمیاں کیوں نکالتے ہیں؟۔" اس کا جواب میں نے حائم اضات واہیہ پر عجیب عجیب الزامات لگائے ہیں۔ ایک جگہ (۲/ ۸۵)

كلهة بين: " وقول العيني ناشي عن قلة التدبر في المعنى والقواعد ". • ع

آ معے چل کر آپ نے کیا خوب لکھا کہ اعتراض کا نام اجتہاد رکھنا' النے۔ اب میں کیا عرض کروں کہ کس کی سمجھ کا چھیر ہے؟ اے جناب! حدیث پرصحت وضعف کا گھیل کیا تو محدثین مجتبدین کا منصب ہے، پھر آپ نے ایک صحح حدیث کو اپنی سمجھ میں نہ آنے کی وجہ سے ضعیف کہددیا، یہ آپ کا اجتباد باطل نہیں تو کیا ہے؟ آپ لکھتے ہیں کہ'' امام اعظم اور دیگر محدثین کے تواعد کا مواز نہ کریں۔' افسوں کہ ہمیں آن جگ امام اعظم کی تصنیف کی ہوئی کوئی الی کتاب نہ ملی، جس میں انصوں نے حدیث کے تواعد کلھے ہوں، جس سے ہم مواز نہ کہ سکیں۔ پھر خلف کے لوگ جوامام اعظم کی نہ ملی، جس میں انصوب کرتے ہیں، اس کی کوئی متصل سند تو ہے نہیں، پھر اس کی صحت کا کیا اعتبار؟ بہتو بقول اؤیٹر اہل فقہ در کہیں ست و گواہ چست' والا معاملہ ہے! آپ فرماتے ہیں:'' کیا آپ یا آپ کا فراق مجتہد ہے؟''

ہاں جناب! ہوسکتا ہے، اس لئے کہ اجتہاد نبوت کے مثل امر وہبی نہیں ہے بلکہ کسبی ہے، جو ان تواعد کی پابندی کرے جن کو اہل اصول نے اجتہاد کے لئے مقرر کئے ہیں، وہ ضرور مجتہد ہوسکتا ہے۔

( دیکھورسالہ: اجتهاد وتقلید مصنفہ فاضل امرتسری )

يهال تك تو موااصل مضمون سے آپ كى زائد باتوں كا جواب! اب اصل مضمون برآ يے:

آپ فرماتے ہیں کہ'' موی طینا نے ملک الموت کو پہان کرمکا مارا تھا، لہذا تمہارے (خاکسار کے) استدلالات باطل ہوگئے۔'' اور دلیل میں " أحب ربك " والی حدیث پیش کی ہے کہ'' اس فرشتے نے پہلے یہ جملہ کہا تھا، اس کے بعد حضرت موی طینا نے مارا۔'' اس استدلال میں بالکل ہی ہیر پھیر سے کام لیا ہے۔ اگر "أحب ربك "سے

مؤی طیالا اس کا مرسل اللی ہونا پہچان لیت تو کیوں مارتے؟ یہ تو خود دلیل ہے اس امرکی کہ موی طیالا نے ان کونہیں پہچانا، اور واقعی بات یہی ہے کہ جب وہ فرشتہ انسانی شکل میں ہے اور پھر کہتا ہے" خدا کے بہاں چل!" تو لازی بات ہے کہ موی طیالا کو غصہ آئے گا کہ یہ ایک آ دی ہوکر" آجب ربك "کہتا ہے اور بینتیجہ ہے موی طیالا کے جلد غصہ میں آ جانے کا، حضرت جرئیل طیالا نے آ مخضرت طالع کے دیر تک کلام کیا تو آپ نے ان کو پہچانا ہی نہیں، جیسا کہ پیشتر کی تحریر میں لکھا گیا۔ پس موی طیالا صوف" آجب ربك " ہے کس طرح اس کا فرشتہ ہونا پہچان لیتے؟ اس نہ کی تحریر میں لکھا گیا۔ پس موی طیالا صوف" آجب ربك " ہے کس طرح اس کا فرشتہ ہونا پہچان لیتے؟ اس نہ کی تجریر میں لکھا گیا۔ پس موی طیالا سے اگر فرستادہ باری سمجھتے ہوتے تو ہرگز ایسا نہ کرتے۔ اس بنا پر عنی میں ہے: کی وجہ سے بینو بت آئی، ورندا ہے اگر فرستادہ باری سمجھتے ہوتے تو ہرگز ایسا نہ کرتے۔ اس بنا پر عنی میں ہے: "لا یعرف موسیٰ الملك حین دخل علیہ ...إلی قولہ: أرسله فی صورة البشر، فاستنكر موسیٰ شأنه و دفعه عن نفسه ." ( ٤ / ١٥ )

"العنى وه چونكه صورت انسانى ميں آئے تھے اور موئى عليظانے ان كو پېچانائيس، اس لئے يونو بت آئى۔"
مولانا! افسوس كه آپ ايك بدينى بات كوخواه تخواه نظرى بنا رہے ہيں۔ يا للعحب! ب اجازت اندر گھنے والے كى آئكھ پھوڑنے كا حكم والا جواب تو جواب مابق كى تائيد ميں تھا، ورنه اصل جواب وہى ہے اس كا انسانى شكل ميں آكر انسان كى بساط سے باہر بات كہنا كه" خدا كے يواں جل!" يہى وجه غضب ولطم و فقاء عين تھى نه غير، پھر آپ كى يہ كى لكھنا كيما عجيب ہے كه

" موئی پر کیا کوئی آیت جاب نازل ہوئی تھی، اوراگرستر فرض تھا تھی، آدی ندتھا، بلکہ معصوم فرشتہ تھا۔"

گووہ فرشتہ ہی تھا لیکن آیا تو آدی بن کرتھا؟ پس اس کے اس وجود آن پر بیتھم لگا، ندکسی دوسرے وجود پر، باتی رہا میرا ابن خزیمہ کا قول پیش کرنا اور آپ کا اسے محققانہ بحث کے خلاف اور اقوال الرجال کہنا، ہماری اصطلاح اقوال الرجال سے ناواقفیت کی دلیل ہے۔ ہم بھی مسائل شرعیہ میں اقوال الرجال کونہیں بانتے، جیسا کہ امام اعظم بھی فرمایا کرتے تھے: " ھم رجال و نصون رجال " آگر ابن خزیمہ نے تھاکسی راوی کو طحدو زندیق کہا اور محدثین کی فرمایا کرتے تھے: " ھم رجال و نصون رجال " آگر ابن خزیمہ نے تھاکسی راوی کو طحدو زندیق کہا اور محدثین کی ایک جماعت اس کی توثیق کرتی ہوتو ابن خزیمہ کا قول بوجہ من قبیل الشاذ ہونے کے نامقبول ہوگا، اور یہاں عدم قبول کی کوئی وجہ نہیں ہے۔ لہذا ان کا کہنا واقعی حق ہے کہ: " ھذا اعتراض من أعمی الله بصیرته " بیاور بھی تعجب خیز بات ہے کہ آپ بھی ہے۔ لہذا ان کا کہنا واقعی حق ہے کہ: " ھذا اعتراض من أعمی الله بصیرته " بیاور بھی تعجب خیز نات ہے کہ آپ بھی ہے۔ گواس کا پیت مینی (ص: ۴/ ۱۲۵) میں ملتا ہے۔ ہاں آگلی بحث یعنی اس فرشتہ کا امتحان کے لیے آنا اور ایک الله کا ندگلنا، اس کو آپ نے چونکہ ملتوی کیا ہے اور ایک معنی سے پیشتر ہی نقل کر دیا گیا تھا۔ کیکھی کہ بیاضت کے کہنا تھا۔ کیکھی کہ بیاضت کہ بیاض کو بیشتر ہی نقل کر دیا گیا تھا۔

www.muhammadilibrary.com

رواع مسيح بزاري على المستخدات المستخدات

آخر میں ایک ضروری التماس کے تمتہ میں آپ نے پھر زمبیل والی کرامت کے غلط واقعہ کا خواہ تو کو چھیڑا کہ "اس حدیث کی صحت تعلیم کرنا ہوگا۔" بحالیکہ دونوں میں نہ کوئی لگاؤ ہے نہ تعلق، بلکہ "بعالیکہ دونوں میں نہ کوئی لگاؤ ہے نہ تعلق، بلکہ "بینهما بون بعید" کا مصداق ہے۔ پھر اس کی صحت کا امکان (بیامکان بھی قابل غور ہے) حدیث کی صحت پر کیونکر موقوف ہوگا؟ مختر بیا کہ اس باطل قصہ کی صحت کو تعلیم کرنے کے لیے صحیح حدیث نبوی کو موقوف علیہ گردانا کسی معنی مصحح نہیں۔ نہ معنی مصحح لدخول فاء بمعنی: "لولاہ لا متنع، " فافھم و تدبر ا

آخر میں اؤیٹر صاحب میری سخت کلائی کی شکایت سخت کلائی ہے کرتے ہوئے اپنے پر قیاس کرکے یہ مجیب نوٹ کھتے ہیں کہ ''بناری صاحب نے اپنی طرف سے پکھنہیں لکھا، بلکہ فیض الباری شرح اردو صحیح بخاری ہے لیا ہے۔'' خود بدولت شائد ایبا کرتے ہوں گے، اس لئے دوسروں کو بھی بنجوائے '' المرء یقیس علیٰ نفسہ '' اپنے پر قیاس کیا ہے۔ حالانکہ اس سے پیشتر میں نفض الباری کا نام بھی نہ سنا تھا۔ دیکھنا چہ معنی؟ اور نہ میرے خیال میں بنارس میں کسی کے پاس بھی ہو، میرے پاس ہونا ٹور کا نار بھی ارشاد ہے: ذلك مبلغهم من العلم!

# نبرو:

اہل فقہ (۵ رئے الثانی بسسامے) میں مولوی عمر کریے کی چر ایک مضمون مولوی بدایونی کے جواب میں شائع ہوا ہے، جس میں پہلے مجھے خاطب کیا ہے کہ' ہمارے مامین کے مباحث میں خل نہ دیں۔' واقعی آپ لوگوں کا مشورہ صحح ہے، نہ مجھے دخل دینے کی ضرورت ہے نہ کوئی فائدہ، لیکن آپ کے جن مضامین (جرح بخاری) سے میرے مشن (ڈیفنس بخاری) کو زد وینچنے کا اندیشہ ہوگا، اس کا دفعیہ ضروری کروں گا۔ میری کردے بھیشہ ایراد کے متعلق ہوئی ہے اور ہوگی، ان شاء اللہ۔

باتی رہا آپ لوگوں کے مامین کا راز و نیاز! اس ہے ہمیں کوئی واسط نہیں۔ چنانچہ آپ کے ساڑھے تین صفح کے لیے مضمون سے صرف تین سطریں میں لیتا ہوں، جن سے میرے مشن کو زد پہنی ہے، باتی آپ جانیں اور وہ!

اس مضمون سے قبل ایک ضروری امر کا ذکر کرنا مناسب ہجھتا ہوں، وہ یہ کہ آپ نے اہل فقہ (۹ دمبر) میں لکھا تھا:

"ہم نے امام بخاری در لیے کہ شان میں یہ بھی نہیں کہا کہ وہ ادنی طالب علم سے کم ہیں۔"

"لیکن جب ہم نے حل نمبر (۴) مندرج "اہل حدیث" (۲۲ جنوری ۱۹۱۲ء) میں اس کا پتہ دیا، تو اس دفعہ آپ نے خود ہی اپنے قلم سے مشتہر کر دیا کہ" اس زمانہ میں بھی ایک ادنی طالب علم اس سے بہتر باب باندھ سکتا ہے۔"

(کالم ا/ ۵) ادنی طالب علم کی کیا حقیقت ہے، بڑے سے بڑے ذی شان علاء اس میدان میں قدم نہیں مار سکتے۔ اللہ اکر! جس کے نزدیک امام بخاری کی میہ وقعت ہو اور ان کی ایسی تو ہین کی جائے، اسے پھرمحقق ہونے کا دعویٰ ہو!

www.muhammadilibrary.com いはこばり いまでも

﴿ كَبُرَتُ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفُوَاهِهِمُ إِنْ يَتُولُوْنَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ [الكهف: ٥]

صحیح بخاری کی پہلی حرمت معازف و مزامیر والی حدیث کے متعلق میں نے حل نمبر (۳) مندرجہ 'اہل حدیث'
(۱۵ نومبر ۱۹۱۱ء) میں مفصل جواب دیا تھا، اس کا جواب انہیں امام شوکانی کی نیل الاوطار سے دیا تھا کہ ان کوخود اس حدیث کی صحت مسلم ہے، اور ابن حزم کے اعتراض کا جو جواب انہوں نے دیا ہے، وہ بھی نقل کر دیا تھا۔ اس کے متعلق اب آپ کا صرف یہی اعتراض اس طویل مضمون میں دیکھنے میں آیا کہ '' یہ حدیث آگر صحح ہوتی تو رؤس ائمہ متعلق اب آپ کا صرف یہی اعتراض اس طویل مضمون میں دیکھنے میں آیا کہ '' یہ حدیث آگر صحح ہوتی تو رؤس ائمہ مجتبدین اس سے جمت کی شرتے'' (ص: ۲)

پس واضح ہو کہ حدیث کی صحت اس امر پر موقوف نہیں ہے کہ ائمہ اربعہ نے اس سے جمت پکڑی ہو، اصول حدیث والوں نے جو صحح کی تعریف کی ہے، وہ جس حدیث پر صادق آئے گی، وہ صحح ہوگی، خواہ ائمہ اربعہ اس سے جمت پکڑیں یا نہ! اگر صحح کی تعریف میں ائمہ اربعہ اور رؤساءِ جمہتدین کا جمت پکڑنا بھی واخل ہے، تو اس کا شوت نقل فرمائیں۔ آپ خود جمہتر نہیں ہیں، جوایے اجتماد سے حقح وغیرہ کی کوئی نئ تعریف گڑھ لیں!

دوسری حدیث: " لا یزنی الزانی " النج کے متعلق آپ کا آخری جواب اب یہی ہے کہ یہ تاویل (جو خاکسار نے خود صحیح بخاری و نیز عینی کی عبارت سے بیٹر کی تھی) اس کا علم امام ابوصنیفہ رائشۂ کو نہ تھا؟ میں کہتا ہوں واقعی نہیں تھا، اور یہ کوئی ان کی شان کے مخالف نہیں، صاحب صور الشریعۃ، توضیح میں فرماتے ہیں:

"أبو حنيفة لم يدر الدهر " في يعن امام اعظم كوعر بعرد بركاسي عي معلوم بين بوار

تواس صدیث کی تاویل اگران کومعلوم نہ ہوئی، تواس سے بھلا صدیث مضوع ہوسکتی ہے؟ لا یقول بذلك إلا من سفه نفسه. فافهم!

تیسری: سو برس والی حدیث کے متعلق آپ کی انتہائی بحث اب یہی ہے کہ حضرت ابوالطفیل عامر بن واثلہ صحابی آ خضرت الله علی حدیث موضوع ہوگئی۔ جس کا حوالہ آ تخضرت الله کے انتقال کے بعد ایک سو دس برس تک زندہ رہے، لہذا بے حدیث موضوع ہوگئی۔ جس کا حوالہ آپ نے کتاب المجمع سے دیا ہے، لیکن افسوں کہ یہ افسوں بھی آپ کانہیں چل سکتا، کہنے والا اس کو یوں چکیوں میں اثرا دے گا کہ یہ من قبیل الثاذ ہے۔ والشاذ کالمعدوم، فاندفع ما أورد!

لیکن آ ہے ہم آپ کی خاطر اس کے متعلق محققانہ بحث کرتے ہیں، پس بغور سنے!

ابوالطفيل عامر بن واثله كےسنه وفات كے متعلق جار تول مين:

ا۔ بعض کہتے ہیں کدان کی وفات معاجم میں ہوئی۔

 <sup>•</sup> شرح التلويح على التوضيح (١/ ٣٠) ولفظه: "لأن العلماء المجتهدين لم يتيسرلهم علم بعض الأحكام مدة حياتهم
 كأبي حنيفة رحمه الله تعالى لم يدر الدهر "

۲۔ لعض کے نزدیک ماواج میں۔

س۔ بعض کے یہاں مخا<u>ھ</u>یں۔

سم۔ بعض کے خیال میں والع میں۔

آپ نے جوان کی وفات مالج میں لکھی ہے، بیکسی کا بھی قول نہیں ہے۔ امام سلم میح مسلم میں فرماتے ہیں: " مات أبو الطفيل سنة مالة " (۲/ ۲۰۸)

اور حافظ ابن حجر اصابه میں لکھتے ہیں:

"قال مسلم: مات سنة ماقة، وقال ابن البرقي: مات سنة اثنتين ومائة، وعن مبارك بن فضالة مات سنة سبع وماقة، وقال وهب بن جرير بن حازم عن أبيه: كنت بمكة سنة عشر ومائة، فرأيت جنارة، فسألت عنها، فقيل لي: أبو الطفيل ." انتهى (٢٠٧/٤)

تهذيب التهذيب جلريتم ميل في ات بين:

"قال مسلم: مات أبوالطفيل سنة الته، وقال حليفة: مات بعد سنة مائة، ويقال: مات سنة سبع، وقال وهب بن حرير بن حازم عن أبيه: كنت بمكة سنة عشر ومائة، فرأيت حنازة، فسألت عنها، فقالوا: هذا أبوالطفيل قلت: وقال ابن البرقي: مات سنة ٢ ، ١ ، وقال موسى ابن إسماعيل: ثنا مبارك بن فضالة: ثنا كثير بن أحين: سمعت أبا الطفيل بمكة سنة سبع ومائة." الخ (كذا في التاريخ الصغير للبحاري: ١٠١)

اور تقريب التهذ**يب مِن لَكُتِ بِي**ن:

"مات سنة عشر و مائة على الصحيح،" اور خلاصه مين ع: "مات سنة مائة، وقيل: سنة عشرة."

ان تمام عبارتوں کا خلاصہ بیہ ہوا کہ امام مسلم فرماتے ہیں کہ ابوالطفیل نے معامر نے کو اج میں وفات پائی ہے، اور ابن البرتی کہتے ہیں کہ عامر سے میں وفات پائی ہے، اور ابن البرتی وہتے ہیں کہ عامر نے کو اچ میں انتقال کیا ہے اور وہب بن جریر بن حازم اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے والحے میں مکہ میں ابوالطفیل کا جنازہ دیکھا تھا۔ عابت ما فی الباب اگر عامر کی وفات والحے میں مان کی جائے، جیسا کہ حافظ ابن حجر نے تقریب میں اے صحیح قرار دیا ہے، تو عامر کا آنخضرت اللہ کے انتقال کے بعد ننانوے سال کے آخر میں فوت ہونا ثابت ہوتا ہے، لیں بیہ ہمارے لیے مضر نہیں، کیونکہ سوسال کے اندر ان کی وفات ثابت ہوگئ، جیسا کہ حافظ ابن حجر رشائے نے فتح الباری میں لکھا ہے:

- ويكصين: تهذيب التهذيب (١١/٥) الإصابة (٢٣٠/٧)
- 🗨 صحيح مسلم: كتاب الفضائل، باب كان النبي صلى الله عليه وسلم أبيض مليح الوجه، بعد حديث (٢٣٤٠)
  - € التاريخ الصغير (١/ ٢٥٠) تهذيب التهذيب (٧١/٥)
  - تقريب التهذيب (ص: ٢٨٨) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٨٥)

www.muhammadilibrary.com دا کا مخلات بخاری می از کا مخلات بخاری

"وغاية ما قيل في عامر بن واثلة: أنه بقي إلى سنة عشر و مائة، وهي رأس مائة سنة من مقالة النبي مَنْ الله أعلم. " (٣/ ٣٣٢)

لیعنی عامر کی وفات راجھ میں ماننے سے ٹھیک سوسال کے اندر اندر قریب راس سو برس کے ان کی وفات ثابت ہوتی ہے، اس کئے کہ آنخضرت مانٹی نے وہ حدیث اپنے انقال سے ایک ماہ پیشتر فرمائی تھی۔ جینیا کہ حافظ ابن مجر فنج الباری میں " فعی آخر حیاته " کے ذیل میں فرماتے ہیں:

"جاء مقيدا في رواية جابر: أن ذلك كان قبل موته عُلِيٌّ بشهر." (١٠٨/١)

البذا حساب كى رو سے ننانو سے سال كے آخر ميں عامر كا انتقال كرنا ثابت ہوگيا اور معترض كا ايراد هباء منثوراً ہوگيا۔ پس ثابت ہوا كمكل بحث حديث أصح الصحيح ب-وهو المطلوب، فلله الحمد.

# نمبر•ا:

اہل فقہ (۸ اپریل ۱۹۱۲ء) میں مولوی شرکریم کا پھر ایک مضمون شائع ہوا ہے، جس کی سرخی یہ ہے: '' بخاری کی ایک اور حدیث'' اس میں حدیثِ بخاری کہ:

'' المنحضرت مَنْ الله كل حب حضرت عمر ولأفؤ نے عبداللہ من الله منافق پر جنازہ پڑھنے سے روكا تھا، تو آپ نے فرمایا تھا: میں اس کے لئے ستر سے زیادہ استغفار کروں گئ'' •

کو موضوع تھہرایا ہے۔ یہ صعمون "النجر حصد دوم" (ص ۱۱ ہے ۱۱) میں درج ہے اور ثبوتِ وضع میں عینی اور شرح مسلم پیش کی ہے۔ لطف یہ کہ معرض کے دعویٰ کا ثبوت دولیں سے نہیں ہوتا، مولوی عمر کریم کا دوی کی یہ بیت کہ "یہ موضوع ہے،" اور فوات الرحوت سے لے کر مصنف نے جن متعلمین کے کلام نقل کے ہیں، دعویٰ یہ ہے کہ "یہ موضوع ہے،" اور فوات الرحوت سے لے کر مصنف نے جن متعلمین کے کلام نقل کے ہیں، ان کا طعن حدیث کی صحت میں ہے، یعنی وہ اس حدیث کو صحح نہیں مانے اور یہ قاعدہ کی اصول کی کتاب میں نہیں ہے کہ کسی حدیث کی صحت اگر ثابت نہ ہو، تو وہ موضوع ہوجائے، حدیث صحح نہ ہوتو حسن ہوتی ہے، اس کا حسن ہونا بھی ثابت نہ ہو، تو البہ ضعیف ہو گئی ہے، لیکن اس کے لیے بھی محد ثین کی تصریح شرط خابت نہ ہو، تو کہہ ہی نہیں سکتے، چہ جائیکہ وہ (بالفرض) فقط صحح نہ ہونے سے موضوع ہوجائے؟ ہی صحف حدیث کو موضوع تو کہہ ہی نہیں سکتے، چہ جائیکہ وہ (بالفرض) فقط صحح نہ بو و موضوع وضوع ہوجائے؟ اس سے صاف معلوم ہوا کہ معرض کو نہ تو اصول حدیث ہے میں ہے، نہ وہ موضوع وضعیف وحسن وصحح کے فرق اس سے صاف معلوم ہوا کہ معرض کو نہ تو اس میدان میں قدم مارنا کس قدر حمافت ہے؟! دوسری بات اس سے کہ معرض نے بینی سے صرف اعتراض لفل کیا ہے اور علامہ بینی نے خود اس کا آگے جو جواب دیا ہے، بھی جو تو اب دیا ہے،

❶ صحيح البخاري: كتاب الجنائز، باب مايكره من الصلاح على المنافقين، والاستغفار للمشركين، وقم الحديث (١٣٠٠)

www.muhammadilibrary.com
داری کا کا بخاری کا داری کا کا باری کا باری کا داری کا داری

اے ایہا ہضم کر گئے کہ ڈکارتک نہ لی۔ یہ س قدر غدر، فریب اور ناظرین کو دھوکا دینا ہے، لیکن ہیں ہمیشہ ہے آپ کی بیعادت و کھتا آیا ہوں۔ لہذا شاید "المعادة تکون الطبیعة الثانیة "کے لحاظ ہے آپ مجبور کہے جا کیں؟ اس ہے بھی زیادہ لطف کی بات سنے کہ عینی نے ان اعتراضات کو حسب عادت فتح الباری سے نقل کیا ہے، لیکن نام تک نہ لیا (یہی اثر ان کے حواریوں میں بھی آنا تھا!) حافظ ابن حجر نے فتح الباری میں ان اعتراضات کو نقل کر کے کئی طریق سے مفصل جوابات دیے ہیں اور ان معرضین (قاضی ابو بکر و ابو بکر الباقلانی و امام الحرمین و غزالی و داودی) کی بابت سے بیلے بی فرما دیا ہے:

" وذلك ينادي على منكري صحته بعدم معرفة الحديث، وقلة الاطلاع على طرقه ." (١٩) ٢٠٠/١٩)

''لینی اس حدیث کے منکرین کو حدیث کی معرفت نہیں، اور وہ اس کے طرق پر بہت کم مطلع ہوئے۔'' (ورنہ وہ ہرگز اس کی صحت سے انگار نہ کرتے)۔

اس کے علاوہ اس حدیث کے طرق بہت ہیں اور اس کی صحت پر امام بخاری و امام سلم کا اتفاق ہے، اور اس سند صحیح سے ارباب صحاح نے اس کوروایت کیا ہے۔ علامی منزی آ گے صاف جواب دیتے ہیں:

"وأحيب بأنهم ظنوا أن قوله: ذلك بأنهم كفروا الآية، نزل مع قوله: استغفرلهم، ولم يكن نزوله إلا متراخيا عن صدر الآية فحينئذ يرتفع الإشكال. "انتهى (١٥١/٨)

''یعنی مکرین صحت نے یہ خیال کیا کہ آیت قرآنی ﴿ ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوْا ﴾ ساتھ اتری ہے ﴿ اِسْتَغْفِرْلَهُمْ ﴾ كے (اس لئے ان كو حدیث كے مطلب بجھنے میں وجوہ جوا) حالانكہ ﴿ ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوْا ﴾ والى آیت بہت بچھے اتری ہے، شروع آیت ﴿ اِسْتَغْفِرْلَهُمْ ﴾ كے، پس اشكال اٹھ گیا۔''

مطلب اس کا یہ کہ منکرین صحت نے سمجھا کہ اللہ نے جب یہ فرمایا کہ آپ چاہے بخشش مانگیں یا نہ مانگیں، اگر سر مرتبہ بھی استغفار کریں گے، تو اللہ ان کونہیں بخشے گا، اور پھر آ گے اس کے کفر کی تصریح فرمائی تو افقیار جاتا رہا، چاہے ہزار مرتبہ بھی ان کے لیے بخشش مانگی جائے بے سود ہے، اور یہ تو کہنہیں سکتے کہ حضرت مانگیا نے آیت کا معنی غلط سمجھا، لا محالہ حدیث ہی صحیح نہیں ۔ تو اس کا جواب علامہ عینی نے دیا کہ ان کے کفر کی تصریح بعد کو اتری ہے، معلی افتار والی ہی آیت اتری تھی، اس لئے ان کو دھوکہ ہوگیا، ایک تو جواب ان کا مہ ہوا۔

دوسرا جواب حافظ ابن حجر نے دیا کہ ان کو حدیث کی معرفت ہی نہیں، نہ حدیث کی کثرت طرق پر ان کو اطلاع ہے، لہذا ایسے لوگوں کا کسی صحیح حدیث کے متعلق عدم صحیح کا تھم ہر گزجیز قبول میں نہیں آسکتا۔ فاندفع ما کان پر د!

یہ تو ہوا اس اعتراض کا جواب، جو آپ نے عینی سے نقل کیا تھا، اب نوات کا الرحموت کی تقریر اور اس کے وجوہ کے جوابات مفصلہ گوش گزار فرمائیے، گو بحر العلوم نے آگے خود بھی اس کا مفصل جواب دیا ہے اور لکھا ہے کہ ''اس بحث سے حدیث کی سند پر کلام کرنا مقصود نہیں ہے بلکہ اس کی سند اس قدر کثرت سے ہے کہ خدشہ ہے کہ اس حدیث کو مشہور کہہ دیا جائے۔'' پھر آ گے فرماتے ہیں کہ حضرت عمر اللہٰ کا روکنا اسپنے گمان کی بنا پر تھا اور ممانعت صلوۃ پر منافق کی آیت پیچھے اتری ہے، اور نامخ ہے اس آیت تخیر کی ۔لیکن ہم آپ کی خاطر ان وجو ہات و خدشات پر کمل بحث کی آیت بیجھے اتری ہے، اور نامخ ہے اس آیت تخیر کی ۔لیکن ہم آپ کی خاطر ان وجو ہات و خدشات پر کمل بحث کرتے ہیں، جن کو آپ نے پیش کیا ہے، پہلا خدشہ فوات کا ارحموت کی عبارت سے آپ نے بیافذ کیا کہ آئخضرت تا اُللہٰ کا ایر فرمانا کہ ہم ستر مرتبہ سے زیادہ استغفار کریں گے، اگر بنظر تالیف تھا، تو اس سے دوخرا بی لازم آتی ہے:

ال يركه أتخضرت مُؤلِّنِكُم في عصيان كياب

۲۔ یہ کہ آپ ناٹی نے آیت کے اصل مطلب کو چھایا۔ (۱/۲)

ید دونوں شقیس غلط اور باطل ہیں پہلی اس کے غلط ہے کہ عصیان جب ہوسکتا ہے، جب خدا نے نماز پڑھنے کے پہلے منع کیا ہوتا، حالا نکہ اس وقت تک ہوگا تصل کی والی آیت لیخن ممانعت نماز کی آیت نازل نہیں ہوئی تھی، بلکہ بعد کو نازل ہوئی، اس وقت تک تو صرف وہی آیت اتری تھی: ﴿ اِسْتَغْفِرْ لَهُمْ اَوْ لَا تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ ﴾ [التوبة: الله بعد کو نازل ہوئی، اس وقت تک تو صرف وہی آیت اتری تھی: ﴿ اِسْتَغْفِرْ لَهُمْ اَوْ لَا تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ اَوْ لَا تَسْتَغُفِرْ لَهُمْ اَوْ لَا تَسْتَغُفِرْ لَهُمْ اَوْ لَا تَسْتَغُفِرْ لَهُمْ ﴾ [التوبة: الله تعلیم الله الله تعدیم تو تعدیم تعد

علاوہ بریں دوسری روایوں میں حضرت عمر والنو کا قول یول منقول ہے: " نهاك الله أن تستغفر لهم " البندا "أن تصلى عليه " كامعنى " أن تستغفر لهم" برمحمول بوگا، اور اگر عصیان اس دلیل سے ثابت كیا جائے كه الله نے دوسرى آیت میں اس سے پہلے مشركين كے استغفار سے آپ كوروك دیا تھا:

﴿ مَا كَانَ لِلنَّهِي وَ الَّذِينَ امَنُوا آنُ يَّسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة: ١١٣]

تو اس کا جواب یہ ہے کہ بیر آیت ان لوگوں کی شان میں اتری تھی، جوصرت کی (قولاً وفعلاً) مشرک مرے تھے، اور عبداللہ بن ابی مظہر الاسلام تھا، بعنی اسپنے آپ کومسلمان ظاہر کرتا مرا تھا، لہٰذا اس کو اس آیت پر قیاس کرنا، کسی طرح مکن نہیں۔ فوف کی طرح عصیان جابت نہیں ہوتا۔

ووسری شق یعنی آپ طالیہ نے آیت کا مطلب چھپایا۔ بیبھی سیح نہیں، اس لئے کہ اس وقت تک یہی اختیار والی آیت ﴿ اِسْتَغْفِرْ لَهُمْ ﴾ کے سوا اور کوئی آیت نہ اتری تھی، نہ ﴿ لا تصل ﴾ والی، نہ سورہ منافقین والی، پس اس آیت کا بصورت اس کے تنا ہونے کا یہی مطلب ہے کہ آپ کو اختیار حاصل ہے۔ فبطل ما أور د!

دوسرا خدشہ اس عبارت میں یہ پیش کیا گیا ہے کہ بیا اگر بنظر تالیف ندتھا، بلکہ آیت سے عدد مخصوص مراد ہے، تو اس سے تین خرابیاں پیدا ہوتی ہیں:

ا۔ سیاق آیت اس کا انکاری ہے۔

سفه نفسه!!

- - س۔ آپ کا اپنا وعدہ یورا کرنا (کر ستر سے زیادہ استغفار کروں گا) بھی منقول نہیں۔ (۲/ ۱۰)

اس کا جواب یہ ہے کہ جب بنظر تالف ہونا اوپر ثابت ہوگیا اور ان میں جن خرابیوں کا احمال تھا اس کا معقول دفعیہ ہوگیا، تو بیشق '' اگر بہ نظر تالف نہ تھا،'' بالل ہے، البذا تنیوں خرابیاں بھی اٹھ گئیں اور بصورت تسلیم (فرضاً) اس خدشہ ٹانی کے شق اول کا جواب یہ ہے کہ آپ کا بیعل مردہ منافقون کی اس آیت کا نزول اس آیت ﴿استعفد لهم کے بہت بعد ہے۔ مافظ ابن حجر فتح الباری میں لکھتے ہیں:

"أخرج الطبري من طريق العوفي عن ابن عباس قال أنزلت هذه الآية (أي سواء عليهم استغفرت لهم) بعد التي في التوبة: استغفرلهم ." (٢٠/٢٠)

پس اس سوره (منافقون) کی آیت کے قبل کا فعل اس کے مخالف کیونکہ ،وسکتا ہے؟ و لا يقول بذلك إلا من

تیسری شق که"آپ کا وعدہ پورا کرنامنقول نہیں،"اس کے دو جواب ہیں، ایک تو یہ کہ عدم فرکر عدم شے کو ستازہ نہیں۔
دوسرا یہ کہ بے شک آپ کا وعدہ تھا کہ ہیں ستر سے زیادہ مرتبہ استغفار کروں گا، لیکن جیسے ہی نماز جنازہ سے فارغ
ہوئے، آیت ﴿ ولا تصل ﴾ ... النح اتری۔ ● جس کی وجہ سے آپ ایفا سے رک گئے، گوآپ نے پہلے ادادہ کیا
تھالیکن اب ممانعت کے بعد اس کا ایفا ضرور عصیان ہوتا۔ وھو معصوم، وشانه تعالی عن ذلك.

تیسرا خدشہ اس عبارت میں بیر مرقوم ہے کہ''اس کے بعد والی آیت ہے اس منافق کا کافر ہونا ثابت ہوتا ہے، تو اس کو استغفار کیا نفع و بے سکتا ہے۔ اگر چہ ہزار مرتبہ بھی کیا جائے؟'' بیر خدشہ بھی عجیب الٹی عقل کا متیجہ ہے، استغفار کا ارادہ تو آنخضرت مَنْ الْبِیْمُ نے عبداللہ بن الی کا کفر ظاہر ہونے سے قبل کیا تھا۔ اور ﴿ بانھم کفروا بالله ﴾ والی آیت

• ويكهين: صحيح البخاري، برقم (١٣٠٠)

ارادہ کے بعد نازل ہوئی، اس لئے آپ نے استغفار نہ کیا، بیتو اس وقت صحیح ہوتا جب اس کے نزول کے بعد آخضرت تَلْظُمُ استغفار کرتے۔ والذ لیس فلیس!

چوتھا خدشہ فواتح الرحموت كى عبارت سے بيمتر شح ہوا ہے كه 'اہل بدر پرتو آ تخضرت تُلَقِيم نے سات سے زيادہ تكبير نہيں فرمائى اور منافق پر سات سے بھى زيادہ لينى ستر كا وعدہ كيا، تو منافق كى فضيلت اہل بدر پر ثابت ہوگئ، حالانكہ اہل بدر خيار امت ہيں۔' (۲/ ۱۰)

سبحان الله! کجا تکبیر جنازہ و کجا استغفار؟ دونوں کو ایک مجھنا عجیب منطق ہے! اے جناب! آ مخضرت تلاہی نام نے اس کے جنازہ کو تو چارہی تکبیر سے برطا ہے، باقی رہا استغفار، تو وہ تکبیر سے علیحدہ ہے، اہل بدر کے لیے استغفار نہیں،
کیونکہ وہ سب یقینی مغفور ہیں، البتہ اس منافق کے لیے استغفار کی ضرورت تھی، چنا نچہ آ پ نے استغفار کا ارادہ کیا، تو اللہ یاک نے روک دیا۔ وائی ہذا می دلك؟!

بس يبى امام الحرمين كے فدشات باطل تھے، جن كى بنا پر انہوں نے بوجہ عدم معرفتِ مديث كے سيح مديث كو غير صحيح بنا ديا، جو بحد الله كرى كے جالے كى طرح تور كئے، اور مديث بخارى كا أصح الصحيح ہونا آ فآب نيمروز كى طرح درخشاں ہوگيا۔ فلله الحمد.

# نمبراا:

میں نے حل نمبر (۲) میں حضرت ابن عمر کے اثر " بانیھا فی " کے جمر محذوف کے متعلق مولوی غلام مصطفیٰ امر تری کے خدشات کا دفعیہ کرتے ہوئے جو بحث کی تھی، اس کا جواب مولوی ساحب موصوف نے اہل فقہ (۱۵ اپریل) میں دیا ہے، جس کی سرخی ہے: " فی کا مشار الیہ" اس سرخی نے سارے مضامین کی حقیقت آ پ ہی کھول دی کہ جس سے ایسی فاش غلطی سرخی میں ہوئی ہو، اس کے بقیہ مضمون کی کیا حالت ہوگی؟ قیاس کن زگلتان من بہار سرا!! کہ جس سے ایسی فاش غلطی سرخی میں ہوئی ہو، اس کے بقیہ مضمون کی کیا حالت ہوگی؟ قیاس کن زگلتان من بہار سرا!! میں مضمون " کتاب الجرح علی البخاری" جلد دوم کا آخری مضمون ہے، جو (ص: ۲۲) سے (ص: ۸۸) میں تمام ہوا ہے۔

تفصیل اس کی یوں ہے کہ آپ لکھتے ہیں:'' فی کا مشار الیہ'' نے کی جھوٹی سی کتاب پڑھنے والے بھی جانتے ہیں کہ'' فی ''حرف جار ہے اور جار کے لئے مجرور ہوتا ہے نہ مشار الیہ، مشار الیہ تو اسم اشارہ کے لئے ہوتا ہے، اور'' فی '' اسم اشارہ نہیں ۔ آ گے کے مضمون کے متعلق کیا عرض کیا جائے؟ مضمون کیا ہے؟ مختلف بحثوں کا مجموعہ، یا یوں شجھنے کہ مجون مرکب!

" فی" کے مجرور پر بحث کرتے ہوئے اصول حدیث پر جادھ کے، کہیں راویوں کو دو جار سائی، کہیں روایات کو

ساقط الاعتبار بنا دیا، اس لئے ہمیں بھی مجبوری ہوئی کہ ہم اپنے مضمون کو دوحصوں میں تقسیم کریں، پہلے حصہ میں اصل اثر مانی النزاع پر بحث کریں اور دوسرے میں خارجی باتوں پر، لہذا آپ بگوش ہوش متوجہ ہو کرسننے۔

آپ نے جواہر منف سے اثر ابن عمر پر پانچ اعتراضات نقل کئے تھے، جن کا میں نے مفصل جواب دیا تھا، آپ کی طبیعت میں اگر انساف ہوتا تو قبول کے سوا چارہ نہ ہوتا، لیکن آپ کوخود چونکہ جواب کا شوق ہے، اس لئے ہم دوبارہ ہرایک شق پر مفصل بحث کرتے ہیں اور آپ کے جدید خدشات کی قلعی کھولتے ہیں۔

ا۔ پہلا اعتراض آپ نے جواہر مدیفہ سے یہ نقل کیا تھا کہ'' اس میں'' فی'' سے ادخال فی الد بر مراو ہے، میں نے اس پر یہ اعتراض کیا تھا کہ یہ جواہر مدیفہ کی عبارت کے خلاف ہے، اس لیے کہ آپ اس سے ادخال فی الد بر کا بی ٹھیک ہونا سیحتے ہیں، طالا نکہ سالم المائے اس کی تکذیب کر کے مطلب کچھ اور بی نقل کرتے ہیں۔ ● لہذا اس کو اپنی دلیل سیحتا غلط ہے۔ اس پر آپ لکھتے ہیں کہ''اس قدر طیش میں آٹا کیا معنیٰ؟ ادخال فی الفرج تو معمولی بات ہے، اس کے ذکر کرنے میں کیا اکراہ ہے؟'' (۸۳/۲)

اے جناب! چونکہ بعض لوگوں کا فد مب اوٹھالی فی الدبر ہی تھا (جیسا کہ آپ بھی آگے مانتے ہیں) اس لئے اس اثر میں ان کا رو ہوگا، جبکہ اس کا مجرور فرج ہوگا نہ کہ دبر، ہیں اور کیا دبر میں اسکتراہ ہے اور ذکر فرج میں استلذاذ؟ تو پھر اور حدیثوں میں (جن میں وطی فی الدبر کی مما نعت ہے) اور آٹارٹی لفظ دبر کیوں آیا؟ ۔ع حیلہ خولا بہانہ بسیار!

میں نے چونکہ پہلے ،ی ثابت کر دیا تھا کہ جس جواہر مدیفہ کے اس فی الدیر ثابت کرتے ہیں، آ گے اس کوسالم جھٹلاتے ہیں، البذا آ یے کامقصود ثابت نہیں ہوا بلکہ فی کا مجرور فرج ثابت ہوگیا ہے مواللہ ا

آ گے آ ب لکھے ہیں کہ: "امام عنی اس سے بیزاری ظاہر کرتے ہیں۔" (۸٤/۲)

اجی حضرت! وہ تو صرف اساعیلی کا قول نقل کرتے ہیں، اور نقل فرہب اس امر کو سٹنرم نہیں کہ اس ناقل کا بھی وہی ذہب ہو، مؤلف بدایہ کے اکثر جگدامام شافعی کو بھی ذکر کیا ہے، تو کیا اس سے بیہ بھی لازم آیا کہ صاحب بداید کا وہی فرہب ہے جوامام شافعی کا ہے؟ ع۔ بہ بیس تفاوت رہ از کجاست تا بکجا؟

اور يمي جواب ہے آپ كى اس عبارت كا كه:

'' چونکہ امام مالک اور شافعی کے نزدیک وطی فی الدبر طال ہے (جس کی عبارت آپ نے عینی سے نقل کی ہے) اور امام بخاری کا اکثر ان کے ند ہب سے تو افق ہوجا تا ہے، اس لئے ممکن ہے کہ یہاں بھی تو افق ہوگیا ہواور امام بخاری کے نزدیک بھی (فی کا مجرور دبر ماننے سے) یہ وطی فی الدبر طال ہو۔'' (ص: ایسناً)

www.muhammadilibrary.com المعالث بناري على المعالث بناري المعالث بناري المعالث بناري المعالث المعالث

میں کہتا ہوں کہ کسی مسئلہ کو مجتہد کی تصرح کے بغیر اس کا مذہب سمجھنا عجیب لازمہ ہے، باوجود یکہ آپ نے اپنی پہلی تحریر میں خود تسلیم کیا تھا کہ'' امام بخاری کا یہ مذہب نہیں ہے۔''

کیا اکثر مسائل میں فقہاء حنفیہ کا فقہاء شافعیہ سے توافق نہیں ہوتا؟ تو پھر ہم اس وجہ سے دیگر مسائل میں بھی حنفیہ کا وہ مذہب قرار دے سکتے ہیں جوشافعی کا ہے؟ لا یقول بذلك إلا من سفه نفسه!

آ گے اپنی طرف سے ایک عذرخود بخو د قائم کر کے مجھے عجیب الزام دیا ہے کہ'' امام بخاری کا بعجہ تر دد مجرور کا ذکر نہ کرنامہمل عذر ہے۔'' (۲/ ۸۰)

جس کا میری سابق تحریر میں کہیں بھی پہتنہیں ہے اور اسی پرطیش میں آ کر ایک سارا کالم روایت کے متعلق فضول بحث سے سیاہ کیا ہے، جس کے متعلق کچھ بحث ہم اس مضمون کے دوسرے جھے میں کریں گے۔ انشاء اللہ

۲- دوسرا اعتراض یہ تھا کہ نافع اس روایت سے مشکر ہیں اور چوتھا یہ تھا کہ نافع نے ذہاب عقل کے وقت یہ روایت بیان کی ہے، میں نے ان دونوں کی ایک بیکھا تھا کہ یہ دونوں باہم متعارض ہیں۔ آپ اس پر فرماتے ہیں کہ '' تعارض نہیں ہے، اس لئے کہ نافع کا اٹکار بھالت قیام ہوش ہے اور اقرار ذہاب عقل کے وقت، جو کا انکار بی رہا۔'' (۲) بہی

لیکن آپ نے بین بتلایا کہ نافع نے جو ذہاب عقل کے وقت اقرار کیا، تو ان کا اٹکار کرنا اقرار سے قبل ہے یا بعد؟ اگر ان کا اقرار قبل ہے ادرانکار بعد میں ہے، جیسا کہ جواہر مدیفہ کی عمل سے صاف ظاہر ہے کہ ابوالعضر نے نافع سے یوچھا:

"إنه قد أكثر عليك القول: إنك تقول عن ابن عمر أنه أفتى أن تؤتى النساء في أدبارهن؟ فقال نافع: كذبوا على." (٢/ ١٠٠)

كدآب سے ابن عمر والى وطى فى الدبركى روايت بهت مشهور ب، توجواب ديا كمجموث بـ

یہ شہرت اس دفت ہوئی ہوگی جب نافع نے پہلے اقرار کیا ہو، خواہ دہ ذہاب عقل ہی کے دفت ہو، بہر حال اس انکار کے بعد اقرار کسی حال میں منقول نہیں۔تو ٹابت ہوا کہ نافع ذہاب عقل کے بعد پھر ذی عقل ہو گئے تھے!

اب بیمعلوم ہونا چاہئے کہ وہ ذہاب عقل ان کا کب ہوا تھا اور وہ کیا تھا جنوں یا مراق؟ اساء رجال میں تو ذہاب عقل سے عمر شیخو خت مراد ہوتی ہے، جس کے بعد افاقہ ممکن نہیں، جب تک شیخو خت زائل نہ ہو، و ذا محال! یا اگر انکار قبل ہے تو اقرار (بوقت ذہاب عقل) کا ثبوت ہونا چاہئے کہ وہ من شیخو خت میں ہوا، جو کا لعدم مانا جائے، ثبوت کے بعد بھی بیعبارتِ جواہر کے خلاف ہوگا، پس تعارض نہیں تو کیا ہے؟ اور اقر ارکو کا لعدم مان کرنا فع کا

ا تکار ہی مانا جائے، تو علاوہ اس کے کہ اس سے آپ کی چوتھی شق خود باطل ہوتی، یہ ا تکار دبر کو مجرور ماننے سے ہوگا نہ اصل روایت سے، البذا فی کا مجرور فرج ثابت ہوجائے گا، جو امام بخاری اور امام حمیدی وبرقانی وسالم کا ندہب ہے۔ جو جو اہر مدیفہ سے پہلے نقل کیا گیا تھا، یعنی " اُن یؤتی فی فروجھن من اُدبار ھن "

۔ تیسرااعتراض بی تھا کہ'' حضرت ابن عمر نے بھی ضمناً اس سے انکار کیا ہے۔'' اس پر میں نے عرض کیا تھا کہ یہ انکار جواہر منیفہ کی عبارت سے مترشح نہیں ہوتا، بلکہ اقرار البتہ پایا جاتا ہے۔ اس کوتو آپ نے تشلیم کر لیا کہ اس عبارت سے واقعی انکار نہیں مترشح ہوتا، جب تو جواہر منیفہ کے دوسرے مقام سے انکار کی عبارت صراحناً نقل کی ہے، آپ کی اس دوسری عبارت سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت ابن عمر اس فعل وطی فی الد بر سے انکار کرتے ہیں، تو اس انکار کی بنا پر میں نے پہلے ہی لکھ دیا تھا اور اب بھی یہی کہتا ہوں کہ اس سے میرامقصود ثابت ہوگیا کہ فی کا مجرور محذوف فرج ہے نہ دبر، کیونکہ حضرت ابن عمر دائش خود فی الد بر سے انکار کر رہے ہیں۔ کیا خوب کہ فی کا مجرور محذوف فرج ہے نہ دبر، کیونکہ حضرت ابن عمر دائش خود فی الد بر سے انکار کر رہے ہیں۔ کیا خوب

۵۔ پانچواں اعتراض بی تھا کہ'' بیر حدیث آیت ﴿ حدث لکھ ﴾ کے مفاد کے خلاف ہے۔'' اس پر میں نے کُل خدشات پیش کئے تھے، لیکن اب بھراللہ آیت میادہ کے مفاد کے موافق ٹابت ہوگیا بلکہ پورا مصداق ہوگیا،
کوئکہ بیا چھی طرح پابی شبوت کو بینچ گیا کہ اثر ابن عمر ڈٹا میں فی کا مجرور جو محذوف ہے، وہ فرح ہے نہ کہ دہر،
اور آیت ﴿ حدِث لکھ ﴾ کا یہی مفاد ہے۔

لو آپ کا ہے دام میں صیاد آگیا

لہذا آپ کی پانچوں شقیں پھر دوبارہ باطل ہوگئیں اور اس دفعہ کی بحث بھی بیر بجیب لطف ہوا کہ ہرشق کے ابطال کے بعد فی کا محذوف مجرور فرج ہی ثابت ہوتا گیا نہ دبر، اور امام بخاری اور ابن عمر کا فد ہب وطی فی الفرج کا بی ہونا آفات نہوں کے تابیاری طرح طاہر ہوگیا۔ فللہ الحمد.

اب ہم دوسرے مصے پرآتے ہیں، آپ نے لکھا ہے: ''اثر پر حدیث کا اطلاق کہال منع ہوا؟'' (۲/ ۸۳) اے جناب! آپ کے فقہاء کی طرف سے منع ہوا۔ مقدمہ ابن صلاح (ص: ۲۱) و تدریب الراوی (ص: ۲۱،

مصرى ) من عن الفقهاء يقولون: إن الخبر ما يروى عن النبي عَلَيْكُ ، والأثر ما يروى عن الصحابه "٠

اورنخبه اوراس كي شرح ميں ہے: " ويقال للآخيرين أي موقوف، والمقطوع: الأثر " 🍮

اور عرف میں بھی آ ٹار صحابہ بولا کرتے ہیں۔ آپ فرماتے ہیں کہ'' خلفائے راشدین کے طریق اخذ کو چھوڑ کر

محدثین نے اخذ احادیث کا اور طریقہ جاری کیا۔'

<sup>●</sup> مقدمة ابن الصلاح (ص: ٢٧) تدريب الراوي (١/ ١٨٤)

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ١٤٥)

www.muhammadilibrary.com المستخطرة المنافقة الم

اس کے بعد آگے خلفائے راشدین کے طریقہ کولکھا ہے کہ' کشرت حدیث سے مجتنب رہتے،حضرت علی بڑائٹو راوی کو طف دے کر اس سے حدیث سنتے،حضرت صدیق و فاروق بڑائٹو راوی سے بینہ وشہادت طلب فرمات ہے'' (۲/ ۸۶)

متیجہ بیر مرتب کیا ہے کہ محدثین نے آزادی اختیار کی،صحابہ کے طریق کو چیوڑا،حسب فرمان نبوی کذب کا افشاء ہوا، بہت سی حدیثیں موضوع بن گئیں۔انتھی ما فیه .

میں کہتا ہوں کہ اس تحریر سے غالباً آپ کی مرادیہ ہے کہ اگر حدیثیں جمع نہ ہوتیں، تو ہمارے قیاس مسائل کا بازار اچھی طرح ہے گرم رہتا اور جو سئلہ چاہتے ایجاد کر کے شائع کرتے۔ واقعی حدیثوں کا جمع ہونا قیاسی فقہی مسائل کے لئے بوا نقصان وہ ثابت ہوا۔

اے جناب! محدثین کا احسان مانے کہ انہوں نے کلام رسول کو ہم تک بلاغش وغل بچانے کے لیے ایسے کام
کئے کہ دنیا جیران ہے، علم اسناد وضع کیا، اصول و قواعد مقرر کئے، روات کے حالات سے ہمیں متنبہ کیا، جس سے ہم
کلام رسول و کلام غیر میں اچھی طرح تمیز کر گئے ہا، صحابہ و فی ایشان میں بہت سے ایسے تھے، جنہوں نے حدیثوں کو کتابوں
میں جع کیا، حضرت ابو ہریرہ ڈاٹھ نے کئی مجلد کتابوں میں حیثیں جمع کیں، حضرت ابن عمرو ڈاٹھ الگ ککھ کرر کھتے، وسے بعض
صحابہ اپنے تورع سے حدیث زیادہ بیان کرنے سے رکتے کہ بیادا کلام نبی میں کوئی اختلاط ہوجائے، جب کلام نبی کے
ساتھ کلامِ غیر کے فتلط ہونے کا خوف ہوا تو محدثین نے علم اسناد و کی کرکے تقدراوی کو غیر تقد سے الگ کیا، حدیثوں کو
کتابوں میں جمع کیا۔ خدا ان کی سعی و کوشش کو مشکور فرمائے۔ آج مسلمانوں کے اس علم پر مخالفین اسلام عش عش کرتے
ہیں، چہ جائیکہ مسلمان ہی اس کو آزادی سے تعبیر کر سے محدثین پر حملہ کریں؟ العیاذ بالگہ!

جہارا ارادہ تھا کہ ہم اس پر کامل بحث کریں اور تمام اصول کی کتابوں ہے اس کی حقیقت کھول کر بتلا دیں کہ محدثین کی ہے۔ محدثین کی ہے تعلق کہ ہم اس محدثین کی ہے۔ ہم اس محدثین کی ہے تعلق اور طریق صحابہ کے مطابق ہے؟ لیکن افسوس کہ یہاں طوالت کا موقع نہیں ہے، ہم اس کی مفصل بحث ان شاء اللہ ایک الگ رسالہ میں کریں گے۔ مختصر سے کہ محدثین کے عام احسان کے علاوہ ہم پر امام بخاری کا خاص احسان ہے کہ لوگوں کے ممل کے لیے خاص اُصح الصحیح احادیث کا انتخاب کر کے صحیح بخاری میں جمع کردی، خدا ان کو جزاء خیردے۔

یہ کام ہے الحق ید بیضائے بخاری تب ہاتھ تو لؤلا لائے بخاری ہر سر پہ ہے احسان کرمہائے بخاری

آسان خہیں تالیف احادیث صحیحہ کی غوطہ زنی قلزم شختین میں برسوں یکجا کیا اخبار صحیحہ کو برکھ کر

نبراا:

الل فقه (۱۵ جولا فی ۱۹۱۲م) میں عمر كريم كا ايك مضمون "فلطى" كى سرخى سے شائع ہوا ہے كه:

" امام بخاری سے مجیح بخاری کی ایک حدیث کی سند میں بیفلطی واقع ہوگئ ہے کہ انہوں نے عطا خراسانی کوعطاء بن ابی رباح سمجھ لیا ہے، حالا تکہ وہ عطاء خراسانی ہے، اور اس کو نہ ابن عباس سے ساع ہے اور نہ اس سے ابن جرتک کو، لہذا حدیث منقطع ہوگئی۔" (۲/ ۲/ ۲)

میں کہتا ہوں کہ سندِ بخاری میں تو صرف یوں مرقوم ہے: " قال عطاء عن ابن عباس " (ب ۱۰) اس عطاء کے خراسانی ہونے کی کیا دلیل ہے؟ بحالیکہ اس میں خراسانی کی کوئی تصریح نہیں ہے۔ میں کہتا ہوں کہ وہ عطا بن ابی رباح ہے، جس سے انقطاع کا شبہ بالکل مدفوع ہے۔ بناءِ ثبوت جب صرف اقوالِ شارحین پر ہی موقوف ہے، تو ہم سے سنئے، قسطلانی میں ہے:

"لكن البخاري ما أخرجه إلا أنه من بداية عطاء بن أبي رباح، لأن الخراساني ليس على شرطه، ولقائل أن يقول: هذا ليس بقاطع في أن عطاء المذكور هو الخراساني، فيحتمل أن يكون هذا الحديث عند ابن جريج عن الخراساني وابن أبي رباح جميعاً. " (٢٨٣/٧) يعنى الم بخارى نے اس مديث كو عطا بن ابى رباح كى روايت سے بيان كيا ہے، اس لئے كہ عطاء خراسانى ان كى شرط پرنيس ہے، كہنے والا كهرسكتا ہے كہ اس كے يقين بور نے كاكيا ثبوت ہے كہ يہ عطا خراسانى بى ہے؟ بلكدا حمّال ہے كہ ابن جريح كے پاس بي مديث عطاء خراسانى وعطاء بن ابى رباح بردو كراسانى بى مواور الم بخارى نے اس سے عطا بن ابى رباح مراد ليا ہو۔ ( كيونكہ عطا خراسانى ان كى روايت سے مواور الم م بخارى نے اس سے عطا بن ابى رباح مراد ليا ہو۔ ( كيونكہ عطا خراسانى ان كى روايت سے مواور الم م بخارى نے اس سے عطا بن ابى رباح مراد ليا ہو۔ ( كيونكہ عطا خراسانى ان كى روايت سے مواور الم م بخارى نے اس سے عطا بن ابى رباح مراد ليا ہو۔ ( كيونكہ عطا خراسانى ان كى شرط پرنيس ہے)۔ فإذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال!

البذا خراسانی کا تعین باطل موگیا۔ علامه عینی ہے اس کی بابت جو آپ نے "فیه نظر "کا جملہ نقل کیا ہے، اس میں خود نظر ہے، اس لئے کہ حالات رواۃ امام بخاری پر پوشیدہ نہ تھے، بال "فسبحان من لا یعنفیٰ علیه شیء"تو تمام اشیائے موجودہ فی السماء والارض وما تحت الثری کے متعلق ہے۔ جن کا جاننے والا خدا وند تعالیٰ ہے، کیونکہ عالم الغیب وہی ہے۔ حافظ ابن حجر کلھتے ہیں:

"والذي قوي عندي أن هذا الحديث بخصوصه عند ابن جريج عن عطاء الخراساني وعن

صحيح البخاري: كتاب التفسير، باب ﴿ وَلاَ تَذَرُنَ وَدًّا وَّلا سُواعًا وَّلا يَغُونَ وَيَعُونَ وَيَعُونَ وَنَسْرًا ﴾ رقم الحديث (٢٣٦)

عطاء بن أبي رباح جميعا. " (فتح البارى: ٢/ ٣٧٧)

''لینی بیاحدیث خاص کرابن جریج کے پاس عطاء خراسانی وعطابن ابی رباح ہر دو کی سند سے ہے۔''

اور اس جواب کو علامہ عینی نے بھی نقل کیا ہے، جے مولوی عمر کریم نے بھی اہل فقہ میں نقل کیا ہے، لیکن اس پر علامہ عینی کا اختمال امکان کہ بیشاید امام بخاری پر پوشیدہ رہا ہو، بے ثبوت و خلاف بداہت ہے۔ افسوس کے ایسے مہمل اور لا یعنی اعتراضات سے معترض خود اپنے قلیل البھاعتی کا اظہار کرتے ہیں، خدا ہدایت دے۔ آمین۔

### نمبرساا:

الل فقد (۲۱ شعبان ۱۳۳۰ میر) میں امام بخاری الله پر بددواعتر اضات شاکع موے ہیں:

ا۔ تراجم ابواب بخاری کے بعض مسائل میں خود امام بخاری کو یقین نہیں ہوا بلکہ تر دد و شک رہا اور اس وجہ سے ان مسائل میں امام بخاری نے اپنی طرف سے کوئی قطعی یا ظنی فیصلہ نہیں کیا۔

۲۔ بعض مسائل میں ان کے فیصلہ کو دو رہے محدثین نے نہیں مانا۔ اس بنا پر نتیجہ یہ نکالا گیا ہے کہ ان کے مسائل مثل مسائل غدا ہب اربعہ قطعی وا تفاقی نہیں ہیں۔ (المعرح حصہ دوم: ۳۳)

معترض کے اس عجیب اعتراض پرنہایت تعجب ہے کہ باہ جودسلیم بعضیت کے سارے مسائل بخاری پر عدم القطع کا کیونکر تھم لگا دیا؟ حالانکہ اکثریت کی بناء پر مجازاً کل کا تھم لگایا جا، ہے، کیونکہ اعتراض اول میں مرقوم ہے کہ بعض مسائل میں امام بخاری کو یقین نہ ہوا۔ تو معلوم ہوا کہ اکثر پرتیقن ہے، پس مجوائے "للا کثر حکم الکل "اس بعض کا اعتبار نہیں۔

اعتراض دوم میں بید مسطور ہے کہ ان کے بعض فیصلہ کو محدثین نے تسلیم نہیں کیا ( گومحدثین ایک دوسرے کے مقلد نہیں ہوتے کہ خواہ نخواہ اس کی تقلید کریں بلکہ خود مجہد و محقق ہوتے ہیں، وہ اپنے اجتہاد کے نتیجہ پر عامل ہوا کرتے ہیں) لیکن معلوم ہوا کہ مسائل میں امام بخاری کا اکثر فیصلہ محدثین کومسلم ہے۔ لہذا یہاں بھی بعضیت کا اعتبار نہیں رہا، اور اگر معترض نے اس بعض کو اکثر یا کل کے معنی میں مراد لیا ہے، تو ہر دو اعتراض خود ایک دوسرے کے مناقض و معارض ہوں گے، کیونکہ اس صورت میں اعتراض اول کا منشاء یہ ہوگا کہ امام بخاری کے کل مسائل فیصل شدہ نہیں ہیں بلکہ سب میں ان کوشک و تر دو تھا۔ ( گو یہ خلاف بداہت ہے) دوسرے اعتراض سے ثابت ہوگا کہ امام بخاری کے کل مسائل فیصل شدہ نہیں ہیں بلکہ سب میں ان کوشک و تر دو تھا۔ ( گو یہ خلاف بداہت ہے) دوسرے اعتراض سے ثابت ہوگا کہ امام بخاری کے کل مسائل فیصل شدہ ہیں، لیکن دوسروں کومسلم نہیں۔ ( یہ ایک اور بات ہے) پس بید دونوں صریح ایک دوسرے کے مخالف ہیں، کیونکہ معترض کہتا ہے کہ امام بخاری نے مسائل ابواب پر فیصلہ نہیں کیا۔ ( لیکن غیروں کومسلم دوسرے کے مخالف ہیں، کیونکہ معترض کہتا ہے کہ امام بخاری نے مسائل ابواب پر فیصلہ نہیں کیا۔ ( لیکن غیروں کومسلم دوسرے کے مخالف ہیں، کیونکہ معترض کہتا ہے کہ امام بخاری نے مسائل ابواب پر فیصلہ نہیں کیا۔ ( لیکن غیروں کومسلم دوسرے کے مخالف ہیں، کیونکہ معترض کہتا ہے کہ امام بخاری نے مسائل ابواب پر فیصلہ نہیں کیا۔ ( لیکن غیروں کومسلم

رفاع سي بخارى كالت بخارى

نہيں)۔وهل هذا إلا شيء عجيب!

پس اعتراض میں بعضیت کی صورت بحال ہوگئ ۔ یعنی بعض مسائل بخاری کے غیر فیصل شدہ ہیں اور بعض فیصل شدہ مسائل فیصل شدہ مسائل محدثین کو مسلم ہے کہ بخاری کے اکثر مسائل فیصل شدہ اور حدثین کو مسلم ہے، اب سنئے ہر دو اعتراض کا جواب! اعتراض دوم تو ہمارے خیال میں مقلدیت کا نتیجہ ہے اور حدثین چونکہ جمہتد ہوتے ہیں نہ مقلد، لہذا وہ دوسرے کی تقلید نہیں کرتے ۔ بیداور بات ہے کہ ان کا اجتہاد کی کے دہتیا دے موافقت کر جائے، لہذا اس تو افق فی الاجتہاد کی وجہ ہے ان پر مقلدیت کا الزام نہیں لگایا جا سکتا ۔ جیسا کہ امام بخاری کے اکثر مسائل امام شافعی سے مل گئے ہیں، کین وہ شافعی کے مقلد نہیں بلکہ بعض جگہ شافعی کا صریح خلاف امام بخاری کی تقلید کا الزام نہایت غلط و باطل و کذب وافتر ا ہے، جیسا کہ میں اپنے گئی رسالوں میں مفصل لکھ چکا ہوں۔

پی اگر امام بخاری کے بعض فیملہ جات کو دوسرے محدثین نے تسلیم نہیں کیا تواس سے امام بخاری یا جامع بخاری کی منزلت میں نقص نہیں آ سکتا۔ انکہ اربعہ بھی سے امام ابوطنیفہ کے بہت سے سائل ان کے ارشد تلافہ ہوام محمد وامام بوسف کو مسلم نہیں ہوئے، اس سے امام اعظم کی جان میں فرق نہیں آ سکتا، پس بیتو کوئی بات نہیں ہے اور بیا اعتراض ہی سرے سے لغواور مقلدیت کا نتیجہ ہے۔ ہاں اعتراض ہی کہ '' امام بخاری کو بعض مسائل میں تر در رہا، اس کے انہوں نے کوئی قطعی فیصلہ نہیں کیا۔'' میسیح بخاری میں عدم نظر کا نتیجہ ہے۔ امام بخاری کی تبویب جامع بخاری میں عدم نظر کا نتیجہ ہے۔ امام بخاری کی تبویب جامع بخاری میں عدم نظر کا نتیجہ ہے۔ امام بخاری کی تبویب جامع بخاری میں اور فیصل شدہ ہوتا ہے۔ جیسے: باب النہی عن مختلف وجوہ سے ہے، بعض تو ان کا غرب ہوتا ہے، جوقطعی اور فیصل شدہ ہوتا ہے۔ جیسے: باب النہی عن الاستنجاء بالیمین ، اور باب لا یستنجی ہروث ، اور باب غسل الرجلین و لا یمسح علی القدمین . وغیرہ وغیرہ وغیرہ

بعض ابواب میں صرف نقل نداہب مد نظر ہوتا ہے، نہ فیصلہ کرنا، یعنی اطلاع عام کے لیے نداہب مختلفہ بتلانا اور ان کو ان کے دلائل کے ساتھ نقل کر دینا، اس صورت میں فیصلہ کوئی ضروری امر نہیں ہے بلکہ جس کو اس کی تحقیق میں جو دلیل واضح اور مختار معلوم ہو اس کے ساتھ اتفاق کر لے، امام بخاری پر مختلف فداہب کے نقل کرنے میں فیصلہ اس وقت ضروری تھا، جب ان کو اپنی تقلید کرانی منظور ہوتی، نہ یہ کہ ان کو تر دد و شک تھا۔ اس بنا پر شاہ ولی اللہ صاحب کی عبارت ہماری موید ہوگی نہ معترض کی، جو اس نے مقدمہ بخاری سے نقل کی ہے:

"ومنها أنه يترجم بمذهب ذهب إليه ذاهب، ويذكر في الباب ما يدل عليه ." الخ "ومنها أنه يترجم بماريك عليه ." الخ "ديعني الم بخاري كس مذبب والى يح ويل يس الي

احادیث لاتے ہیں، جواس پر دلالت کرتی ہیں۔''

اور بینظاہر ہے کہ بیقلِ ندہب مع دلیل صرف اطلاع عام کے لیے ہے نہ خود تھم بن کراس پر قطعی فیصلہ کرنے کو،

ای لئے تو ان کے بعض ایسے فیصل شدہ مسائل کو بعض محدثین تسلیم نہیں کرتے ، بیتو بیٹھا رہے امام بخاری کا بید ندہب کہ

عنعنہ میں معنعن کی صرف معاصرت ہی شرط نہیں بلکہ لقا بھی شرط ہے۔ جو محدثین اور تمام اصول حدیث والوں کا متفق

علیہ ندہب ہے ، امام مسلم سے (جو امام بخاری بڑائ کے ارشد تا ندہ سے ہیں) نے اسے نہیں تسلیم کیا، بلکہ زوروں سے

علیہ ندہب ہے ، جوضیح نہیں ۔ پس شک و تر دو کا الزام امام بخاری پر بالکل مدفوع ہے اور ایسے ابواب کی مثال: "باب

سؤر الکلاب اور باب إذا شرب الکلب فی الإناء اور باب من أجاز طلاق الثلاث اور باب من لم ير

الوضوء إلا من المنحر جین "وغیرہ وغیرہ ہے، جے فاضل معترض نے شک و تر دد کی مثال میں ذکر کیا ہے۔ اصل بیہ

ہے کہ ان ابواب میں خود معترض کو بھی و تر ود ہے تھی تو شک و تر دد کی مثال میں نور معترض کو تیں:

سیج (ص: ٢٩) کے دو ابواب میں کے جوشے کا مسلہ بیان کیا ہے (الی تولد) کوئی تطعی کجا ظنی فیصلہ بھی نہیں کیا کہ کے کا جوشل کی ایک ہے، جو آگئی تین حدیثوں سے (جن کی بابت معترض لکھتا ہے کہ ان میں کتے کی مند ڈالی چیز کو دھونے کا حکم نہیں دیا گیا) گام طور سے ثابت ہے اور بعض کے نزد یک پلید ہے، جو اس برتن کوسات مرتبہ دھو ڈالنے والی حدیث سے ثابت ہے۔"

پس بیتو ندا ہب مخلفہ ہیں، جس شخص کو ان دلائل سے جوقوی اور راقج معلوم ہو، اس پر وہ عمل کرے، امام بخاری کے فیصلہ کی حاجت نہیں ہے، اس واسطے عینی نے لکھ دیا:

"غرضه بيان مذاهب الناس ." (١/ ٧٨٢) جس كويس يبلح بي عرض كر چكا بول ـ

ایابی امام بخاری نے "باب من أجاز طلاق الثلاث "(جس کومعرض نے دوسری مثال کے طور پر پیش کیا ہے۔ (الجرح: ٣١/٢) منعقد کر کے اختلاف نہ جب بتلایا ہے کہ بعض کے نزد یک تین طلاقیں ایک طہر کی تین ہی ہوتی ہیں، بدلیل حدیث لعان: "فطلقها ثلاثا قبل أن یأمرہ مُنظینی " (گوبعض کا بیاستدلال فی نفسه مسلم نہیں) اور بعض کے نزد یک تین طلاقیں تین طہر کی ہوتی ہیں، نہ ایک طہر کی، بدلیل حدیث زوجہ رفاعہ قرظی: "أن رفاعة طلقنی فبت طلاقی " بیطلاق بنه متفرق دفعہ کی تھی، بدلیل دوسری روایت کے جوخود امام بخاری اپنی جامع صبح میں کتاب الأدب میں لائے ہیں: "فطلقها آخر ثلاث تطلیقات " (بارہ ۲۰) جس سے تین طلاق کا متفرق طہر

صحيح البخاري: كتاب الطلاق، باب من أجاز طلاق الثلاث، رقم الحديث (٤٩٥٩)

<sup>🛭</sup> مصدرسالق، برقم (٤٩٦٠)

صحيح البخاري: كتاب الأدب، باب التبسم والضحك، رقم الحديث (٥٧٣٤)

www.muhammadilibrary.com

المناس الم

میں ہونا ثابت ہوتا ہے۔ پس بینقل نداہب ہے نہ یہ کہ اس میں امام بخاری کو شک و تر دو تھا، جس کی بنا پر معترض صاحب نے لکھ دیا کہ''اس باب میں امام بخاری نے جو احادیث نقل کی ہیں، ان میں سے ایک میں بھی تصریح نہیں کہ جو شخص اپنی عورت کو سوائے صورت لعان کے ایک طہر میں تین طلاقیں دے تو اس کی عورت اس سے قطعاً بہسہ طلاق علیحدہ ہوجاتی ہے۔'' (المحرح: ٢٦/٣)

اور حاشیہ میں لکھا ہے کہ''امام بخاری نے اس باب میں کوئی الیی صریح حدیث واردنہیں کی، جس سے ثابت ہو کہ تین طلاقیں بدول حالت لعان کے ایک ہی طہر میں دی جائمیں، وہ تین ہوتی ہیں۔'' (۲/ ۳۹)

حالانکہ معترض کو ان وونوں تحریروں میں مسلم ہے کہ لعان کی صورت میں تین طلاقیں تین ہوں گی، باقی رہا غیر صورت لعان میں اس میں بدلیل دوسری حدیث (رفاعہ قرظی) تین طلاقیں جب متفرق طہر میں دی جا کیں گی تو تین بتہ ہوں گی و اللا ظلا، پس بید مسئلہ کی قد رصاف ہے؟ اس پر امام بخاری کے قطعی یا ظنی فیصلہ وغیرہ کی کوئی حاجت نہیں، جیسا کہ معترض کو وہم ہوا ہے بلکہ ہر دو فراہی کے دلائل سامنے ہیں، اب ان میں ازرو یے تحقیق مجتبد دیگر جو توی اور راج معلوم ہواس پر عمل کریں، ورنہ فیصلہ بخاری کی آرزو میں تقلید کا عارسہنا ہوگا، جے کوئی مجتبد کیا عاقل ہمی اپنے لیند نہیں کرسکا!

على بداالقياس" باب من لم ير الوضوء إلا من المحربين " (جس كا ذكر دوسرى مثال كي من يس آيا ) - (حاشيه الحرح: ٢/ ٣٥)

یہ باب بھی امام بخاری نے ندہب بتلانے کے لئے منعقد کیا ہے، کیونگ وقت ایک جماعت کا ندہب سے مشہور تھا کہ علاوہ مخرجین کے اور مخارج بدن سے اگر کوئی شے خارج ہو وہ ناقض وضونہیں۔

معترض کا اس بات پریه لکھنا کہ:

'' امام بخاری خون کے ناقض وضو ہونے یا نہ ہونے میں متردد تھا، اس لئے صاف نہیں کہا کہ خون ناقض وضونہیں ہوتا۔'' (حاشیه: ۲/ ۳۶)

صحح نہیں، کیونکہ کسی مسلم کا منطوق نہ ہونا تردد و شک کی دلیل نہیں ہوسکتا، بحالیکہ دہ مفہوم ہوتا ہو، چنانچہ عدم
نقض کا مفہوم ہونا معرّض کو مسلم ہے، لہذا امام بخاری کو ہر گز ہر گز عدم نقض میں تردد نہیں تھا، صاف کہنا اس وقت
ضروری ہوتا، جب اس مسلم میں امام بخاری محاکمہ کرتے، حالانکہ انہوں نے آگے حدیث و آٹار عدم نقض کے بیان
کر دیے ہیں، حس کا معرّض کو خود اقرار ہے، گو وہ ترجمہ باب ہی میں ہے، ترجمہ باب میں فہکور ہونے کے متعلق امام بخاری کی شرط پر نہ ہونے کا عذر غیر مسموع ہے، جیسا کہ معرّض نے آگے لکھا ہے، کیونکہ علاوہ ازیں کہ ان

حدیث و آثار کی صحت بجائے خود ثابت ہے، وہ تعلیقات بخاری سے ہوں گے، جن کی صحت مسلم ہے، پس عدم وضو از خروج دم ان سے صاف منہوم ہوتا ہے، اب عدم نقض کا صرت کے دعویٰ کیسا جائے؟

باقی رہی اعتراض دوم کی مثال، اولاً تو اعتراض دوم خودسرے سے باطل ، چکا، اب اس کی مثال کا حال بھی سن لیں،معترض کے اعتراض کا خلاصہ بہ ہے کہ

'' امام بخاری نے دو حدیثین نقل کی ہیں، ایک سے عندالوطی خواہ انزال ہویا نہ ہو بہر حال عنسل کرنا ﴿ بت به دوسری سے به حالت عدم انزال صرف وضو، اور اس ٹانی الذکر کو امام بخاری نے حضرت کا آخری تھم کہا ہے اور پہلی کومنسوخ ۔'' (الحرح: ۲/۳۷)

یہ بالکل غلط ہے، امام بخاری کی جس عبارت سے یہ نتیجہ نکالا گیا ہے، اس پرتفکر نہ کرنے کا نتیجہ ہے، امام بخاری نے کہیں نہ پہلی (غسل والی) صدیث و منسوخ کہا ہے نہ کہیں دوسری (عدم غسل والی) کو آخری تھم کہا ہے، بلکہ عبارت بخاری " قال أبو عبد الله: الغسل احد ط، و ذلك الآخر إنما بیناه لا بحتلافهم " میں جو" آخر " کا لفظ آیا ہے، اس سے حضرت بالله کا آخری تھم مجھا گئی وغیرہ کی تقلید کا نتیجہ ہے، یہ آخر بکسر الخاء نہیں ہے، جس سے مراد صدیث آخر فی الذکر ہے، کیونکہ ذالک کا مشار الیہ آخری تھم مجھا جائے بلکہ بنتے الخاء یعنی آخر ہے، جس سے مراد صدیث آخر فی الذکر ہے، کیونکہ ذالک کا مشار الیہ صدیث ہے، اس کو ابن النین نے ضبط کیا ہے، حافظ ابن تجرفتے البری میں کھتے ہیں:

"قال ابن التين: ضبطناه بفتح الخاء، فعلىٰ هذا الإشارة في قوله: وذلك، إلى حديث الباب ." • انتهى (ص: ١٩٩)

لینی " ذلك الآ بحر " ہے مراد صدیث آخر ہے نہ تھم آخری، چنانچہ اس کی تائید صنعانی کے نسخہ ہے ہوتی ہے، جے حافظ ابن حجر نقل کرتے ہیں:

"وفی نسخة الصنعانی: إنما بینا الحدیث الآخر لا ختلافهم، والماء أنقیٰ ." انتهی التهی تعنی آخرصفت ہے حدیث کی، مطلب بید کہ ہم نے اس پیمیل حدیث کولوگوں کا اختلاف جتلانے کونقل کر دیا ہے، عالاتکہ میرے نزدیک خسل اُحوط واُنقیٰ واَجود واُوکد ہے۔ یہ چار الفاظ امام بخاری کی سیح بخاری میں خسل کے کئے منقول ہیں، جو عدم خسل کا مرجوح ہونا آشکارا کر رہے ہیں، پس دیگر محدثین سے اس مسئلہ میں موافقت ہوگئ کہ وہ اس خسل کے حکم کے آخری ہونے کے قائل نہیں، ہاں ان کے ذکر حدیث میں چونکہ فقط وضو کی حدیث سیمچھے

<sup>•</sup> صحيح البخاري: كتاب الغسل، باب غسل ما يصيب من فرج المرأة، بعد حديث (٢٨٩)

<sup>🛭</sup> فتح الباري (۱/ ۳۹۸)

<sup>🛭</sup> مصدر سابق

بیان ہوئی ہے، لہٰذا امام بخاری اس کا اپنے ذکر میں پیچھے آجانا بیان گررہے ہیں،معرض نے اسے آخری حکم سجھ لیا۔ و أنهٰ هذا من ذلك؟!

پس جب تمام اعتراض دراصل باطل ہیں، تو آخر ہیں معرض کا یہ کہنا بھی باطل ہے کہ ''صحیح بخاری کتب فقہ کی طرح ند ہب اہل حدیث کی فیصلہ کن کتاب نہیں ہے۔' (الحرح: ۲/ ۳۹) کیونکہ اس قول کا اگر یہ مطلب ہے کہ صحیح بخاری ہیں، وہ ند ہب اہل حدیث کے لیے فیصلہ کن کتاب نہیں ہیں، تو یہ کہنا صحیح ہے، کیونکہ یہ ظاہر ہے کہ اہل حدیث کے لیے کی اور اگر یہ مطلب ہے کہ اس کیونکہ یہ ظاہر ہے کہ اہل حدیث کے لیے کی اور اگر یہ مطلب ہے کہ اس کی اوادیث صحیحہ فیصلہ کن نہیں ہیں، تو یہ بالکل غلط ہے، کیونکہ جب اوادیث صحیحہ کو فیصلہ کن نہ تسلیم کیا جائے گا، تو کہ اہل حدیث ہی کیا رہے گا؟ امید ہے کہ معرض صاحب غور کی نظر سے اسے ملاحظہ فرما کمیں گے۔معرض کا عتراضات باطلہ کی بنا پر اؤیٹر اہل فقہ کا یہ کھھنا کہ '' کتاب بغاری کا اتنا اعتبار نہیں جتنا کہ کتب فقہ کا ہے۔''

(الجوح: ۲/ ۳۱)

بالكل تعصب اور آشوب زوه قلم كانتيجه على الانكه مطلق عدم اعتبار كامعترض بھى قائل نہيں ہے، اس كو كہتے ہيں: " مدعى ست وگواہ چست!"

نمبرتها:

اہل فقہ (۵ اگست ۱۹۱۱) میں صحیح بخاری کی ایک حدیث کی اس کے باب سے عدم تظیق پر اعتراض کیا گیا ہے کہ '' امام بخاری بڑائے نے باب منعقد فرمایا ہے: " باب و إن طائفتان من الشؤ منین اقتتلوا فاصلحوا بینهما "جس میں امام بخاری نے " فسماهم المؤمنین " فرما کر ہر دولا نے والے فریق کومسلمان تسلیم کیا اور حدیث نقل کی کہ احف بنگ جمل میں حضرت علی بڑائو کی مدد کو جاتے تھے، حضرت ابو بکرہ ڈائو نے ان کو " القاتل و المقتول فی النار " کی حدیث سنا کر روک دیا، جس سے دونوں فریق کا دوزخی ہونا ثابت ہوا، پس قرآن مجید کی آیت سے ان کا مومن ہونا ثابت ہوا اور حدیث سے ان کا فی النار ہونا، اس کے علاوہ مخرض نے قرآن مجید کی پوری آیت (خواہ مخواہ اور بطور ایزادمن قبل نفسہ کے ) نقل کر کے حدیث سے نبر وار کئی صورتوں میں مطابقت نہ ہونا ذکر کیا ہے: اس جس سے پہلا تو گزرا۔

۲۔ دوسراید کو قرآن مجید میں صلح کرانے کی تاکید ہے اور حدیث میں مصالحت کا ذکر بھی نہیں۔

س۔ تیسرایہ کہ مقول کا محض ارادہ قتل ہی کی وجہ سے مجرم ہوکر فی النار ہوجانا، (علاوہ اس کے کہ قرآن نے ان کو بھی موس کہا ہے) یہ قرآن مجید کی بہت آیوں کے خلاف ہے، جس میں مصرح مذکور ہے کہ محض ارادہ بد بجز افعال

جوارح کے کسی کو مجرم نہیں تھبرا تا۔

- 4۔ چوتھا یہ کہ حضرت علی طائز عشرہ مبشرہ سے ہیں، جو یقینی بہشتی ہیں اور حصرت عائشہ جو ام المومنین ہیں، یہ دونوں فرنق کیونکر اہل نار ہوں گے؟ کیا ابو بکرہ ان کی شان سے ناواقف تھے؟
  - ۵۔ یانچوال بیکابوبکرہ نے آنخضرت مُلَائِم سے اس صدیث کا آیت قرآنی ندکورہ کے مخالف ہوتا کیوں نہ یو چھلیا؟
- ۲۔ چھٹا یہ کہ امام بخاری دوسرے مقام پر (انتیبویں پارہ میں) اس حدیث کو لائے ہیں، وہاں بجائے احف کے حسن کہتے ہیں کہ میں حضرت علی کی مدد کو نکلا، کیا بیدوو واقعہ ہے؟
- ے۔ ساتوال یہ کہ امام بخاری نے اس کو اٹھا کیسویں پارہ میں بغیر انعقاد باب کے نہ معلوم کس حکمت سے ذکر کیا ہے؟
  - ٨- ٢ شوال سيك ابوبكره في احف كوحفرت على والنو كل مدد س كيول روك ديا؟
- 9۔ نوال یہ کہ بخاری میں اس منم کی حدیثیں تعامل سے یک طرف ہیں، کہیں حق اللہ کی کہیں حق العباد کی، کسی جگہ مویٰ کے عزرائیل کو مکا مار کرآ تکھیں کال لینے کی، کسی مقام پر بندروں کے بندریا کو زنا سے رہم کرنے کی امام بخاری کو تمنائقی۔
- ۱۰ وسوال سے کہ بخاری نے مجتبدین متشددین فی الروایت مثلاً امام احمد و امام شافعی سے کوئی روایت نہیں لی اور خوبی سے دوایت کر کے جس سے میں جار پانچ راویوں سے روایت کر کے جس اور دوسرے صدی کے سرے پر بھی استے ہی سے، اور پھراس میں بھی متکلم فیدراوی ہیں۔ تلك عشرة كاملاً ا

یہ دس اعتراضات بڑے شد و مدے ایک امرتسری فاضل (حنفی) کی ہیں، جو " البجرے" حصہ دوم (٥٦ ہے ٥٧) میں مندرج ہیں، جس کو بالکل مختصر کر کے نقل کیا گیا ہے، لیکن افسوں کہ بیسب عدم تفکر کا نتیجہ ہے اور کی خیس ہے۔ چنہیں ۔ چنانچہ جوابات سے بخو بی واضح ہوجائے گا، ان شاء اللہ۔

۔ اعتراض اول کے جواب میں واضح ہوکہ معترض کے پاس چونکہ معری بخاری ہے، جس سے انہوں نے خود حوالہ دیا ہے، اور وہ اصلی کے نسخہ بخاری کی نقل ہے، جس میں آیت قرآن ﴿ وَإِن طَائفتان ... ﴾ کا الگ باب منعقد ہے، اس کے ذیل میں احنف بن قیس کی روایت منقول ہے، 
اس لئے معترض کو اور بھی شبہ پیدا ہوا ہے کہ اس لئے معترض کو اور بھی شبہ پیدا ہوا ہے کہ اس صدیث کو باب کے ہر ہر لفظ ہے مطابقت نہیں ہے، ورند اگر وہ صحیح بخاری مطبوعہ ہند کو ملاحظہ فرماتے، جو نخم سخمتلی کے موافق ہے، تو شاید بیشبہ نہ ہوتا، کیونکہ اس نخہ میں ﴿ وَإِن طَائفتان ... ﴾ آیت قرآنی ترجمہ باب المعاصي من أمر المجاهلية و لا يكفر صاحبها إلا بالمشرك "كی ولیل میں منقول ہے کہ کوئی شخص اگر شرک کے علاوہ امر جاہلیت کے کمی معاصی کے ساتھ مرتکب ہو، تو اس کو کافر نہیں کہہ سکتے، جیسے کوئی شخص اگر شرک کے علاوہ امر جاہلیت کے کمی معاصی کے ساتھ مرتکب ہو، تو اس کو کافر نہیں کہہ سکتے، جیسے

372 8 30 قتل کہ حاملیت میں اس کا آپس میں بہت رواج تھا، اللہ تعالیٰ نے دومسلمانوں کے باہمی قبال کوایمان کے ضمن ہے خارج نہیں کیا بلکہ ان کا نام مسلمان رکھا ہے، جس کا مطلب صاف ہے۔

حل مشكلات يخاري

اس کے بعد جو حدیث احف بن قیس کی منقول ہے، اس کے الفاظ بھی کہی ہیں: " إذا التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار "جس مين برقاتل ومقتول كومسلمان كها كيا بي، اورآيت كابيمطلب ب، پس تطبیق تام ظاہر ہے۔ اس کے بعد سلیمان بن حرب کی ابو ذر والی روایت ہے: " إنك امرؤ فيك جاهلية" 🍑 مصری بخاری میں اس کو باب المعاصی کے ذیل میں نقل کیا ہے اور احف والا واقعہ دوسرا باب منعقد کر کے اس کے ذیل میں، نسخ مستملی ( بخاری مطبوعہ بند ) کے لحاظ سے تو کوئی اعتراض ہی (عدم تطبیق کا ) نہیں ہوسکتا، جیسا کہ گزرا، اور اصلی کے نسخہ کے موافق (جس کی نقل مطبوعہ مصر ہے، جس سے فاضل معترض کوشیہ ہوا ہے) بھی کوئی اعتراض نہیں، كيونكه " باب وإن طائفتان .. الخ" مين آيت قرآني سے ہر دو قاتل و مقتول كا مسلمان ہونا ثابت ہے اور روايت احف بعى "إذا التقى المسلمان " بالقريح موجود ب\_ (جے معرض في 'إذا تواجه المسلمان" كساته نقل كياب، حالانكداس مقام ير" إذا النقي"ب، ♦ التيوي ياره مين" إذا تواجد"ب، ♦ جي اي لفظ ك ساتھ آ کے دوسری حدیث میں معرض نے ٹھیک لکھا ہے)

غرض کہ حدیث ہے بھی قاتل ومقتول کا ای طرح حملان ہونا ثابت ہے، جبیبا کہ قرآن ہے، لہٰذاتطبیق تام مین ہے، رہا بدامر کہ پھر دونوں کے لئے فی النار کا حکم لگایا گیا؟ اس کا جواب بدہے کہ ان کی مسلمانیت کا فرمان حالت التقاء میں ہے، نہ حالت قبال میں، کیونکہ دونوں قاتل ومقتول (میرے اس لفظ میں قاتل ومقتول ایک عام لفظ ہے، کسی خاص لڑائی یا کسی خاص جماعت کی طرف اشارہ نہیں، ہاں جس جگد حاص مسئلہ ہوگا، وہاں علیحدہ جواب دیا جائے گا۔ کماسیجی ) جب ایک دوسرے سے قال کے لیے ملے، اس وقت تک ان میں ایمان باتی تھا، کین بونت قال نور ايمان ان سے الگ بوكيا، فحوا ع "لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن... الخ " لبذا حسب فرمان قرآن مجيدين ﴿ وَ مَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَبِّدًا فَجَزَآؤه ﴾ [النساء: ٩٣] قاتل دوزخي مومًا ، كيونك وه بحى قاتل ك قتل كا حريص تها، جس كو صديث في بيان كيا، اس كى مفصل بحث آ مي آتى ب، لبذا وه بھى قاتل كے حكم ميں مونے كى وجہ سے حسب تھم قرآن مجید دوزخی ہے، کو دوزخ میں دونوں ایک درجہ پر نہ ہوں گے، جس کے قائل جمہور علائے محدثين بين، حافظ ابن حجر رشط لكصة بين:

رفاع فيح بخاري

<sup>0</sup> صحيح البخاري، برقم (۳۰)

ويكسي: صحيح البخاري، برقم (٣١)

<sup>€</sup> ويكوس: صحيح البخاري، برقم (٦٦٧٢)

صحيح البخاري: كتاب المظالم، باب النهبي بغير إذن صاحبه، رقم الحديث (٢٣٤٣)

"ولا يلزم من كون القاتل والمقتول في النار أن يكونا في مرتبة واحدة، فالقاتل يعذب على القتال و القتل، والمقتول يعذب على القتال فقط" (فتح الباري: ٢٩/ ٥٣٧)

اور دوسرے مقام میں لکھتے ہیں:

"ويلزم من قوله: فالقاتل والمقتول في النار، أن يكونا في درجة واحدة من العذاب بالاتفاق." (فتحالباري: ١٣٩/٢٩)

دونوں کا خلاصہ بیہ ہے کہ قاتل ومقتول دونوں ایک مرتبہ پر نہ ہوں گے، قاتل کو دوگنا عذاب قبال وقتل کا ہوگا اورمقتول کو قبال کا فقط۔

پس شبداولی کا کافی ازالد کافی ہوگیا، کیونکہ بہت سے مومن بھی اپنی کی برعملی کی وجہ سے مدت معینہ تک دوزخ میں ہوں گے۔ و هو ثابت بالنصی، و لا محذور فیه!

۲ دوسرا بیاعتراض که "قرآن مجید میں سلم کی تاکید ہے، حدیث میں اس کا ذکرتک نہیں ہے۔" یہ غلطہ ہی اس بنا پر ہوئی ہے کہ معترض شاید باب و حدیث کی تلجی اس معنی میں سمجھتا ہو کہ باب کے ہر ہر جملہ اور ہر ہر لفظ سے حدیث کی مطابقت ہوتی ہے، حالانکہ ماہرین حدیث جانتے ہیں کہ واقع میں ایسانہیں ہوتا، بلکہ باب کے کسی جملہ سے مطابقت ہو، تو یہ ابہل مرتبہ ہے، متوسط بیہ ہم کہ شمون باب سے مطابقت ہواور اعلیٰ یہ کہ مقصود باب سے تطبیق کو ظاہر میں کوئی لفظ مطابقت کے لئے موزوں نہ ہو، ایسے ہی مقام نکتہ کے ہوتے ہیں، اس سے جمہد مستبط کا کمال ظاہر ہوتا ہے، جس کا اندازہ کرنا ہرایک کا کامنیں۔ ذلک فضل الله یؤ تیه من یشاء!

پس واضح ہو کہ باب سے امام بخاری کی غرض ہر دوفریق کی مسلمانیت ثابت کرتا ہے، وہ غرض حدیث کے لفظ مسلمان سے ثابت ہوگئ، اب سلح وغیرہ سے اس مقام میں کوئی مطلب نہیں ہے، اس لیے امام بخاری در اللہ نے پوری آیت نقل مرک کے حدیث کی مطابقت ہر ہر بات سے چاہی ہے، اس مقام میں کوئی مطابقت ہر ہر بات سے چاہی ہے، اس مقار اللہ شہدہ عجیب! لہذا اعتراض دوم سرے سے باطل ہے۔

س۔ تیسرا اعتراض بیہ ہے کہ'' مقتول محض ارادہ کی وجہ سے ناری کیے ہوگا؟ حالانکہ قرآن و حدیث ہر دو سے ثابت ہے کہ محض ارادہ دل سے گناہ نہیں لکھا جاتا جب تک اسے کر نے نہیں۔'' پھر معترض نے کئی آیوں کا ترجم نقل کیا ہے، اس کے جواب میں میں بھی پہلے معترض صاحب کی توجہ قرآن مجید کی چند آیتوں کی طرف مبذول کرانی جاہتا ہوں، جن سے ثابت ہوگا کہ جوارادہ محض دل میں واقع ہوا، اس پر بھی مواخذہ ہوگا:

اَلِيْمٌ فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ ﴾ [النور: ١٩] بددنيا وآخرت كاعذاب ان كے واسطے ہے، جو محض بد جا ہے بي كه مومنوں ميں بدكارى كا جرحيا مو، بد جا ہنا بھى وہى ارادہ قلبى ہے۔

س- تيسرى آيت ملاحظة فرما كيس: ﴿ يَا يُهَا اللَّذِينَ امَّنُوا اجْتَنِينُوا كَثِينُوا مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمَ ﴾ [الحجرات: ٢٢] بيطن جو گناه قرار ديا گيا ہے وہي امرقلبي ہے۔

ان ہے صاف ثابت ہوگیا کہ ارادہ قلبی بربھی مواخذہ ہوگا،خواہ بخت ہویا نرم۔ ایک عدیث بھی من لیں:

"إنما الأعمال بالنيات، وإنما لامرئ ما نوى " (متفق عليه)

لینی جزائے اعمال نیت پرموتوف ہے، اور نیت نام ہے قصد القلب کا، ملاحظہ ہو کتب لغت، ورنداس حدیث کا

مطلب غلط ہوگا:

" من هم بحسنة فلم يعملها كتب الله له عنده حسنة كاملة " (بعارى باره: ٢٦) كمين اراده يرايك كال يكيكسي جان يه-

اگر بقول معترض کے ارادہ کا مطلق اعتبار ہی نہیں ہے بلک معافی ہے، تو نیکی کے محض ارادہ سے بصورت نہ کرنے

ك نيك ناكمي جانى جائي جائي وذلك تكذيب الرسول عليه الصاوة والسلام!

علی ہذا القیاس بغض خدا و بغض رسول وحد و کبر وعجب و بغی و مکر وغیرہ جن کا تعلق محض قلب سے ہے، ان پر بھی مواخذہ نہ ہونا چاہیے، حالانکہ ان کا گناہ ہونا اور ان پر مواخذہ ہونا بالنص ثابت ہے، پس واضح ہو کہ ارادہ قلبی، جونفس میں واقع ہوتے ہیں، ان کی محققین نے چارفتمیں کھی ہیں:

اول: ول میں خطرہ آئے اور فوراً نکل جائے ، اس کا نام وسوسہ ہے اور بیدمعاف ہے، بیداضعف قتم ہے۔ ٹانی: بیر کہ اپنے ول میں متر دد ہو، بھی ارادہ کرے اور بھی نفرت، اس کا نام تر دد ہے اور بیابھی معاف ہے، بیداس قتم سے زیادہ ہے۔

ثالث: ید که دل میں اس بدی کی طرف میلان ہو، نفرت نہ ہو، نیکن کرنے کامصم ارادہ نہ ہو، اس کا نام ہم ہے اور بید بھی معاف ہے، یہ اس دوسری متم سے اعلیٰ ہے۔

رابع: بدكداس كرف كالمصم اراده بواوروه دوطرح سے بوتا ہے:

<sup>•</sup> صحيح البخاري، برقم (١) صحيح مسلم، بقم (١٩٠٧)

۲۱۲٦) صحيح البخاري، برقم (۲۱۲٦)

رة رق م سن بخارى المنظمة المنظ

پہلا: یہ کہ صرف افعال قلوب ہے ہو، جیسے وحدانیت و نبوت و بعثت میں شک کرنا، یہ بھی دل کا ارادہ ہے اور یہ کفر ے، اس کاعقیدت مندیقینی دوزخی ہے۔

دوسرا: یه کدا عمال جوارح سے ہو، جیسے زنا، سرقد، قبل وغیرہ، اس کے محض عزم پرمواخذہ ہے، کیونکد اس پر ارادہ مقم م ہے، اوپر جو آیات قر آئیلکھی گئ، وہ ای چوتھی قتم کی قبیل سے ہیں اور مقتول بھی (حدیث میں) ای قبیل سے ہے، ایسے عزم قلبی پر حافظ ابن مجر بڑالٹ نے فتح الباری میں بذیل باب بخاری: "باب من هم بحسنة اوسیشة " (بارہ ۲۲) کامل چار صفوں میں قابل دید بحث کی ہے، ایک مقام پر ابن الباقلانی کا فدہب (مواخذہ باعمال القلوب) کافل کر کے لکھتے ہیں:

"عامة السلف وأهل العلم على ما قال ابن الباقلاني لاتفاقهم على المواحدة بأعمال القلوب ...إلى قوله: فمن عزم على المعصية، وصمم عليها كتبت عليه سيئة، فإذا عملها كتبت معصية ثانية، قال الثوري: وهذا ظاهر حسن لا مزيد عليه، وقد تظاهرت نصوص الشريعة بالمؤاحدة على عزم القلب المستقر." انتهى (فتح البارى: ٢٦/٢٦)

"لین تمام سلف کے علماء ابن باقلانی کے قول پر متفق ہیں کہ اعمال (ارادہ) قلوب پر مواخذہ ہوگا، جو معصیت کامقیم عزم کرے گا، اس پر ایک گناہ لکھا جائے گا اور جو جوارح سے عمل میں لائے گا، اس پر دوسری معصیت لکھی جائے گی، امام نووی کے نزدیک یہی عمد ہے، اس سے اور پچھ زیادہ نہیں، اس میں شریعت کی نص دلیل ظاہر سے آئی ہے کہ قلب کے عزم متقر پر مواخذہ ہوگا۔"

پس مقتول کے اس عزم بالقتل پر ضرور مواخذہ ہوگا، جس کی وجہ سے وہ ناری ہوگا۔

مافظ ابن مجر مُلك آكے چل كر لكھتے ہيں:

"عزم كل منهما على قتل صاحبه، واقترن بعزمه فعل بعض ما عزم عليه، وهو شهر السلاح، وإشارته به إلى الآخر، فهذا الفعل يؤاخذ به سواء حصل القتل أم لا." انتهى (فتح البارى: ٢٦/٢٦) دريعنى قاتل ومقتول سے برايك نے اينے فريق مقابل كوئل كاعزم بالجزم كيا اور پجراس عزم كے ساتھ

ا پنافعل بھی ملایا، وہ یہ کہ ہرایک نے دوسرے پر ہتھیار چلایا، ای سے مواخذہ ثابت ہو گیا۔''

میں بخوف طوالت اتنے ہی پر اکتفار کرتا ہوں، ورنہ ای بحث میں ایک منتقل رسالہ ہوجائے۔ و ذلك مما تحیرت فیه الأفهام، و زلت فیه الأقدام، فتفكر و كن من الحائضين!

بہاں تک تو عام مقتول کی بحث تھی، اب آ گے اس اعتراض کا جواب دیا جاتا ہے جو خاص جنگ صحابہ پر کیا گیا

ہے،جس کے موقعہ پر بیرحدیث ابوبکرہ نے احف کوسنائی، پس غور سے سفئے۔

www.muhammadilibrary.com رفاع مج بخاري ( 376 ) 376 حل مشکلات بخاری ٣٠ - چوتفا اعتراض بير ہے كه ہر دوفريق بيتني جنتي ہيں،حضرت عائشہ اللهٔ ام الموشين ہيں اورحضرت على اللهٔ عشرہ مبشرہ ہے ہیں، پھراہل نار سے کیوں کر ہو گئے؟ اے جناب! قاتل ومقتول سے ابوہکرہ کی مراد حضرت علی ڈاٹنڈ وحضرت عائشہ ٹاٹٹا نہیں ہیں، بلکہ وہ عوام کہ جن ے جنتی ہونے کی کوئی خرنہیں دی می ، اور وہ ہر دوفریق کے لشکروں میں شامل ہیں، کیونکہ قاتل عموماً افواج ہوتی ہے، نہ امیر، علاوہ بریں بیابوبکرہ کا ذاتی اجتہاد ہے، جبیہا کہ آٹھویں اعتراض کے جواب میں آتا ہے۔ ۵۔ یانچواں اعتراض بیاتھا کہ ابوبکرہ نے اس مدیث کا آیت قرآنی سے خالفت کا اعتراض کیا تھا: "فقلت: يا رسول الله! هذا القاتل، فما بال المقتول؟ "جيما كرآب في عارى فل كياب، اس کا وہی مطلب ہے کہ مقتول کا تاری ہونا بظاہر مخالف معلوم ہوتا ہے، آپ نے اس کا شافی جواب وے دیا کہ ' إنه کان حریصا علی قتل صاحب "جس کی بحث تیرے اعتراض کے جواب میں مفصل کی گئی ہے۔ فتفکر! ۲۔ چھٹا اعتراض کہ امام بخاری دوسرے مقام پر (انتیویں یارہ میں) اس حدیث کو پھر لائے ہیں، اس میں بجائے احف کے حسن کہتے ہیں کہ میں حضرت کی ﷺ کی مدد کو لکلا، تو معلوم نہیں کون تھیج ہے؟ یہ عدم تأمل کا نتیجہ ہے، صحح یمی ہے کہ احف کی ہیں میں حضرت علی ڈاٹٹؤ کی مدد کو لکا، اصل یہ ہے کہ بیہ حدیث مرسل ہے، حسن بھری نے احف سے ارسال کیا ہے ، عمر دین عبید راوی نے حسن کے بعد احف کو حذف کرویا ہے۔ فتح الباری میں ہے: "الحسن كان يرسله عن أبي بكرة ." (٢٩/ ٥٣٦) اور تابعی کا صحابہ سے ارسال بالا تفاق مقبول ہے، ملاحظہ ہو کتب اصول حدیث، خود امام بخاری نے اس حدیث کو نقل کرنے کے بعد آ کے صاف لکھ دیا ہے: "قال حماد بن زيد: فذكرت هذا الحديث لأيوب ويونس بن عبيد، وأنا أريد أن يحدثاني به، فقالا: إنما روى هذا الحسن عن الأحنف بن قيس عن أبي بكرة ." ( ٢٩٧) '' یعنی جب حماد بن زید نے اس حدیث کو ابوب و پونس سے ای مرسل طریق پر ذکر کیا، تو ان دونوں نے · صاف بتلا دیا که بیدسن، احنف سے روایت کرتا ہے۔'' پھراس کے آ گے امام بخاری نے ایک اور سند نقل فرمائی ہے، جس میں حسن کی روایت احف سے ثابت ہے۔ افسوس! معترض نے عدا اس کونظر انداز کر دیا اور ناظرین کو دھوکہ میں ڈالنا چاہا ہے، کیکن۔ع ہیں تاڑنے

پی دونوں ایک واقعہ اور ایک ہی صدیث ہے، جو یہاں پر "باب إذا التقى المسلمان بسیفیهما "ك ولي ميں ہے۔ فافهم!

ے۔ ساتواں اعتراض میہ ہوا کہ امام بخاری نے اس حدیث کو اٹھائیسویں پارے میں بغیر انعقاد باب کے ندمعلوم کس محکمت سے ذکر کیا ہے؟

معترض كو جب او پرموثا سا باب بهى ندمعلوم بوا، تو اس كاكيا علاج هے؟ خودمعرى بخارى بى بيس د كيه ليجيد: "باب قول الله تعالىٰ: ومن أحياها، قال ابن عباس: من حرم قتلها إلا بعق، فكأنما أحيا الناس حميعاً ... • (ج: ٤)

''لین جس نے کسی کو ناحق نہ مارا بلکہ حق سے (قصاص میں) مارا تو اس کی وجہ سے قتل بند ہوگا، لوگوں کی ا زندگی ہوگی۔''

معلوم ہوا کہ ناحق قتل سے گناہ گار ہوگا، اس کے ذیل میں امام بخاری رفظ بارہویں حدیث ابوبکرہ کی لائے ہیں، جس سے معلوم ہوا کہ ناحق قاتل ومقول دوزخی ہیں، چلئے فیصلہ شدکہ اس حکمت سے امام بخاری نے یہاں ذکر کیا ہے، کیا جب کیا ہے، کیا ہے،

۸۔ آشوال اعتراض بی تھا کہ ابو بکرہ نے احف کو حضرت علی اللہ کی مدد سے کیوں روک دیا؟ اس لئے روک دیا کہ پھر ادھرام المونین ہے کا مقابلہ ہوتا ہے، حالا تکہ ان کی بھی حرمت جا ہیے، پس بدایک احتیاط تھی۔

حافظ ابن حجر رشاف كہتے ہيں:

"ولا يرد على ذلك منع أبي بكرة الأحنف من القتال مع على، لأن ذلك وقع عن احتهاد من أبي بكرة أداه إلى الامتناع والمنع احتياط لنفسه الخ " (فتح الباري: ٢٩/ ٣٥)

''لینی ابوبکره کا احف کوروکنا اجتهاد تھا، جس سے غرض ان کی احتیاط تھی۔''

لیکن احف نے (ای وجہ سے) نہیں مانا، بلکہ حضرت علی ڈاٹٹؤ کی امداد کو چلے گئے۔

اور حافظ ابن حجراس فتح الباري ميس لكصة بين:

"وقد رجع الأحنف عن رأي أبي بكرة في ذلك، وشهد مع علي باقي حروبه." التهى (٤٦/١ع)

"لینی ابوبکرہ کی رای احف نے تسلیم نہیں کی، بلکہ حضرت علی کے ساتھ جا کرشائل ہو گئے۔"

ويكمين: صحيح البخاري، قبل حديث (١٤٧٣)

<sup>2</sup> فتح الباري (۱/ ۸٦)

ل بناری کا باری کا بار

9۔ نواں مہمل اعتراض ہے ہے کہ'' امام بخاری کو ایسے ہی قصہ کہانیوں والی صدیث کے جمع کرنے کی تمنائھ۔''بالکل غلط ہے، شاید معترض صاحب نے صحیح بخاری کو ہنوز حق دیکھنے کا نہیں دیکھا، صحیح بخاری میں تو تمام صدیثیں تعالل ہی کہیں کہیں تائید اعمال وغیرہ میں احادیث حکایات بنی اسرائیل کی نقل فرما دی ہیں، جو کہ فرمان رسول تُلَقِیْم ہی موکیٰ علیا ہا کا عزرائیل کو مکا مارنا نہ پہچانے کی وجہ سے تھا، جس کی مفصل بحث اسی ''حل مشکلات بخاری'' ہے، موکیٰ علیا کا عزرائیل کو مکا مارنا نہ پہچانے کی وجہ سے تھا، جس کی مفصل بحث اسی ''حل مشکلات بخاری'' ہے، معنرت علی کی اوڈئی کا کلیجہ چاک ہوجانا، ایک واقعہ ہے، جوقبل از حرمت ِشراب تھا۔ • و الا محذور فیم و لا إير اد!

کیاساری بخاری میں ایسے ہی واقعات کی حدیثیں جمری ہیں؟ ایسا کہنا دن کو رات اور سفید کو سیاہ کہنا ہے اور سے غلط و باطل ہے، جس برصیح بخاری کا وجود مسعود شاہر ہے۔۔

آفاب آمد دلیل آفاب حمر دلیکش خواهی از وے رو متاب

ا۔ وسوال لا لینی اعتراض کے '' امام بخاری نے آباجہ و امام شافعی سے روایت بوجہ تشدد نہیں گی۔' یہ بالکل غلط ہے، امام بخاری سے زیادہ تشدد امام احمد و شافعی کی حدیثیں کی کتاب میں جمع شدہ بتلا دیں؟ منداحمد ومندشافعی ومندگی الوحنیفہ وغیرہ سب غیرول کی تالیف ہیں۔ و علاوہ بریں امام بخاری نے سیح بخاری تالیف کر کے امام احمد پر پیش کی تھی، جس پر انہوں نے آفریں و حسین فرمائی، جو کل کتب شروح و اساء رجال میں منقول ہے۔ و اصل یہ ہے کہ محدثی سند عالی کے رہتے ہوئے سند نازل نہیں پیش کرتے، اگر سند عالی میں پہر تقص ہوتا ہے، تو بجوری سند نازل لیتے ہیں، اسی وجہ سے جیسے تیسری صدی میں بیار پانچ راوی ہوتے ہیں، ورسری میں بھی ہوجاتے ہیں، اس کے کل مر بطے کتب اصول حدیث میں طے ہو بچکے ہیں۔ باقی رہا روات بخاری کا متعلم فیہ ہونا، تو یہ باعث جرح نہیں ہے، کیونکہ بعض کا کلام ان پر قادح نہیں ہوسکا، جس کو مفصل میں نے اپنے رسالہ " الأمر المبرم "میں لکھا ہے، اس کو ملاحظہ فرما ہے۔ پس تمام اعتراض عشرہ کا ابطال کافی ہوگیا اور حدیث بخاری کا صحیح اور مطابق باب ہونا " کالشمس فی رابعة النہار " ظاہر ہوگیا۔ فالحمد لللہ ابسال کافی ہوگیا اور حدیث بخاری کا صحیح اور مطابق باب ہونا " کالشمس فی رابعة النہار " ظاہر ہوگیا۔ فالحمد للہ ابسال کافی ہوگیا اور کوتا ہی خدا کی ناشکری ہے، جب کہ ان کی صحیح بخاری سکھلا نے کوعلاء موجود ہیں اور اس کے ابسال کافی ہوگیا اور کوتا ہی خدا کی ناشکری ہے، جب کہ ان کی صحیح بخاری سکھلانے کوعلاء موجود ہیں اور اس کے ابسال کافی میں اب آپ کی تمنا اور کوتا ہی خدا کی ناشکری ہے، جب کہ ان کی صحیح بخاری سکھلانے کوعلاء موجود ہیں اور اس کے اب کہ اب کی صحیح بخاری سکھلانے کوعلاء موجود ہیں اور اس کے اب کہ ان کی صحیح بخاری سکھلانے کو علاء موجود ہیں اور اس کے اب کہ اب کی صحیح بخاری سکھلانے کو علاء موجود ہیں اور اس کے دیں کی صحیح بخاری سکھلانے کو علاء موجود ہیں اور اس کے دیاری سکھلوں کے کو علاء موجود ہیں اور اس کے دین کی سکھلانے کی سکھلانے کو علاء موجود ہیں اور اس کے دین کی سکھلانے کو مین کی سکھلانے کو علاء موجود ہیں اور اس کی سکھلانے کی سکھلی کی سکھلانے کی سکھلا

ويكوس: هدي الساري (ص: ٧)

ويكيس: صحيح البخاري، برقم (٢٢٤٦)

ویگر کتب کے ساتھ منداحد کوامام احمد کے علاوہ کی دوسرے کی تالیف کہنا ورست نہیں، کیونکہ براہین قاطعہ سے بیر بات ثابت ہے
کہ منداحمد بذات خود امام احمد بن خنبل بزائند کی تصنیف ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھیں: خصائص المسند لاہی موسی المدینی۔

www.muhammadilibrary.com

المنطات بناری علی الله علی الل

شیدا اس خدمت کے انجام دینے کو دستیاب ہیں!

#### نمبر10:

ائل فقہ (۲۳ متمبر ۱۹۱۲) میں مولوی عمر کریم صاحب پٹوی کا ایک مضمون برسرخی" حدیث میں کتر بیونت" طبع موا ب ، جس میں صحیح بخاری کی اس حدیث: " أنه سأل زید بن ثابت فزعم أنه قرأ علی النبی عَلَیْ و النجم، فلم یستجد فیها " • (۱/ ۱۶۱) براعتراض کیا گیا ہے کہ

"اس روایت میں " أنه سأل " کے بعد بیکر اور تھا "عن القرأة مع الإمام، فقال: لا قراء ة مع الإمام في شيء " جيبا كر سيح مسلم وسنن نسائى ميں آئيس الفاظ اور اى سند كے ساتھ موجود ہے، اور چونكه اس سے عدم قراء ة خلف الامام ثابت ہوتا ہے اور يہ بخارى كے مسلك كے خلاف ہے، للبذا اس كو حذف كر ديا، بيامام بخارى كى شن و خراش ہے!" (أهل فقه: ٢، و الحرح ٢/ از ١٨ تا ٢٢) اور يم مينى كو اس اعتراض ميں اپنا ہم خول بناكر اس سے عبارت نقل كى ہے۔ (جس كا خلاصة آ مي آتا ہے) ہوئى برطان نے اس اعتراض ميں اپنا ہم خول بناكر اس سے عبارت نقل كى ہے۔ (جس كا خلاصة آ مي آتا ہے) ہوئى برطان نے اس اعتراض ميں اپنا ہم خول بناكر اس سے عبارت نقل كى ہے۔ (جس كا خلاصة آ مي آتا ہے) ہوئى برطان نے اس اعتراض ميں اپنا ہم خول بناكر اس ہے عبارت نقل كى ہے۔ (جس كا خلاصة آ مي آتا ہے)

عالانکہ عینی برائنے نے اس اعتراض کو (جو کہ واقع میں کی اور کا ہے) جواب دینے کے لیے نقل کیا ہے، یہ س قدر کھلا افتراء ہے کہ اعتراض کسی اور کا ہواور اسے علامہ عینی کے سرتھویا جائے؟ اور کس قدر خیانت اور دھوکہ دبی ہے کہ علامہ عینی نے بوجوہ متعددہ اس کے جوابات دیئے ہیں، ان پر بردہ ڈالا جائے؟ اور کے اڈیٹر اہل فقہ کے طعن کو دیکھئے، لکھتے ہیں کہ "علائے غیر مقلدین ان مضامین کے جواب سے ساکت ہیں اور ایسے نگار بناری (فاکسار) کوئی محققانہ

جواب این ذاتی قابلیت سے نہیں دیتا۔" ( الحرح: ۲/۲۱)

میں کہتا ہوں کہ معترض کا اعتراض ہی اس کی کون می ذاتی قابلیت سے ہوتا ہے؟ میں دعویٰ سے کہتا ہوں کہ تم قرآن مجید یا احادیث شریفہ پراپی ذاتی قابلیت سے کوئی جدید اعتراض کرو، جوتم سے پیشتر کسی نے نہ کیا ہواور کہیں کسی کتاب میں ان کا نام ونشان نہ ہو، میں انشاء اللہ اس طرح اپنی خاص خداد ذاتی قابلیت سے ایک ایک کے جوابات بوجوہ متعددہ و بدلائل عقلیہ ونقلیہ دینے کو تیار ہوں، ذرا آ نکھتو ملا کو، لیکن جب خود معترض ہی پرانا مردود ومطرود اعتراض نقل کرتا ہے، تو اس کی چوری اور خیانت دکھلانے کو شرح سے جواب نقل کر دیتا ہوں، اس لئے کہ ناظرین کو معلوم ہوجائے کہ یہ پرانا اعتراض ہے اور پیشتر ہی اس کے متعدد جوابات دیے جا بچے ہیں۔ اب رہا ان شارطین کے جوابات کو تاویلات بعیدہ واُبعد اور رکیکہ وغیرہ کریہہ الفاظ سے تعبیر کرنا، تو یہ بزرگان دین کی تو ہین ہے اور پھر الٹا اس کا الزام بھی پرلگایا جاتا ہے، آج و کھتے، ہم علامہ بھی وطلیت کے جوابات کو (جواعتراض بالا کے ابطال میں ہیں) عمدۃ القاری سے نقل کرتے ہیں، اب آپ اپ نے نہی لیڈر (علامہ عینی) کو چاہے خوب گالیاں دیں یا ان کے جوابات کو تاویلات فاسدہ

وغیرہ الفاظ ہے تعبیر کریں، مبہر حال یہ پرانا اعتراض ہے ادراس کے متعدد جوابات ہو چکے ہیں۔

علامہ عینی نے حدیث ندکور کے ذیل میں " و قال بعضهم " سے تین اعتراضات ( کمی بعض ایرے غیرے تھو خیرے کے ) نقل کے ہیں:

ا۔ پہلا ہیکہ حدیث بخاری سے امرمسکول عنہ محبدہ درسورہ عجم مفہوم ہوتا ہے، حالانکہ محیم مسلم وغیرہ سے معلوم ہوتا کے کہ امرمسکول عنہ قراء قرع الامام ہے۔

۲۔ وکمش امام بخاری وطن نے قول صحابی میالٹو (لا قراء ة مع الإمام في شيء ) کواس کئے حذف کر دیا کہ وہ ان کی غرض اور مقصود کے مخالف تھا۔

س۔ امام بخاری مسلد قراء ۃ خلف الامام میں زید بن ثابت ڈٹاٹھ کے مخالف تھے۔ ( یہی ہرسداعتراضات آپ نے اہل فقہ میں نقل کئے ہیں)

علامه عینی اس نقل کے بعد فرمائے این (ورا آئکھ کھول کر دیکھنا!): " قلت: هذا مردود من و حوه " یعنی میر کی وجوه

سے غلط ہے۔ چنانچے تین وجہوں سے ان تینول اعتراضات کے جوابات خود علامہ عینی نے حسب ذیل مفصل دیے ہیں:

۔ جواب اول یہ کہ بیدام محقق ہے کہ مسئول عدہ و نی النجم ہے، اس کئے کہ پھر کلام کی مناسبت تامہ باتی نہیں رہتی ( بیطامہ عینی کی امام بخاری کے ساتھ خوش خیالی ہے، ورنہ دراصل یہ جواب محیح نہیں، بلکہ محیح امریہ ہے کہ مسئول عنہ قراء ت مع الامام ہے، جیسا کہ حافظ ابن حجر اسے نے فتح الباری (٤/ ٥٧٢) میں اور دیگر شاطین نے اپنی شرح میں لکھا ہے، لہذا اب یہاں یہ اعتراض ہوتا ہے کہ پھر امام بخاری نے اس کو ذکر کیوں نہ کیا؟ حذف کیوں کر دیا؟ اس کا جواب علامہ عینی کے دوسرے جواب سے رضح ہوگا، جو در حقیقت اصل جواب سے وہ ہو ہو ہذا)

۲۔ یہ (ایعنی اعتراض ثانی) وائی کلام ہے، (علامہ عینی دوسرے اعتراض کو واہیات فرماتے ہیں اور دلیل یہ دیے ہیں کہ) اس لئے کہ یہ اعتراض اس امر کومقتضی ہے کہ امام بخاری رالظین متن حدیث میں تصرف بالزیادة والنقصان کیا کرتے ہے، (جیبا کہ جمعصر معرض اس کو کر بیونت و تراش و خراش سے تعبیر کرتا ہے) امام بخاری رالظین اس حدیث کو اپنے شخ ابو الربح سلیمان بن داود سے روایت کرتے ہیں اور ابو الربح اساعیل بن جعفر سے اور امام مسلم چار مخصول سے روایت کرتے ہیں: (ا) یکی بن یکی (۲) یکی بن ایوب (۳) قیبہ بن سعید (۳) علی بن حجر اور بیسب اساعیل بن جعفر سے روایت کرتے ہیں، اس میں وہ ابوالربی نہیں ہیں، پس جو روایت ابوالربی نہیں ہیں، پس جو روایت ابوالربی نہیں میں وہ زیادت (انه سال زید بن ثابت کے بعد عن القرأة مع الإمام، فقال: لا قراءة مع الإمام منی شیء ) موجود بی نہیں ہے (بلکہ وہ ای طرح ہے جس طرح کہ محمح بخاری میں ہے اور ای طرح امام بخاری رائٹین نے اپنے شخ سے سنا) اور مسلم میں چاروں شیوخ اس زیادة فدکورہ کے میں ہے اور ای طرح امام بخاری رائٹین نے اپنے شخ سے سنا) اور مسلم میں چاروں شیوخ اس زیادة فدکورہ کے

ساتھ روایت کرتے ہیں۔ (جیبا کہ سیح مسلم میں امام مسلم نے چاروں شیوخ سے من کر لکھا ہے اور انہیں شیوخ میں سے ایک (علی بن جر) امام نسائی کے شیخ ہیں، اسی لئے سنن نسائی میں بھی بیزیادت موجود ہے ( کیونکہ بیا لوگ اس زیادت کو روایت کرتے ہیں) لہذا اس (تصرف وغیرہ) کی نسبت امام بخاری کی طرف نہیں ہوسکتی ( کیونکہ اس میں امام بخاری وطشین کا کیا قصور ہے؟)

سبحان الله! علامه عینی نے اس کتر بیونت سے امام بخاری پرطشد کی کیا صاف براءت ثابت کی؟ اب کہاں ہے معرض؟ ذرا اپنے ہم خیال کے خیال کو دیکھواور پردھو!۔ع

میں الزام ان کو دیتا تھا قصور اپنا نکل آیا

اب آ معے علامہ عینی اعتراض ثالث کا تیسرا جواب دیتے ہیں،غور سے سنو:

س۔ تیرا اعتراض کہ'' امام بخاری اس مسلد قراءت خلف الامام میں زید بن ثابت را انظار کے مخالف تھے۔'' یہ کلام مردود ہے (خوب!) اس لئے کر وید کی مخالف اس امر کو مستدی نہیں کہ اس وجہ سے سنن حدیث میں کوئی حذف واقع ہو، اصل وجہ یہ ہے کہ یہ جگہ مسلم آراءت خلف الامام کے بیان کی نہیں ہے، بلکہ مجحث ہجو دہ تلاوت کا ہے، علاوہ بریں یہ بردی ہے ادبی ہے (بے ادبو! ورا شنٹرے دل سے پڑھنا!) کہ کہا جائے کہ زید بن ثابت را انظار کے امام بخاری واقع میں جاتی ہوں فرماتے کہ حضرت امام بخاری سے بوجھی جاتی، تو یوں فرماتے کہ حضرت زید بن ثابت کے اجتہاد میں جو مسلم ظاہر ہوا، وہ اس طرف کے اور جو میرے اجتہاد میں آیا اس پر میں ہوں۔ دیکھو: عمدة القاری (۲۰۱۶/۳) ، ۲۰۱۵)

سبحان الله! كيا معقول جواب ديا ہے كه معترض كے ہفوات بها عمنتورا ہو كئے؟! بتلا وَ! اب بھى كچھ كسر باقى ہے؟ تو ميں بھى اپنى طرف سے بولوں، كيكن تم ميرى مانو كے نہيں اور نه سنو كے، اس لئے ميں تمہارے بى مائي ناز كے جوابات كى پيش كش كر كے سبكد دئى حاصل كرتا ہوں۔ ولعل فيه كفاية لمن له دراية!

علاوہ بریں امام ابوداود وتر ندی نے بھی اس زیادت کو نقل نہیں کیا۔ <sup>©</sup> اس لئے کہ ان کے شیوخ کی روایات میں بیزیادت نہیں ہے۔ ہمارے معترض حذف زیادۃ کی وجہ کیا خوب بیان فرماتے ہیں:

" قصداً صرف اس وجد سے حذف كرويا كم چونكه وہ اس كے قائل ند تھے ـ" (الحرح: ٢/ ٢١)

اور غالبًا امام ترفدی و ابوداود کے حذف کرنے کی بھی آپ کے خیال میں یہی وجہ ہوگی؟ تو کیا امام مسلم ونسائی جنہوں نے زیادت کونقل کیا ہے، وہ عدم قراءت خلف الامام کے قائل تھے؟ و هل هذا إلا باطل؟ ا

سبحان الله! استدلال و وجه استدلال هر دو عجيب وغريب جي، حبيها كه اوْينْرائل فقه كامنع رفع اليدين كي بابت

ويكيس: سنن أبي داود، برقم (١٤٠٤) سنن الترمذي، برقم (٥٧٦)

<sup>9</sup> صحيح مسلم، برقم (٤٣٠)

"مالى أراكم " النح والى حديث سے استدلال عجيب وغريب تھا، جس كوانہوں نے آخر مضمون ميں نقل كيا ہے، الكن بحد الله جابر بن سمرہ و الله كا دوسرى روايت عصف محل يعنى قيد وقت سلام كو (اڈيٹر اہل حديث مظلم ك بحواب سے) مان گئے ہيں، جس كو آخر ميں دبے تلم سے كلھا ہے۔ ليكن زيد بن ثابت ك زير بحث الفاظ" لا قراءة مع الامام في شيء " سے ظف الامام قراءت كى ممانعت ير استدلال باطل ہے، به دو وجه:

لا مام فی شیء '' سے خلف الا مام فراءت کی ممالعت پر استدلال باش ہے، بیدو وجہ پر سر میں ہو

ا۔ ایک یہ کہ تقدیر عبارت حضرت زید ڈاٹھا یوں ہے:

"لا قراءة السورة التي بعد الفاتحه مع الإمام في شيء من الصلوة الحهرية ." دولت برير سم سم من من من من من من المنات المنات

''لینی امام کے پیچیے جہر بینمازوں میں سورۃ فاتحہ کے بعد اور کوئی سورہ پڑھنا جائز نہیں''

اس سے احادیث صححد کی موافقت ہوجاتی ہے۔

۲۔ دو مش ، اگر ہم مان لیں کہاں سے عدم قراءت طف الامام ثابت ہوتا ہے تو بی تول صحابی ہے اور ان کو وہ حدیث صحیح: " لا صلوة لمن کیم بقرأ بفاتحة الکتاب " نہیں کیمی ہوگی، لبذا جب قول صحابی حدیث مرفوع کے معارض ہوتو وہ جمت نہیں۔ شخص کے فخر علامدائن الہمام فتح القدریشرح ہدایہ میں کھتے ہیں: "قول الصحابة حجة عندنا إذا لم ینفه شکی من السنة. "(١/ ٢٦٤)

"لین صحابہ کا قول ہمارے نزدیک ای وقت تک جمت سے جب تک سنت (حدیث) اس کے مخالف ند ہو۔"

اس قاعده سے حضرت زید بن ثابت کا قول واجب الترک ووگا اور حدیث مرفوع أصب الصحیح و اجب

العمل. فافهم!

<sup>•</sup> ويكيس: مسند أحمد (٥/ ٨٦) سنن النسائي (١٣٢٦) صحيح ابن حبان (١٨٨١)

 <sup>◘</sup> صحيح البخاري: كتاب صفة الصلاة، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم....، رقم الحديث (٧٢٣) صحيح مسلم:
 كتاب الصلاة: باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، رقم الحديث (٣٩٤)



## نمبراا

الل فقه (۱۴ اکتوبر ۱۹۱<u>۶)</u> میں میچ بخاری کی ضب (گوہ) والی حدیث "لم یکن بأرض قومی "<sup>6</sup> پر اعتراض کیا گیا ہے کہ'' میں خمہیں ہے'' اور عدم صحت کی بید کیل پیش کی گئی ہے کہ " كياكونى عقلمندة دى مان سكتا ہے كه سوسار ( كوه ) عرب مين نہيں؟" (صفحة)

سجان الله! ایسے اعتراض کو د کی کی دل جا بتا ہے کہ کہہ دوں: اب تم ایک نئی اصول حدیث بنا ؟،جس میں صحیح کی

تعریف میں ان چیز وں کا نہ ہونا ذکر کرو!!ُ

اولاً: او ارض سے سارا عرب مراد لینا غلط ہے، بحالید قوم کی طرف اس کی اضافت مخصوصہ موجود ہے۔

دوم: یه که شارحین نے جوارض سے مراد حوالی مکہ لیا ہے ، اس پر معترض نے دوسرا اعتراض یوں جڑا ہے کہ

"دي بھى فاط ب، يہلے ية ثابت موجائے كم حوالى مكم مل سوسار كا دجود معدوم ب حالانكم يه فاط ب، البذا حديث

بخارى كى عدم صحت ميس كوئى شبهه نبيس - " (كالم اول، ص: ٣٠ الل فقه)

ا کا ساز سے میں من منظرہ ہے بھی واقف نہیں ہے، اچھا کو ہم ہی انکار کرتے ہیں کہ حوالی مکہ میں سوسار کا وجود مطلقاً نہیں ہے، آپ نے اس کوغلط قرار دیا ہے اورضمناً وجود سوسار کے مدی ہوئے ہیں، لہذا اس کا ثابت کرنا آپ کا فرض تھا، جوآپ نے نہ کیا (اور نہ کر سکیں مے) چرحدیث نبوی برضعف کا الزام بلا دلیل اور محض تحکم ہے، حالا تکہ اس کی اساد کے سب راوی نہایت ثقہ ہیں، اگر آپ کو اپنے قول کی کچھ بھی لاج ہوتو اس کوصراحاً ثابت کریں کہ مکہ معظمه میں اس کے حوالی میں سوسار ہوتے ہیں اور امداد کی ضرورت ہوتو میں ہی بتلا دوں: حیاۃ الحیوان وعیائب الخلوقات وغيره كتب عربيه كود كيم ليس، مجر بهم حديث كاصحح مطلب بهي آپ كوبتلا ديں محيرين شاء الله.

#### دوسرامضمون:

الیا ہی بسر و پاؤل کا ایک دوسرامضمون''اہل فقد' (۲ دمبر ۱۹۱۲م) میں پٹوی حضرت کا پھرشائع ہوا ہے،جس کی سرخی سے سے" بخاری میں ایک اور موضوع حدیث" جس میں صحیح بخاری جلد ثانی سے ابو ہررہ والی مید صدیث پیش کی

• صحيح البخاري: كتاب الأطعمة، باب ماكان النبي صلى الله عليه وسلم لا يأكل حتى يسمى له فيعلم ما هو، رقم الحديث (٥٠٧٦)



ہے کہ رسول الله مَالَيْظِمْ نے قرمايا:

"ما من مولود يولد إلا والشيطان يمسه فيستهل صارحا من مس الشيطان إياه إلا مريم وابنها." (٢٠٢/٢)

"لین جر بچہ کو اس کے پیدا ہوتے وقت شیطان چھو دیتا ہے، جس سے وہ روتا ہے مگر حضرت مریم و حضرت عیلی کونہیں چھوا تھا۔"

اور اس کے موضوع ہونے کی ولیل میں بیفرماتے ہیں کہ علامہ زخشری تغیر کشاف میں اس حدیث کو بذیل آیت قرآنیہ: ﴿ إِنِّی اَعِیْدُهَا بِكَ وَ دُرِیَّتُهَا مِنَ الشَّیْطٰنِ الرَّجِیْمِ ﴾ (آل عمران) نقل كركے لکھتے ہیں: "الله أعلم بصحته "بعنی اس كاضح ہونا خدا ہی كومعلوم ہے۔ (الحرح: ٢/ ٢٤، ٢٥)

اس سے موضوعیت کہاں تا ہے، ہوئی؟ وہ بیچارہ زخشری تو اپنا عدم علم ظاہر کرتا ہے اور واقعی امر بھی یہی ہے کہ زخشری کو اس کی صحت معلوم نہیں ہوئی، اپندا وہ مجبور ہے، اور فرض کرو کہ اگر زخشری بالتصریح بھی کسی حدیث کو موضوع لکھ دے تو یہ بھی قابل تسلیم نہ ہوگا کیونکہ وہ بیچارہ ترجیحدث تھا نہ فن حدیث کی طرف اس کا شوق تھا، بلکہ اس کا تو غل فن ادب و معانی وعلم کلام وغیرہ میں زیادہ تھا اور انہیں فنون کا وہ امام بھی تھا، اس کو حدیث سے کیا سروکار؟ بلکہ شارطینِ حدیث تو اس کومعتر کی ہے۔ جی اس و کار؟ بلکہ شارطینِ حدیث تو اس کومعتر کی ہے ہیں۔ خدا جانے آپ کی اس سے کیونکر دوتی ہوگئ؟ کیا بیسب تو نہیں ہوا کہ تمام محققین حنفیہ تو صبح بخاری کو اصح الکتب مانے آئے ہیں اور آپ نے اس مسئلہ میں ان سے اعترال افتیار کیا ہے، لبذا مختری سے بھی اس اعترائی نبیت میں مناسبت ہوگئ؟! ہاں بات تو جب ہے کہ عدیث ندکور کی بابت انکہ حدیث کی تصریحات دکھلا دیے کہ انہوں نے موضوع کہا ہے، اور پھرضح بخاری اور اس میں موضوع حدیث؟! ۔ع

این خیال ست و محال ست و جنوں

چنانچہ ہم اس کو کئی رسالوں میں لکھ بچے ہیں اور آپ کے ایسے ہفوات کا بار ہا ابطال کر آئے ہیں، فوات کا الرحوت کی عبارت کا کافی جواب سو برس والی صدیث کے بیان میں ہی اس حصہ کے مختلف نمبروں میں دے بچے ہیں کہ نہ صحیح بخاری میں کوئی اخبار متا قضہ ہیں اور نہ اس کے رواۃ قدریہ و برحتی ہیں، جس پر ہماری ضخیم کتاب "الأمر المبرم" کافی دلیل ہے۔ نیز علامہ عینی کی عبارت مندرجہ (المحرح: ۲/ ۲۳) کامفصل جواب ہم اس رسالہ کے حصہ اول میں بذیل قصہ بندر دے بچے ہیں کہ صحح بخاری کی کل صحت کا دعویٰ بے دلیل نہیں ہے بلکہ اس کے لیے قطعی دلیل (اجماع) موجود ہے۔ فانظر شمہ!

<sup>•</sup> صحيح البخاري: كتاب التفسير، باب ﴿ إِنِّي أَعِيدُهَا بِكَ وَ ذُرِّيتَهَا مِنَ الشَّيْطِنِ الرَّجِيْم ﴾، رقم الحديث (٤٢٧٤)

افسوس كدآپ بار بار برانى مردود باتول كو پيش كرتے بين، كيا اب آپ كوكوئى نيامضمون نبيس ملتا؟ زنبيل خالى بوگئ؟ بال اپنى ذاتى قابليت سےكوئى معقول اعتراض سيجئ، كارلفف جواب د كيھئے!

ایسے ایسے نامعقول سوالوں پر اڈیٹر اہل فقہ فرماتے ہیں کہ'' کوئی علائے غیر مقلدین سے جواب نہیں دیتے۔'' کیا بیسوالات بھی کوئی قابل جواب ہیں؟ اگر صلالت عوام کا خیال وخوف نہ ہوتا، تو میں بھی ہرگز جواب نہ دیتا، لیکن افسوس کہ مجبور ہوں۔ع اے باد صا ایس ہمہ آوردہ تست

نمبركا

#### اٹھارہ سوالوں کے جوایات:

اہل فقہ (۱۵ فروری ۱۹۱۳ء) میں مولوی کریم کے صحیح بخاری کی بابت چند سوالات طبع ہوئے ہیں، جو "المجرح" حصد دوم ( ۲۰ سے ۲۸) میں مندرج ہیں ان کے مختصر جوابات ذیل میں درج کے جاتے ہیں کیونکہ ہاری مختلف تصنیفات میں فرادی فرادی ان سوالوں پر مفصل بحث ہو چکی ہے، معترض صاحب بیکاری کے شغل میں ایسے ہی نضولیات میں وقت ضائع کیا کرتے ہیں۔ خیر ماراچہ ازیں قصہ ؟

(۱) سب سے پہلے بخاری کو اصح الکتب کس نے کہا اور کس زباند میں اور کتاب ندکور کی تصنیف کے کتنے روز بعد کہا؟

(۱) امام بخاری دلات جب اس کی تالیف سے فارغ ہوئے، تو اس وقت اپنے مشائخ امام احمد بن حنبل و یکی بن معین وعلی بن مدینی وغیرہ پر اس کو پیش کیا، سب نے اس کی صحت کا اقرار کیا اور اسی وقت سے خلق میں اس کا اصح الکتب ہونا شائع ہوگیا۔ دیکھو: هدی السداری و مقدمه مرقاة و تهذیب التهذیب ● وغیرہ

(۲) جس وقت تک بخاری اصح الکتب نہیں کہی گئی تھی، اس وقت تک اس کا کوئی ایسا لقب جس سے اس کو دگیر کتب احادیث پر توفق حاصل ہوا تھا یا نہیں؟ اگر کوئی ایسا لقب اس کا تھا تو کیا تھا؟ اور اگر نہیں تو کیوں نہیں تھا؟

(٢) ال وقت محيح بخارى ان جملول سے زياده ترتبيركى جاتى: "هو أول من وضع في الإسلام كتاباً صحيحاً" (تهذيب: ج٩) "وإنه لا نظير له في بابه" (مرقاة: ١٥) وغير ذلك يعن صحت من

<sup>■</sup> هدي الساري (ص: ٧) مرقاة المفاتيح (١/ ٣٧)

و تهذيب التهذيب (٩/ ٤٦) مرقاة المفاتيح (١/ ٣٧) ثير ويكسين: عمدة القاري (١/ ٥)

رفاع سي مذكارت بخارى المحافظة المحافظة

بے نظیر ہے اور اسلام میں سب سے پہلے یہ کتاب سیح تالیف ہوئی ہے، یبی عدیم النظیر ہونامعنی ہے اصح الکتب کا۔

🖝 (٣) خود بخاری یا کسی محدث اصحاب روایت نے خصوصاً صحاح والوں نے کتاب بخاری کواضح الکتب کہا یانہیں؟

(٣) مان خود امام بخارى في الى كتاب كوسيح كها بعد ديمو: تهذيب، حلد ٩ اوران محدثين في

بھی کہا ہے جن کا نام اوپر ندکور ہوا، اور وہ صحاح والول کے مشائخ واسا تذہ سے ہیں۔

🖝 (۴) اگرنہیں کہا تو کیوں نہیں کہا؟

﴿ ﴿ ﴾ بيلفظ اصح الكتب نبيس كها، اس كئے كه اس وقت تك سوائے موطا امام مالك كے كوئى حديث كى كتاب كى باس جمع شدہ موجود ندتھى، فن حديث ميں دوسرى كتاب بيہ جامع صحح بخارى تاليف ہوئى ہے اور كتب لفظ جمع ہے، حالانكمہ بالقابل اس كے ايك موطا رہتى ہے، اس كئے اس كا فقط جمع كہنا بھى اس وقت اس درجہ ميں تھا جو بوقت تاليف ديگر كتب احاويث الكا الكتب كا درجہ ہے۔

🖜 (۵) امام سلم، ابوداود ونسائل واین ملجه نے اپنی اپنی سیح میں امام بخاری ہے کوئی روایت کی ہے یانہیں؟

● (۵) امام ترندی وامام نسائی نے ایک کب میں امام بخاری سے روایتیں کی ہیں۔

🖝 (٢) اگر ان لوگوں نے کوئی روایت کی ہے تاہدہ کس مقام میں ہے اور اگر نہیں کی تو کیوں نہیں کی؟ کیا یہ

لوگ کتاب بخاری کواس قابل نه سبجھتے تھے کدان سے روایت کریے؟

(۲) امام ترندی نے تو بے حدمقامات پر امام بخاری سے روایت کی ہے، جس کا غالبًا آپ کو بھی علم ہے، جب بی تو سوال میں ترندی کا نام نہیں لیا، ہاں امام نمائی کتاب الصیام کے سیاب الفضل و المجود فی شہر رمضان "کی دوسری حدیث کو یوں شروع فرماتے ہیں: " أحبرنا محمد بن إسماعیل البحاری" (جلد اول) اس کے علاوہ ایک جگہ اور بھی ہے جس کو ابھی ہم نہیں بتلا کمیں گے، باتی رہام مسلم و ابو داود و ابن ماجہ انہوں نے بخوف سند نازل ہو جانے کے روایت نہیں کی کیونکہ محدثین سند عالی کے رہتے ہوئے سند نازل نہیں لیتے، جس کو ہم بار ہا لکھ چکے ہیں۔

ح (٤) امام بخارى كى نبست كها جاتا ہے كه حديث كى تلاش ميں بہت دوركا سفر كيا اوران كے زمانہ ميں چار امام خاندان رسول الله تُلْقِيْم كے موجود تھے۔ اول: سيدنا امام رضاعينا، ، دوم: سيدنا امام تقى علينا، سوم: سيدنا امام تقى علينا، اب سوال ميہ ہے كہ بخارى ان چاروں اتمه دين اہل بيت رسول الله تَاقَيْم كى

<sup>0</sup> تهذیب التهذیب (۹/ ۲۱)

<sup>🛭</sup> ويكييس: سنن النسائي، برقم (٢٠٩٦)

www.muhammadilibrary.com

ال منطلات بماری (387 علاری ال منطلات بماری (387 علاری ال منطلات بماری (387 علادی ال منطلات بماری (387 علادی ال

خدمت شریف میں بتلاش حدیثوں کے پہنچ یانہیں؟ اگر نہیں روایت کی تو اس کا کیا سبب؟ کیا بخاری کو بیمعلوم ندھا کہ اُھا۔ البیت اُدری بما فیھا؟

ص (2) امام بخاری نے اصل اہل بیت (حضرت عائشہ و جملہ از دائج امہات مونین) ہے بے شار روایتیں کی ہیں، اسی بنا پر کہ " اُھل البیت اُدری بما فیھا "باقی رہے ائمہ مذکورین تو ان پر اہل بیت کی تخصیص نہیں ہے، علاوہ بریں جس شخص کے پاس احادیث رسول ہوتیں اس سے ضرور روایت لیتے ، حیج بخاری میں عدم ذکر عدم روایت کو مستاز منہیں ہے، اس کامفصل جواب حصہ اول (۷۷ تا ۸۲) میں دکھیے۔

(۱) امام بخاری نے کہا ہے کہ ہم نے بہت ی صحیح حدیثوں کو جھوڑ دیا ہے اور کتاب بخاری میں درج نہیں کیا۔ اب سوال یہ ہے کہ انہوں دیدہ دانستہ رسول اللہ مُؤیّر کی حدیثیں جومسلمانوں کی رہنمائی کرتیں، کیوں ترک کیں؟ یہ کہا جاتا ہے کہ بخوف طوالت کتاب سب حدیثوں کونہیں لکھا، خیر رسول اللہ مُؤیّر کی حدیثیں تو بخوف طوالت چھوڑ دی گئیں لیکن بہت می حدیثوں کو جو بچاسوں جگہ فضول طور پر تکرار کیا، تو کیا اس سے کتاب کوطوالت نہ ہوئی؟ چھوڑ دی گئیں لیکن بہت می حدیثوں کو جو بچاسوں جگہ فضول طور پر تکرار کیا، تو کیا اس سے کتاب کوطوالت نہ ہوئی؟ (۱) امام بخاری واللہ نے جس وہ وہ جو بخاری تالیف کی تھی، اس درجہ کی وہ لیقیہ احادیث نہ تھیں، اس لئے ان کو کتاب میں درج نہ کیا، ہاتی اپنے شاگرہ دی کو سب بتلا گئے، خود امام بخاری کے شخ حمیدی نے ان احادیث کو کتاب "جمع بین الصحیحین" میں جمع کر دیا، ان احادیث کے عدم ذکر کی وجہ خوف طوالت نہیں ہے، احادیث کے عدم ذکر کی وجہ خوف طوالت نہیں ہے،

( 9 ) اکابر محدثین و ائمه دین مثلا وارقطنی ، این جوزی ، این بطل ، این عبدالبر ، علامه عینی ، باجی ، این جمام ، شخ عبدالحق و بلوی ، ملاعلی قاری ، سخاوی ، محت الله بهاری ، بحر العلوم ، داودی ، ابومسعود حافظ ، غسانی ، این منده ، این سعد ، علامه ذهبی ، حافظ شرف الدین دمیاطی ، جار الله زخشری ، قاضی ابوبکر باقلانی ، امام غزالی (ومولوی عمر کریم) وغیره وغیره نے جو کتاب بخاری پر اعتراضات و جرحیل کی بین اور اس کی بہت سی حدیثوں کو میخ نہیں سمجھا ہے ، تو اس سے ان کا کمامقصود تھا؟

● (۹) ان میں بعض نے تشدد ، بعض نے تعصب ، بعض نے حسد اور بغض نے نافہٰی سے اعتراض کیا ہے، لیکن سب بے اصل و بے بنیاد ہے، جبیبا کہ ہماری تالیفات بابت صبح بخاری سے خوب واضح ولائح ہے۔

(۱۰) جن راویوں کو بخاری نے خود ضعیف کہا ہے، تو پھر ان سے کتابِ بخاری میں کیوں روایت کی؟ کیا بخاری کو ان سے توی راوی ندل سکے؟

● (١٠) ان سے بالمتابعت روایت کی ہے نہ بالانفراد، و لا حرج فیہ کما بینته فی بعض تصانیفی۔

بلکہان کی اسناد عالی نتھیں۔

www.muhammadilibrary.com

ال مشكلات بخارى ال مشكلات بخارى الله المشكلات بخارى الله المشكلات المسلمة ا

🖜 (۱۱) کتاب بخاری کاتمیں یارہ کس وقت ہوا اور کس نے کیا؟

🖜 (۱۱) شارحین نے آسانی شرح ومحدثین نے آسانی درس و تدریس کے لیے ایک زمانہ کے بعد کیا۔

🖝 (۱۲) مثل قرآن شریف کے جو بخاری کاتمیں یارہ بنایا گیا تو بیشرک ہوا یانہیں؟

🖝 (۱۲) نہیں میشرک نہیں ہوا، کیونکہ شرک کی تعریف اس پر صادق نہیں، اور خود کلام اللہ کے تمیں پارے خدا

کے یہاں ہے ہوکرنہیں آئے۔

سب حدیثیں صحیح مظہرتی ہیں؟ اور اگر سب خاری کی سب حدیثیں صحیح مظہرتی ہیں؟ اور اگر سب نہیں صحیح مظہرتی ہیں؟ اور اگر سب نہیں صحیح مظہرتی ہیں؟

امام ابوصنیفه کی شرا لطاصحت حدیث بسند صحیح منقول نہیں، امام مالک دطیقند کی شرط صرف ان کے عصر کے عسر کے سب مدیثیں صحیح ہیں۔

(۱۳) کیا بخاری کی سب صریفی، مالکی، شافعی، حنبلی چاروں طریقد والوں نے قبول کر لیا اور اپنا معمول برخیم ایا ہے؟

(۱۳) بال ہر چہار ندہب والے اس سے استمال کرتے ہیں، اس بنا پر امام بخاری کو صلیوں نے حنبلی اور شافعیوں نے شافعی اور مالکیوں نے مالکی سجھ لیا تھا، جو کہ دراص کی لکل غلط تھا۔

🖝 (۱۵) بخاری میں کوئی حدیث منسوخ بھی ہے یا نہیں؟

🖜 (١٥) ہاں جیسے قرآن مجید میں آیات منسوخ ہیں۔

🖜 (١٦) شرائط بخارى اگر بهت عمده اور اعلى تقيس تو ديگر محدثين اصحاب روايت في اس كى پيروى كيول نه كى؟

● (١٢) بہتوں نے بیروی کی،علی بن المدین وابو بمرصر فی وغیرہ سب امام بخاری کے موید تھے۔

🖝 (۱۷) بخاری کی شرط پر جو حدیث صحیح ہوتو کیا بیضروری ہے کہ وہ دیگر محدثین کی شرط پر بھی صحیح مشہرے؟

🖜 (۱۷) ہاں جناب! دیگر محدثین اینے رواۃ کی توثیق ان الفاظ میں کیا کرتے ہیں کہ یہ "علی شرط

البخاری" ہے، اس قدراس پراعتبار ہے!

(۱۸) کوئی ایک حدیث جو بخاری کی شرط پر صحیح ہے اور کسی دوسرے محدث کی شرط پر صحیح نہیں ہے، تو وہ حدیث اس دوسرے محدث پر، جس کی شرط پر وہ صحیح نہیں ہے، اس کے تبعین پر جمت ہو سکتی ہے یا نہیں ہو سکتی؟ اور اگر ہو سکتی ہے تو کیوں؟
 سکتی ہے تو کیوں؟

👁 (۱۸) مجت ہوسکتی ہے، اس لیے کہ جمہور اس طرف ہیں اور اگر کوئی مجت نہ سمجھے تو اس کا اپنا اجتماد ہے

كوتكم محدثين بين تقليدتو سرك كنبين ب:، كما هو ظاهر، فالحمد لله الذي بنعمته تم الجواب، وهو أعلم بالصواب، و إليه المرجع والمآب.

#### نمبر ۱۸:

اڈیٹر سراج الاخبار نے حدیث صیاح اندیك و نهیق الحماد كى باب خیر مال المسلم غنم..." سے مطابقت كى بحث كرتے ہوئے (جس كامفصل جوب ہم نے رسالہ بذا كے حصد دوم ميں ديا ہے اور تين طريق سے مطابقت ثابت كردى ہے ) سيح بخارى كے كمل نہ ہونے كى نہيت مقدمہ فتح البارى سے ابوالوليد باجى ماكى كا ايك قول نقل كيا ہے، جس كا خلاصہ يہ ہے:

"جامع بخاری نا تمام تھی، بہت جگہ مفید لینی خالی تھی، کہیں ترجمہ باری تھا تو حدیث ندارد ، اور کہیں حدیثیں ہیں تو باب نہیں، ناتخین بخاری نے ان سب کوآپ میں ملا دیا۔" ملخصاً (کالم ۲/ص: ٤)

گواس کا بھی مفصل جواب ہم حل مشکلات کے حصہ اول [ص:۸۳] میں دے بھے ہیں اور چار توی ولیلوں سے اس کا غلط ہونا ثابت کر چکے ہیں، لیکن یبال بھی علامہ قسطلانی کا ایک قول نقل کر دیتے ہیں، جس کو انہوں نے اپنی نفیس کتاب مسئل بدارشاد السادی شرح بخاری میں قول فدکورنقل کرنے کے بعد فرمایا ہے:

"ابوالوليد كے قول ندكور ميں نظر (كلام) ہے، اس لئے كه كتاب (بخارى) مؤلف (امام بخارى) پر پڑھى گئی تھى ادر اس ميں شك نہيں كہ امام بخارى پر اس حال ميں پڑھى گئى، جب بيمرتب اور مبوب ہو چكى تھى۔"

"وهذا الذي قاله الباجي فيه نظر من حيث إن الكتاب قرئ على مؤلفه، و لا ريب أنه لم يقرأ عليه إلا مرتبا مبوياً" الخ (إرشاد الساري، مصرى: ١/ ٢٣)

علاوہ بریں امام بخاری نے تین مرتبہ اپنی جامع صحیح بخاری پر نظر ٹانی بھی فرمائی ہے اور اچھی طرح ہے اس کی میکی کر دی ہے، البندا ٹابت ہوگیا کہ صحیح بخاری ایک مکمس کتاب ہے، آ گے فرماتے میں:

www.muhammadilibrary.com

رنا م مح بخاری عوال معلات بخاری (نام مح بخاری الله معلات الله معلى الله

"بخاری پرستوں کے اس زعم باطل کی کہ بخاری ایک کمل کتاب ہے اور اس کے ترجمة الابواب میں

فقابت واجتهاد کے وہ اسرار وغوامض اور نکات مجرویئے گئے ہیں... النح (ص: أيضاً)

ہاں! صاحب ہاں! محض زعم بی نہیں ہے بلکہ امر واقعی ہے، سنتے علامة تسطلانی فرماتے ہیں:

" فقه البخاري في تراجمه " يوتول فضلاء كي أيك جماعت كالبه اورثه يك به \_ (إرشاد الساري: ١/ ٢٣)

شخ الاسلام بلقینی نے تراجم بخاری کی تعریف میں ایک طویل نظم لکھی ہے، جسے ہم مفصل آخر میں درج کریں گئے، اس نظم میں بلقینی نے صحیح بخاری میں جس قدر کتب وابواب میں سب کو بہتر تیب نام بنام نہایت خوش اسلوبی سے

پرودیا ہے، جس کا لطف د مکھنے سے حاصل ہوگا، اس کا پہلاشعر یوں ہے۔۔

أتى البخاري حكمة في التراجم مناسبة في الكتب مثل البراجم

ولنعم ما قيل ب

أعيا فحول العلم حل رمور ما أبداه في الأبواب من أسرار

معلوم ہوا کہ واقعی صحیح بخاری کے ترجمۃ الابواب میں اسرار فقامت مشحون ہیں، اس پر آپ بخاری پرست بنایے

یا کی اور، ہم تو خدا پرست ہیں اور بس! اڈیٹر صاحب اے رسالہ "حداثق الحنفیه" کی حدے زیادہ تعریف لکھتے ہوئے فرماتے ہیں:

''نقابت امام بخاری کے ۲۱ نمونہ جات ان کی صحیح سے ایسے نقل کے گئے ہیں کہ جن کے باب و صدیث

میں کوئی مطابقت نہیں ہے (الی قولہ) اس کے جواب لکھنے کی اب تک جرائے نہیں ہوسکی۔' ( کالم ۱/ ص:٥)

آ پ حضرات اپنی کتابیں مصنفین علائے اہل حدیث کی خدمت میں سیجے ہی جیس اور گھر میں بیٹھے ڈیٹ ہانکا کرتے ہیں، مہر بانی کر کے آپ کتاب ندکور بہت جلد بھیج وس، تا کہ لگے ہاتھ اس کا بھی جواب لکھ دوں، اور اس

كتاب كے حصد پنجم كواس كے جواب سے زينت دول، تاكد پلبك كومعلوم ہوجائے كہ

تے دو گوڑی سے شخ جی شخی بھارتے!

وہ ساری ان کی کیجئی حجٹری دو گھڑی کے بعد

وليكن هذا أخر ما أردنا إيراده في هذا الكتاب المستطاب، وآخر دعوانا أن الحمد الله العزيز الوهاب، ختم الله لنا بالحسني، وأذاقنا حلاوة رضوانه الأسني.

#### فسقيط

بغاری کے تراجم میں حکمت اس طرح بڑی ہوئی ہے، جس طرح انگلیوں کے جوڑ!

اس نے ابواب میں ایسے اسرار رکھ دیئے ہیں کہ ٹامور علاء انہیں حل کرنے میں عاجزی محسوں کرتے ہیں۔

www.muhammadilibrary.com المراكبة المر

# قصيده عربيه ورمدح امام بخارى شطالت و جامع صحيح بخارى صورة ما أنشده الشيخ العلامة علاء الدين على بن أبيك الدمشقي رحمه الله تعالى

وليس فيه حديث واحد كتما مملوءةً أدباً موفورةً حكما من بعد ما ملئت من قبله صمما للحق مبصرة ليست تخاف عما ضعف وصحته ما تعرف السقما هذا الكتاب الذي للداء قد حسما غلت له قيمة لما علت قيما هبت له نسمة قد أحيت النسما المسجلو مكرره إلا لمن فهما كم قد طرحنا به من حادث هجما كان الشاظه زهر قد ابتسما ومثله حافظ ما أمسك القلما وكان ذا همة قد فاقت الهمما كأنما ذهنه غيث قد انسجما دهرًا ولا عرباً أبقى ولا عجما تلك المشائخ في علم الحديث سما بالأمس واقتسموها بينهم قسما وصار في علمه قد أمّهم علما لكن أقر له بالفضل من علما لما زكا بالذكا محفوظة ونما ولم يدعه البخاري يلثم القدما

هذا البخاري بحمد الله قد حتما لكن وجدناه أبواباً مبوّبة وقد قرعنا به الأسماع فانفتحت وأصبحت كل عين من بصائرنا هذا الكتاب الذي ما شائب قوته هذا الكتاب الذي نرجو الشفاء يه هذا الكتاب الذي قد جاء جوهرةً من روضة كان فيها الشيخ ألفه لا يستلذ به إلا الخبير ولا كم قد كشفنا به من كُربة عظمت كان أسطره من عنبر رقمت ما للبخاري نظير في جلالته قد كان وهو صغير السن محتهداً كأنما صدره بحر يموج ذكاً شرقاً وغرباً على حفظ الحديث سعي وألف شيخ له في الأرض وهو على كم قلبوا من أسانيد الحديث له فردها مثل ما كانت وصححها وما أضر به المكر الذي مكروا وكل حفاظ بغداد له اعترفوا ومسلم قام في عينيه قبله



www.muhammadilibrary.com に三峰少 りょぞしい

# قصيره عربيه بابت ترتيب تراجم جامع صحيح بخاري

## لشيخ الإسلام البلقيني أمُالله

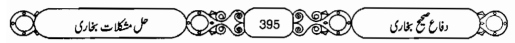
مناسبة في الكتب مثل البراحم وإيمان يتلوه بعقد المعالم فبالوحى إيمان وعلم العوالم به يرد الإنسان ورد الأكارم وأبوابه فيها بيان الملائم وحج وصوم فيهما خلف عالم كذا جاء في التصنيف طبق الدعائم لطيبة جاء الفضل من طيب خاتم يليها ابتغاء الفضل سوق المواسم مناسبة تخفى على فهم صارم كذاهبة النجاكم شهود التحاكم وللشهداء في الوصف أمر لحاكم فويل لأفاك وتبا لآثم يبرئها المولىٰ بدفع العظائم فبالصلح إصلاح ورفع المظالم فذكر شروط في كتاب لعالم بها عمل الأعمال تم لقائم وثالثها جمع غريب لفاهم موادعة معها أتت في التراجم وفيه اكتساب المال إلا لظالم كذا الفيء يأتينا بعز المغانم

فمبدأ وحى الله جاء نبيه وإن كتاب العلم يذكر بعده وما بعد اعلام سوى العمل الذي ومبدؤه طهرأتي لصلاتنان لصلاتنا وبعد صلوة فالزكوة تبيعها روايته جاءت بخلف بصحة وفي الحج أبواب كذاك بعمرة معاملة الإنسان في طوع ربه وأنواعها في كل باب تميزت فجاء كتاب الرهن والعتق بعده كتابة عبد ثم فيها تبرع كتاب شهادات تلى هبة حرت وكان حديث الإفك فيه افتراؤهم وكم فيه تعديل لعائشة التي كذا الصلح بين الناس يذكر بعده وصلح وشرط جائزان لشرعه كتاب الوصايا والوقوف لشارط معاملتا رب وحلق كما مضيٰ وجزيتهم بالعقد فيه كتابها كتاب الجهاد جهد لإعداء كلمة فيملك مالى الحرب قهرا غنيمة

أتى في البخاري حكمة في التراجم

مقابلة الإنسان بيد المقاسم تراجم فيها رتبة للأكارم وما قد جرئ حتى الوفاة لخاتم تخص كتاب الله يا طيب عازم وإن أولى التفسير أهل العزائم وإحياؤه أرواح أهل الكرائم حيوة أتت منه لطفل محالم ومن بعدها حسن العشير الملائم وفي النفقات أفرق ليسر وعادم ليجتنب الإنسان إثم المحارم كذا الذبح مع صيد بيان الملائم ومن بعدها المشروب يأتى لطاعم کتاب سر کتاب سر القرآن القرآن ما تی كتاب لمرضانا برفع الماثم ثم الخواتم كذا أدب يؤتى به بالكرائم به تفتح الأبواب وجه المسالم وتيسير أحوال الأهل المُعازم وللقدر اذكره لأهل الدعائم تبررنا بالنذر شوقا لخاتم كذا النذر في لج بدا من ملاحم مواريث أموات أتت للمقاسم وقد تمت الأحوال حالات سالم محاربهم فيها أتت حتم حاتم وفيه قصاص جا لأهل الحرائم بردته زالت عقود العواصم كذا حيل جاءت لفك التلازم

كتاب لبدء الخلق بعد تمامه فيه كتاب يخصهم وللأنبياء فضائل تتلو ثم غزو نبينا وإن نبي الله أوصىٰ وصية كتاب لتفسير تعقبه به وفي ذاك إعجاز لنا ودليلنا كتاب النكاح انظره منه تناسل وأحكامه حتى الوليمة تلوها كتاب طلاق فيه أبواب فرقة وأطعمة حلت وأخرى كأفكرمت وعق عن المولود يتلو مطاعداً وأضحية فيها ضيافة ربنا وغالب أمراض بأكل وشربه فبالطب يستشفى من الدا برقية بعده لباس به التزيين وانظره وإن بالاستئذان حلت مصالح وبالدعوات الفتح من كل مغلق رقاق بها بعد الدعاء تذكر ولا قدر إلا من الله وحده وأيمان من كتب وكفارة لها أحياء تتم وبعدها وأحوال فرائضهم فيها كتاب يخصها ومن يأت قاذورا تبين حده وفي غرة فاذكر ديات الأنفس مرتد ففيه استتابة وردة ولكنما الإكراه رافع حكمه



وفتنتها قامت فما من مقاوم كتاب التمنى جاء رمز لراقم وأخبار آحاد حجاج لعالم وسنة خير الخلق عصمة عاصم بمبدئها عطر ومسك لخاتم لحافظ عصر قد مضىٰ في التقادم وحسبك بالإجماع في مدح حاذم وناهيك بالتفضيل فاجأر لراحم تحرى صحيح القصد سبل العلائم بإسناد أهل الصدق من كل حاذم بإسناد اس عجابا لغانم اوجه تأتي عجابا لغانم إلى السنة المحتار رأس الأكارم يقارنها التسليم في حال دائم يقفون آثارا أتت بدعائم وفي بدئها والختم مسك الخواتم

وفي باطن الرؤيا لتعبير أمرها وأحكامها خلفا يزيل تنازعاً ولا تتمنوا جاء فيه تواتر كتاب اعتصام فاعتصم بكتابه وخاتمة التوحيد طاب ختامها فجاء كتاب جامع من صحاحها أتى في البخاري مدحه لصحيحه أصح كتاب بعد تنزيل كرها وقل رحم الرحمان عبدا موحدا وفي سنة المختار يبدي صحيحها وأنا تواحينا كتابا يخصه عسى الله يهدينا جميعا بفضله وصلىٰ على المختار الله ربنا وآل له والصحب مع تبع لهم بتكرير ما يبدو وتضعيف عده

تمت

حصه سوم تمام شد





الككال من الشيخ يكمر المناهم ا

تاليف

يثني المن المكان عَلَا المُكان المُكان

﴿ أَمْ أَبُرَمُوا أَمْرًا فَإِنَّا مُبُرِمُونَ ﴾ لله المدواله له دالله هدايت كامقاله مسلى به

# الأمر المبرم الأمر المبرم الإبطال المبحكم المحكم

اس رسالہ میں مولوی عمر کریم حنفی پٹنوی کے ان اخرابیات کامفصل جواب دیا گیا ہے، جو انہوں نے صحیح بخاری شریف کے ایک سو پچھتر (۱۷۵) روا ۃ پر کیا تھا۔

از تازه تاليفات

مولانا محمد ابوالقاسم صاحب

مصنف صراط متنقيم والعرجون القديم والرتح العقيم والخزى العظيم وغيره وغيره خلف الصدق مولانا مولوي محمد سعيد صاحب محدث (پنجابی ثم البناری) مرحوم ومغفور

مطبع سعیدالمطابع بنارس میں مصنف کے زیر اہتمام طبع ہوا

وسنواللوالزفن الزجيئو

حامدا ومصليا ومسلما

ديباچه

ان حینوں کا لڑکین ہی رہے یا اللہ ہوش آتا ہے ستانا دل کا

صح کا سہانا وقت ہے اور مشرقی افق کی طرف آفتاب کی زرد زرد شعاعیں دنیا میں پھیل رہی ہیں، نیم سحر کے جھو نکے اپنی انہا کو پہنچ کی ہیں، ادھرہم نہ بھی صحح بخاری شریف کی قدریس سے فراغت پائی ہے کہ ناگاہ ڈاک پیادہ نے ایک پیکٹ لاکر دیا، بڑے شوق سے اس کو صول آپ کہا دیکھا کہ ہمارے قدیم کرم فرما مولوی عمر کریم حفق (برعکس نہذ نام زنگی کا فور) کا رسالہ 'الکلام المحکم" ہے، جس میں صحح بخاری شریک کے ایک سوچھتر (۱۷۵) راویوں نہذ نام زنگی کا فور) کا رسالہ 'الکلام المحکم" ہے، جس میں صحح بخاری شریک کے ایک سوچھتر (۱۷۵) راویوں کرلا یعنی اعتراضات کیے گئے ہیں، ساتھ ہی دل میں خیال پیدا ہوں کہ عرصہ سے حضرات مقلدین کی جماعت سان تلم سے خون کے فوارے اڑا رہی ہے اور نو ایجاد ستم و جفا کی چھریوں سے جماعت حقد اہل حدیث کا طقوم جگر کا فے ڈالتی ہے، گویا وہ راہ زیست کی شوکر یا گزرگاہ عام کے پامال و پاشکن پھر ہیں، جس کو ہرخض کا پاؤں نکرا کرا کر کرمنون منت کرتا ہے۔

وہ گروہ المحدیث \_ کٹر الله سوادهہ جو کھی مرجع عالم اور طبائے کا کنات تھے، جس کے سراپا قدرت ہاتھوں میں رابع مسکول کی بے شار جا نمیں تھیں، وہی ستم زدہ غریب آج محروہ اور نفرتی باتوں کے مخاطب صحیح جیں، انہی کے کلیجوں پر زبان کی چھریاں اور قلم کے نیز ہے چل رہے جیں، انہیں کے ناکروہ گناہ کان مقلدین کی ناگوارآ وازوں کے سوئن جگر دوز سے رہتے جا رہے جیں۔ ہائے فتنے بلند جیں، پہاڑ مکرا رہے جیں، شعلے ہوئک کو گوئک کر سقف نیکوں کو جلد سے جلد پھوئکنا اور جلانا چاہتے ہیں، دلوں کا سمندر آزادی وترتی کی موجیں مار رہا ہے، مقلدوں کی طرف سے کیے کیے خول ریز اور زہر اگلنے والے پر ہے اور اخبارات ایک "اہل فقہ" امر تسر میں، تو دومرا "سراج الا خبار" جہلم میں \_ حصن حسین ند ہب اہل حدیث اور سے بخاری شریف پر حملہ کرنے کو جاری جیں، جن کی بد زبانی اور حیا سوز 3 جبلم میں \_ حصن حسین ند ہب اہل حدیث اور سے تھا، دل پر ہجوم طیش اور آئھوں پر ہجوم اشک نے قبضہ پالیا ہے،

2

www.muhammadilibrary.com

(الأمراليبرم لإبطال الكلام المعكم عناري (على المعكم عناري (على المعكم الم

جذبات موج مارنے لگے، طوفانِ تخیل زورشور سے اٹھا اور سمندر کے اٹھے ہوئے بخارات کی مائند فضائے و ماغ پر چھا گیا، آخری تخیل جو کامیابی کی صورت میں فلاہر ہوا، وہ ''الکلام المحکم" کے جواب لکھنے کا خیال تھا، جو سیح بخاری کے مطلع حقیقت سے الزاماتِ مخالفین فیصوصاً مولوی عمر کریم۔ کے گرد و غبار کو دور کر کے بخاری شریف کے چہرہ کا کھرا رنگ اہل نظر کو دکھائے اور گرم جوش و منجلے حریفوں کو طنطنہ کوس جلال سے آشنا کرے کہ:

ہمیں کیا اشقیا کو گر بخاری سے عداوت ہے اصادیث نبی سے فیض اٹھائے جس کا جی چاہے بخاری اپنی رہبر بعد تنزیل سادی ہے قیاس و رائے کو رہبر بنائے جس کا جی چاہے بخار آگ ہے ہے بے وینوں کو بس نام بخاری سے محل باغ بنی سے خار کھائے جس کا جی چاہے

الحمد للدكد السخيل في خاند وماغ في الكر صورت ظهور اختياركى اور خيالى رساله موسومه به "الأمر المسرم المسرم المسلام المحكم" اصل وجود من آگيا۔

اب حضرات مقلدین اس کو بنظر انصاف ملاحظہ کریں اور پنی بدکرواری پر آٹھ آٹھ آٹھ آنو بہا کیں۔ نیز یہ بھی عرض ہے کہ آپ حضرات اپنی زبان وقلم کی طغیانی کو روکیں، امام بخاری پراعتراض کرنا چھوڑ دیں، صحح بخاری پرنکتہ چینی کرنا جامہ تہذیب اور لباس ادب سے باہر ہونا ہے، جو مقتضائے جہالت و حرفیت ہے، آ دمیت وانسانیت کو ایس باتوں سے شرم آتی ہے، کوئی ذی ہوش اور عالی نظر شخص آپ کی تحریروں کو پڑھ کر آپ کی نسبت ہر گز عمدہ رائے قائم نہیں کرسکتا، چنانچہ مجھے بھی معلوم ہے کہ یہ تحریریں منصفانہ جانچ و پڑتال کا فرض اوا کرنانہیں چاہتیں، بلکہ بیدائس زہر یلے مادہ سوادی کے بخارات ہیں، جو مدت سے مقلدین کے اعصاب اور شرائین میں دوڑ ہے چھر رہے ہیں، اس ذہن میں ہو مدت سے مقلدین کے اعصاب اور شرائین میں دوڑ ہے چھر رہے ہیں، اس دیٹوں کا گروہ ان پرکانوں کا شکار ہور ہا ہے، جن کا وہ صحیح مستحق نہ تھا، بیگروہ اس دیشوار اور پُر از فتنہ وشر زمانہ میں اس مظلوم کے مانند ہے، جو ظالم کے قہر آلود ستموں کو سبتا ہے اور آسمان کی طرف نظر اٹھا کر بس ایک سرد آہ مجر کررہ جاتا ہے۔

میں مانتا ہوں کہ اس چن میں اگلی ی بہار اور بہار میں پہلا سا سال نہیں رہا۔ اس اجڑے ہوئے باغ کے فئی بند یا اس سے مذہب کے بانی مبانی آنخضرت مُلَّاثِمُ حظیرہَ قدس۔ جنت۔ میں آ رام کر رہے ہیں، دیدہ ورتماشا سُول کا وجود ناپید ہوگیا، اجنبی نظارہ بازوں کے بوالہوں ول تماشائے گل سے سیر ہو چکے، عنا ول ہزار داستان اور قمریان خوش

دفاع صحيح بخاري

الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم ﴿ الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم ﴾

آ ہنگ، جن کے خوش آئند نغے کانوں کو سرور اور دلوں کو فرحت و ابتہاج کا نور بخشتے تھے، امتداد زمانہ سے خاموش ہوگئے، جس طرف دیکھوادای کا ساں اور وحشت کا سناٹا چھایا ہوا ہے، آتش کدہ عرب کی شعلہ ورآگ ۔قرآن مجید اور حدیث شریف۔ اُبردالمما لک ہند میں آکر اصلی حرارت و التہاب (شعلہ زنی) سے الگ ہوگئ، اس آگ کے شرارے ( اہل حدیث ) بجھ بجھ کر را کھ ہو ہو کر ڈھیر ہوگئے، لیکن حریفوں (مقلدوں) کوخوب یاد رکھنا چاہیے کہ اہل حدیث اس بجھ جانے پر بھی آتش نہ خاکشر ہیں، قرآن و حدیث مضبوط لکڑی کی دیر پا آگ ہے، چھوں کی آگنہیں کہ ایک لیکا اٹھا اور پچھ نہ تھا۔

میں ہے کہتا ہوں کہ اگر مقلدین باشندگان ہند کے تیز اور پھرتی بازکٹر ہارے اس غریب (جماعت اہل حدیث) کے درخت زندگی کا برگ و بار کاٹ ڈالیس اور کاٹ کر اس کے بے برگ و بار ٹھونٹے کوظم وستم کی آگ میں جلا کر خاکستر کر دیں، جب بھی وہ تہہ خاکستر شرارہ مقلدین بند کے خرمن ہستی کو پاک وصاف نہیں چیوڑے گا۔ فدہب اہل حدیث کوئی نیا فدہب نہیں، بلکہ باعتبار وجودِ مقلدین فدیج ہے اور جس طرح ہسلیوں میں انگلیوں کا جوڑ ہے یا گوشت سے ناخن کا اتصال، ای طرح اس سے فدہب کا وجود ہندوس سے وابستہ ہے، اس میں تفرقہ ڈالنے کا تخیل موج وسمندر کی ہم آغوثی اور رفعت و آسان کی ہم کناری دور کرنے کا تخیل ہے، ونوں محال، دونوں ناممکن اور دونوں طاقت انسانی سے باہر! کیس مقلدو! نام کے حفیو! اپنے باطل ذہن میں فقہ کے عامی میں نہایت نیک نیتی اور نہایت صاف ولی سے کیس مقلدو! نام کے حفیو! اپنے باطل ذہن میں فقہ کے عامی میں نہایت نیک نیتی اور نہایت صاف ولی سے کیال کو د ماغ سے نکل دو، ورنہ یا درکھو:

أنا صخرة الوادي إذا ما زوحمت

وإذا نطقت فإنني الحوزاء •

یہ بھی یاد رہے کہ بآسانی ممکن تھا کہ میرا تلم بھی بختی اور تیزگا می سے دشوار گزار منزل طے کر کے پنم ستوں کو صدات ہوشیار باش کی ٹھوکر لگا تا اکیکن ان ناگوار چوٹوں کا خراش دل کے ناسور ہوجانے کے ماسوا کیا نتیجہ؟ جس کے لیے خود کو مقلدین کا ہم قدم وہم آ ہنگ بناؤں! خدا کا شکر ہے کہ تہذیب وصداقت ہم جماعت اہل حدیث کی فطرت کا مارہ نازے ، دغا بازی وحیلہ گری سے مصفا ومبرا ہے۔

ما ابل حديثيم و دغا را نخناسيم صد شكر در ندبب ما حيله وفن نيست ூ

جب مجھ سے کرایا جائے توشل وادی کی چٹان ہوں اور جب میں بولوں تو میں ہی جوزا ہوں۔

ہم الل حدیث ہیں اور دھوکد وینانہیں بہپانے ،صد شکر ہے کہ ہمارے مسلک میں حیلہ سازی اور فنکاری نہیں ہے!

# www.muhammadilibrary.com (مَا عَ مَجُعُ بَوْارِي ( عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

ابل حدیث حضرات کی خدمت میں:

اب ہم اپنے المحدیث بھائیوں ہے بھی التماس کرتے ہیں کہ دیکھودیکھو چونکو، خوابِ تغافل سے چونکو، تہتے ہو اور حریف ہتھیار بند، افسوس تمہارے خانہ عمل میں صفر کاعمل ہے اور صدافسوس کہتم نے اگلی آن بان کھو دی، تمہاری 5 کشتی حیات گرداب فنا میں چکر کھا رہی ہے، باد مخالف کا زور ہے، بحیرہ ہند سے لہروں کا طوفان اٹھ اٹھ کرآ سان سے عکرا رہا ہے، نہنگ اور مردار خوار آبی جانور منہ بھاڑے تا زنظر لگائے ہوئے ہیں، دیکھومقلدین کی طرف سے کیسی تاہر تو رہتے ہیں، ویکھومقلدین کی طرف سے کیسی تاہر تو رہتے ہیں، افتر کوششیں ہو رہی ہیں، اشتہار پر اشتہار، رسالہ پر رسالہ، پرچہ پر پرچہ، اخبار پر اخبار ہمیشہ شائع ہوتے رہتے ہیں، ایک تم ہوکہ تمہاری طرف سے پھنہیں ہے!

دوستو! اگر دنیا کی دیوی پر کیسہ ہائے زر و جواہر نجھاور کر رہے ہو، تو تم اپنے پیارے اور سیج ندہب کی حمایت کرنے والے صاحب تصانیف علاء اہل حدیث کے رسائل چھپوانے کا انتظام کر دو ، طباعت کے بعد ان کی اشاعت کراؤ، وہ وقت آ گیا ہے کہتم سے پوچھاجائے: ہے

أترضى صناديد الأعارب بالأذى

وتغضي على ذل الكماة الأعاجم

اللی ومولائی! تو که برپا کننده انجمن الجم اور زیب دینده انجمن دنیا به مردم ہے، اپنے فضل و کرم اور تائید غیبی سے اپنے سے دین کے اپنے سے تابعدار گروہ اہل حدیث کو ہمیت دونی رات چوگی ترتی، رونق و برکت اور اثر عطا کر اور ہمیشہ ان کو غالب اور ان کے مخالفوں کومغلوب رکھ۔ اللهم انصر خارد لا تنصر علینا!

شد ختم بر حديثِ تو آخر سين ما • باشد کلينِ نام تو مهر دبانِ ما •

خاكىسار

محمد أبو القاسم

بنجابي الأصل بنارسي الوطن مصنف رساله هذا

تیری بات پر ہمارا آخری بیان ختم ہوا، تمہارے نام ہمارے مندکی مہر کا محمینہ ہوا۔

کیا سرداران عرب تکلیف پر راضی موجا کیں گے اور مجمی سرداروں کی ذلت پرچشم پوٹی کریں گے؟

وفاع مح بخارى المحكم ال

مسوالله الرفطن الرجيني

وكم من عائب قولا صحيحا رآفته من الفهم السقيم •

المحمد لله على ما علمنا بالقلم ما لم نكن نعلم، فأعربت الألسن عما رسم في الضمائر من المحكم، ونبهنا بآثاره على سلوك الطريق الواضح المعلم، وسلك بنا من لطفه العليم مسلك الإحسان والنعم والكرم، وصلى الله على سيدنا محمد نخبة الكرام ولبنة التمام وسلم، الذي أضاح بنوره سواد العرب ومراد العجم، وعلى آله الجهابذة وصحبه الأساتذة، خيرة الخيرة في الأمم، وعلى محدثي أمته المرحومة الذين هم المشار إليهم بقوله: "اتبعوا السواد الأعظم"، كخصوصاً على سيد الفقها والمحدثين الإمام الهمام البخاري رحمه الله تعالى الذي أحيى سنن النبي الأكرم، والذي ظهرت الوار هدايته للناس في حوالك الظلم، وعلينا معهم برحمتك يا أرحم الراحمين ارحم، أما بعد:

حضرات ناظرین والاتمکین! فاکسار نے اسے کیالات کا سچا فوٹو مختر طور پر دیباچہ میں تھینے کر دکھلا دیا ہے، اس لیے یہاں مزید کی تمہید کی ضرورت نہیں، ہاں اس قدر بتلانا خروری ہے کہ ہمارے مقابل مولوی عمر کریم کو دعوائے سیادت کے باوجود، جو شاید داڑھی مونچھ ہر دو کے صفایا کی وجہ سے ہو، کیوں اس قدر امام بخاری اور ان کی جامع صبح بخاری سے ضد ہے؟ بچ پوچیں تو ہم کو اس کا جواب دینے کی ضرورت نہیں، اس لیے کہ بات بالکل صاف ہے، چونکہ بمصداق مشہور '' گھر کا جمیدی لئکا ڈھائے'' امام بخاری راس نے ان کی فقہ کو بالاستیعاب علی وجہ الکمال حاصل کر بمصداق مشہور '' گھر کا جمیدی لئکا ڈھائے'' امام بخاری راس کے بمقابلہ احادیث صبح میں کی آراءِ فاسدہ اور آفکار کاسدہ کی قلعی کھول دی، اس لیے آپ کے ''بعض الناس'' نے ان کے دلوں میں کسلیلی ڈال دی اور ان کے خیالات یکبارگی پھر گئے، گویا کایا ہی پلیٹ گئ، اور چونکہ امام بخاری راس کے کار بمارک فقہ خنی پر بالکل صائب تھا، اس لیے بقول ۔ ع:

اندھے کو اندھیرے میں بہت دور کی سوجھی ان حفیوں نے جامع صحح کے ثقات رواۃ پر بھی اعتراضات جمانا شروع کر دیے اور ع۔

کتے بی لوگ درست بات میں عیب جوئی کرنے والے ہوتے ہیں، جبکدان کی اصل مصیبت بیارعقل ہوتی ہے!

② سنن ابن ماجه: كتاب الفتن، باب السواد الأعظم، رقم الحديث (٩٥٠) قال البوصيري في الزوائد: "في إسناده أبو خلف الأعمى، واسمه حازم بن عطاء، وهو ضعيف، وقد جاء الحديث بطرق في كلها نظر، قاله شيخنا العراقي في تخريج أحاديث البيضاوي-" يميز ويكهين: السلسلة الضعيفة (٢٩٨٨)

www.muhammadilibrary.com

(فاع سمح بناری (406 هـ (406 المعدكم المعدد ا

كے سيح مورد بنے، چنانچدرساله "الكلام المحكم"جس كا بم جواب دينے بيٹھے ہيں، اى كانموند م، جيسا

كه بم نے عرض كيا، ان حفيول كے ايسے بى كارناموں كى طرف كسى نے اشاره كيا ہے۔

وكم من عائب قولا صحيحا وآفته من الفهم السقيم

اس لي اب من بفضل الله و نصره وعونه وصونه اليخ الم كو جواب ك لي الها تا بول والانتماس من كرام الناس أن يعفوا الزلل، ويسدوا الخلل، لأن جهد المقل مشكور، وباذل الوسع معذور، اللهم أنت الهادي، وعليك اعتمادي، وبك في كل الأمور استنادي، أنت عضدي ونصيري، بك أحن وبك أصول، فكن لي جاراً من شر من عاداني من المعاندين، واحفظني من فتنة الشيطان وحزيه كما تحفظ عبادك الصالحين، وانصرني على عدوي وعلى عدوك وعدو نبيك وعدو المحدثين، واجعل لي لسان صدق في الآخرين، رب اشرح لي صدري ويسرلي أمري، اللهم أيدني برنج القدس!

واضح ہو كەمغرض كا قول "قوله" اوراس كا جواب "أقول" ئے تعبیر كیا گیا ہے، تاكه ناظرین آسانی سے طرفین كى تحریروں میں املیاز كرسكیں، والأن أشرع في المقصود سنو كلا على واهب النحير والحود۔

hu.

7

www.muhammadilibrary.com وَاعَ ثُنَّ بَنَارِي الْمُوالْمِيرِهِ لِإِبطَالِ الْكَلَامِ الْمِعْكُمِ لِيُ

**قتو له**: الحمد لله و سلام على عباده الذين اصطفى\_

أفتول: واه جناب! پہلے ہی ہم الله غلط، آپ نے احكام قرآنی، جو محفوظ ہیں، ان كو بھی ترك كرديا! حالانكه قرآن كا تحكم ب: ﴿ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَ سَلِّمُوْا تَسْلِيْمًا ﴾ [الاحزاب: ٥٦] اور آپ نے "والصلوة" كوارُا ہى ديا، اى وجہ سے مقدمہ ابن صلاح (ص: ٩١) میں ہے:

"ويكره أيضا الاقتصار على قوله: عليه السلام" انتهي<sup>0</sup>

يعى صرف" عليه السلام كمنا اور "الصلوة" ندكهنا بيهى مروه بـ

کونکہ قرآن کے خلاف ہے، لیکن آپ تو مقلد ہیں، جن کے بائیں ہاتھ کا بیکھیل ہے، جس کی تفصیل آگے آئے گی -رع-

ای کار از تو آید میردال چنین کنند ●

قتوله: ندایخ مین اس قدرعلمی لیاقت دیکها تها که دو چارورق کی کتاب لکه کر.....الخ

افتول: میں نے رسالہ "العر حون القدیم" میں کیسی کچی و جدالی پیشین گوئی پہلے ہی کر دی تھی کہ آپ کی کم مائیگی اور قلت علمی نے آپ کو ان اشتہار بازیوں پر مجبور کیا ہے، آپ علم سے بالکل یہ شنا اور کورے ہیں، المحمد للہ کہ اس کا خود آپ کو بھی اقرار ہے، پھر یہ بتلا یے کہ آپ کو کیوکر الی جرائت ہوئی کہ امام بخاری واللہ: پر اعتراض کرنا شروع کر دیا؟

کیا بھی تونہیں کہ دچھادڑ کی آ کھواور آفاب سے مقابلہ "والا معالمہ ہوا؟ مشس مجمدی فی نے آپ کی شان میں بھی کھوا تھا۔ یہ ساری عرماں

بدی بے علم کی وہ ساری کرما کرمیاں ہوگئیں کافور کیسا سرد و پالا ہوگیا سفلۂ و کم ظرف کرتا تھا بخاری پر جو جرح کھل گئی کم مائیگی ظاہر رذالہ ہوگیا

مقدمة ابن الصلاح (ص: ١٠٥)

<sup>🛭</sup> يتمبارا بي كام ب،مردى ايباكرتے ہيں۔

یعنی مولوی محمد پوسف صاحب مش محمدی ایدیثر اخبار ' اہل الذکر'' جنہوں نے مؤلف بڑھنے کے رسالہ ''العر جون القدیم " پر اپنی تقریظ میں ندکورہ بالا اشعار لکھے تھے، بوری نظم فدکورہ رسالہ کے آخر میں ملاحظہ کریں۔

www.muhammadilibrary.com

(الأمر العبور لإبطال الكلام المحكم (على المحكم على المحكم ا

فتوله: اوراس تصنيف كواپني شهرت اور نام آوري كا ذريعه بنا در.

افقول: جناب! کیاآپ کا بیمقصود ندتها؟ یج کہے گا! ہم سے سنے، اگرآپ ایبا ندکرتے تو کوئی آپ کو جانتا

بھی نہیں۔۔

کس نمی پرسد که بھیا کون ہو پاوَ ہو یا ڈیڑھ ہو یا پون ہو

میں سچ کہتا ہوں کہ آپ کا اصلی مقصود اور ذاتی ارادہ یمی تھا کہ مجھے بھی لوگ مولوی اور صاحب تصنیف کہیں، 8

میری بھی شہرت ہو، ورنہ آپ باعتبار علمی بضاعت کے ویسے ہی ہیں، جیسا خور آپ نے لکھا ہے۔

شہرت کے ہم حریص ہیں عزت سے نہیں کام برنام گر ہوں گے تو کیا نام نہ ہوگا

فنوله: ہرشمر وقریداور کوچہ و بازار کی عمل بالحدیث کا شور بلند ہے۔

ا فاقتول: الممدللة كه مقلدين كى تابو تو ژكوشي ك باوجود بهى ان كى بى بى تقليد برقع اوژه كرسيد هے أسفل السافلين كو چلى في اور بيد حضرات منه ديكھتے ہى رہ گئے ، چہ خيداس كا آپ كوخودا قرار ہے كہ ہرشہرو قربياوركوچہ و بازار شرعل بالحديث كا شور بلند ہے، آج خدا كا وہ ارشاد پورا ہوگيا:

﴿ يُرِيْدُونَ لِيُطْفِنُوا نُوْرَ اللهِ بِأَفُواهِهِمُ وَاللهُ مُتِمَّ نُوْرِةٍ وَلَا كَبِرة الْكَهِرُونَ ﴾ [التوبه: ٢٣] خدا كرے كمر كمر عمل بالحديث كا شور بلند بوجائ اور تقليد كا وجود الله الله

عيداً قال آمينا!

فتوله: عمل بالحديث تو ايك الجيمى بات بكد برمسلمان يرفرض وواجب بـ

أفتول:

بدم منفتی و خور سندم عفاک الله نکو سنفتی 🗨

جب آپ کوخود بیا قرار ہے، تو بھر تقلید کے پیچھے کیوں اس قدر ہڑ کر'' کوہ کندن وکاہ برآ وردن' کھی کے مصداق بنتے ہیں، اس لیے کہ عمل بالحدیث کو آپ فرض و واجب بتلاتے ہیں اور بی تقلید کے منافی ہے، کیونکہ عمل بالحدیث اور تقلید میں تناقض اور تباین کئی ہے، پس ایک ہی شخص عامل بالحدیث اور مقلد فہیں ہوسکتا، کیونکہ اجتماع نقیعسین لازم آئے گا، جو محال ہے، لہٰذا آپ کی تحریر سے معلوم ہوا کہ جب ہر مسلمان پر عمل بالحدیث فرض ہے، تو تقلید کا ترک بھی

برا کبه کرخش بورے ہو! تہمیں اللہ معاف کرے، اچھا کہہ!

کودا بہاڑ نکلا تکا!

www.muhammadilibrary.com

(فاح مجمع بخاري (409 عن المعراليوم لإبطال الكلام المعكم على المعراليون المعكم ال

اب برفرض ہوا، گویا آپ نے اپنی اس تحریر سے خود ہی اپنے ان دواشتہار نمبر ۳-۲ کا جواب دے دیا، جس میں آپ نے تقلید کی بابت خامہ فرسائی کی ہے، اس کو کہا جاتا ہے، : "الكذوب قد يصدق " بھی جھوٹا بھی كہد ديتا ہے ، ج، ديكھو خداكى شان!

قوله: اس زمانه كي مل بالحديث كا اصلى مقصد يبى (رسول الله كى المنت اور حقارت كرنا) ب اور اس كا مجوت ان كى كتابول (تقوية الإيمان) كود يكيف سے بخوني ال سكتا ہے۔

أفتول: بالكل غلط اور سفيد جموث بهي نبيل بلكه بيسياه جموث ب، بهلا عامل بالحديث ايباكر كية بير؟ بير بالكل ان كي شان كي خلاف اور ان يرافتر اءاوراتهام به، وه توبيكت بير \_ \_

يا صاحب الحمال و يا سيد البشر من وجهك المنير لقد نور القمر

لا يمكن الثناءُ كما كان حقه بعد از خدا بزرك توئ قصه مختصر

اگر اسی کا نام حقارت و اہانت ہے تو ہے جیثم ماروثن دل ما شاد 🔔

چیم بد ایش که برکنده باد پیب نماید شیرش در نظر 9

بلكه من بوچيونو حفرات مقلدين بى آنخضرت نافياً كالنت وحقارت كرتے بين كه آپ كو عالم الغيب اور

ورجه بشريت سے پرے درجه الوجيت پر بھتے ہيں، العباذ بالله الى الكي مين النا چور كوتوال كو دائے!

ا بنا الزام بم بر؟ واه جناب واه! بال تقوية الإيمان كي ايك بي كيى، تقويد الإيمان ميس كهيس بهي كوكي ايبا لفظ نهيس

ے، جس سے آنخضرت تالیکا کی اہانت ہو، بدایس کتاب ہے کہ "من تر که فقد غوی" 🖲

اگر آپ کوشک ہوتو سننے میں آپ کوایسے معتبر شخص کا قول سناؤں کد''اگر سے شک آرد کا فر گردد'' میری مراد اس سے حضرت مولانا رشید احمد صاحب حنق کنگو ہی اولائے ہیں ، آپ فرماتے ہیں:

" بندہ کے نزدیک سب مسائل اس کے صحیح بیں اور اگر کتاب کے خلاف عقیدہ رکھتا ہے تو وہ مبتدع فاس ہے اور تمام تقویة الا یمان برعمل کرے۔ " (دیکھو: قاوی رشیدیہ: ۱۳/۱)

معلوم ہوا کہ آپ کا ایسا لکھنامحض غلط اور سراسر کذب و بہتان ہے، نیز بیآپ کی قلت علمی، جس کی بابت آپ

9

اےصاحب جمال! اے سردار انسانیت! تیرے روثن چیرے سے چاند منور ہوا، کما حقد تعریف ندمکن ب، قصد مختمر، خدا کے بعد تو بی عظیم ب۔

خراب آ نکھیں ہنر بھی عیب لگتا ہے۔

جس نے اس کو چھوڑا، تو وہ یقیناً گمراہ ہوگیا۔

اگر کی کوشک ہوا تو وہ کا فر ہوجائے گا۔

www.muhammadilibrarv.com وفاع صحح بخارى ﴿ كُونِ ﴿ 410 ﴾ ﴿ الأمر المبدم لإبطال الكلامر المهحكم ﴾

کوخودا قرار ہے، کی بین دلیل ہے۔ ہے

يه عقيده کي خرالي کهه تو دو کيے بني غیر کو مجرم بناتے تھے یہ گت اٹی بنی

**عنو له**: زیاده مطلوب امریه ہے کہ امام ابوحنیفہ د<sup>ارا</sup> اندان کی فقہ کی امانت کی جائے۔

**اُ هنو ل**: بدیجی صرح غلط ہے، مناقب ابو حنیفہ اِٹلٹنا ہے شار میں، لیکن ای قدر جہاں تک صحیح ٹابت ہوں، نقطہ کو دائرہ بنانا بیخود کسرشان ہے، جو مقلدین کیا کرتے ہیں، بفضلہ ہم لوگ اس سے بالکل بری ہیں، باتی رہی جرح و قدح! نوبہ محدثین کا کام ہی ہے، اس کواہانت نہیں کہا کرتے ہے۔

مثارُخ میں جو بھے نکلا جہا

ائمَد ميں جو داغ ديکھا بنايا

باقی رہی ان کی فقہ! پیہ ہمارا عام اصول ہے کہ فقہ جس کی بھی ہو، اگر قرآن و حدیث کے موافق ہے، یا ان کے مخالف نه ہوتو اس کو قابل عمل سمجھتے ہیں، وگر نہیں کھوشاہ ولی اللہ صاحب وصیت نامہ میں فرماتے ہیں:

"دائما تفريعات فقهيد را بركتاب وسنت عرض نمود، آنچه موافق باشد در جيز قبول آور دن و إلا كالاح بدبريش

خادند دادن " 🛈

اور يرى مقتفائے انصاف ہاور يرى معنى ہے: "اتر كو قولى بحير الرسول"كا

( قول النام ابو حنیفه منقول از تفسیر مظهری)

0

پس آپ کا ایبا لکھنا کہ'' نقه کی اہانت ان کومطلوب ہے،''محض اتہام بے جاہیے۔

جمت الفت اغیار ہے بے جا ہم پر

سیحے باور نہ رقیوں کی بنائی ہوئی بات

قوله: این مسئله فقه کوچهوزا، اگرچه وه مسئله دوسری حدیث سیح کے موافق تھا اور وه حدیث جواس کے مخالف تھی، بایداعتبار سے ساقط تھی۔

أفتول: كياآب ني يتمجما بكنقه كل مسائل مديث كموافق بين؟ چنانچة إلى عبارت سايا بى مترقع موتا ب، تو ذيل كمسكله كموافق كوكى حديث بيش يجيء:

- وصیت نامہ (ص: ۵) بمیشہ فقہی فروعات کتاب وسنت پر پیش کرنی چاہئیں، جوان کے موافق ہواہے قبول کر لینا جاہے۔
- إيقاظ همم أولى الأبصار للفلاني (ص: ٥٠) إرشاد النقاد للصنعاني (ص: ١٣٢) القول المفيد للشوكاني (ص: ٥٤) عقد الجيد للشاه ولى الله (ص: ٢٢)

ر وفاع سح بخارى ( المعكم ) ( المعكم ) ( الأمر المهرم لإبطال الكلام المعكم ) ( الأمر المهرم لإبطال الكلام المعكم ) ( الأمر المهرم لإبطال الكلام المعكم ) ( الأمر المهرمة أو ميتة ولم ينزل لم يفسد صومه ولا يلزم الغسل " (فناوى قاضى عان: ١/ ٥٠٠) ومن المعرب في ا

" إن اولج بهيمة أو ميتة ولم ينزل لم يفسد صومه ولا يلزم الغسل " (متاوئ قاضي عان: ١/ ٥٠٥) لين كى نے جانور يا مرده سے وطی اور دخول كيا اور انزال نه ہوا، تو نه اس كا روزه تُوٹنا ہے اور نه اس پرغسل فرض ہوتا ہے۔

اس مسئلہ کا ماخذ قرآن وحدیث ہے بتائے!

ورمختار (ص: ١٦) میں ہے:

کہیے جناب! آپ کو مبارک ہو! بتائے اس میں کوئی آیت یا حدیث نص صریح ہے؟ یہ تو ''مشتے نموند از خروارے'' 3 عام مسائل فقہیہ سے ، اگر فاع برام ابو صنیفہ رشاشہ کا مسئلہ سننا چاہتے ہیں تو سنیے:

معط، جونقة کی معتبر کتاب ہے، میں منقول ہے کہ زانیے عورت کی کمائی امام ابوطنیفہ برالتے کے زویک حلال طیب ۔ بتلا ہے! یہ کس محج حدیث کے موافق ہے؟ اگر آپ این مسائل فقہید و کیھنے کا شوق ہو، تو ہمارا رسالہ " سعبد فی رد التقلید " کے آخر میں پچپیں مسائل کا اشتہار ملاحظہ فرمانے اور اس کے موافق کوئی قرآنی آیت یا حدیث محج نص مصریح چین فرمائے، ورندا ہے خیال فاسد سے باز آ ہے اور ہم نے سائل فقد کی بابت محدثین کا جواصول اور کھھا ہے، اس کو تشاہ کے بیجے، سمجھا کے نہیں جناب!

> دور کر للہ سے غفلت کا پردہ دور کر کچھ کجھے اپنی خبر اے بے خبر ملتی نہیں

فتوله: غضب توبيه بواكه بمقابله احاديث ك، جوغير محفوظ بين، احكام قرآني بهي، جومحفوظ بين، لرك ك عان يكله

ا فقول: ایما کرنے والے حفی حضرات ہیں کہ نص قرآن کے صریح ظاف عمل کرتے ہیں، ویکھنے قرآن مجید میں ہے: ﴿ مِنْ فَتَیاتِکُمُ الْمُؤْمِنَٰتِ ﴾ [السار: ٢٠]

یعن اگرتم آزادعورتوں سے نکاح کرنے کی طاقت نہیں رکھتے، تو تم ایماندارلونڈیوں سے نکاح کرلیا کرو۔

نيز ويكيس : الفتاوي الهنديه (۱/ ۲۲)

<sup>. 8</sup> الدر المختار (١/ ٩٥)

<sup>🛭</sup> ڈھیر ہے مٹھی بھر۔

وفاع سي بخارى (فاع سي بخارى) (عالم المعكم الأمر المهرم لإبطال الكلام المعكم )

اس آیت میں خدا نے عام لونڈیول سے نکاح کا حکم نہیں دیا، بلکہ ایماندار کی قید لگائی ہے، لین ایمان والی

کونڈیوں سے نکاح کا تھم دیا ہے، حنفیہ کہتے ہیں کہ کا فرلونڈیوں سے بھی نکاح کرسکتا ہے۔

و کھنے! احکام قرآنی کی س نے مخالفت کی؟ ہاں اور بتلائے حفیہ کے نزدیک مہریس جو دس درہم کا تعین ہے 🏵

قرآن مجدى كس آيت سے يقين فابت موتا ہے؟ بتلا يے احكام قرآنى كس نے ترك كيے؟!

ای طرح حفیہ کے بہت سے مسائل قرآن مجید کے صریح خلاف ہیں، خود آپ ہی نے اپنے رسالہ کے دیباچہ 11 میں قرآن مجید کا صریح خلاف کیا ہے کہ قرآن کا تھم آنخضرت مُلَّاثِيُّم پرصلوۃ وسلام دونوں سیمینے کا ہے اور آپ نے صرف "و سَلامؓ" ہی پر اکتفا کیا ہے، لیس یاد رہے کہ آپ نے بیاتہام، جو عالمین بالحدیث پرلگایا ہے، محض بے جا

اور غلط ہے۔

جھوٹ ہے باتوں سے باز آؤ خدا کے واسطے حیب رہو ہی منہ نہ کھلواؤ خدا کے واسطے

ن اور چونکدا کشر مسائل نقهه کے خلاف احادیث لائی حاتی تھیں...الخ

افقول: جناب من! آپ صرف انہیں مسائل پر اور لکھے گئے ہیں، موافق حدیث نص پیش کردیں، تو ہیں آئ ہے عہد کرتا ہوں کہ مسائل فقہید کے خلاف احادیث پیش کردن گا۔ ایھی مزید فقد کے مزیدار مسائل کو تو رہنے دیجئے، اگر کہیں آپ نے ان چیس مسائل کے موافق جو "المتنقید" کے آخر میں لکھے ہیں، احادیث پیش کردی، تو "نور علی نور" میں آپ کا بہت ممنون ہوں گا، ورند!

ب بی بی کہو اگر نہ بنا تم سے پچھ جواب

می بر منه جمال کو دکھاؤ گئے یا نہیں پیر بھی یہ منہ جمال کو دکھاؤ گئے یا نہیں

قوله: لين اردوزبان من كتاب "سيرة النعمان "ايك جامع كتاب مولى ب-

أفنول: اس كاجواب باصواب "حسن البيان" ال يه كهيل زياده جامع اور مانع ب، آپ ذرا اس كا مطالعة و كري! چونكه جوبا تيل آپ في سيرة النعمان" يه كهيل، ان كامعقول جواب "حسن البيان" ميل بو چكا ب-اس لئ بم ال كا اعاده نبيل كرتے، آپ اس ميل ملاحظه فرما كيل -ع-

در فانہ اگر کس است یک حرف بس است 🏵

- البحر الرائق (٣/ ١١٢) تبيين الحقائق (٢/ ١١١) فتح القدير (٣/ ٢٣٥)
  - € البحر الرائق (٣/ ١٤٤) الهداية (١/ ٢٠٤) بدائع الصنائع (٢/ ٢٧٦)
    - اگرگھر میں کوئی ہے تو ایک ہی صرف کافی ہے۔

رفاع مح بخارى ﴿ 413 ﴿ 413 ﴿ الأمر العبوم لإبطال الكلام المعكم ﴾

فوله: احادیث کی تواریخی حالت پرنظر ڈالیے تو یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ حدیثوں کی کتابت پوری ایک صدی گزرنے کے بعداس وقت شروع ہوئی تھی .....الخ۔

افتول: اے جناب! آپ کومعلوم نہیں کہ کتابت صدیث کہلی صدی گزرنے کے قبل نہیں بلکہ آنخضرت تالیّن کے عہد مبارک ہی ہے اس کی ابتداء ثابت ہے؟ دیکھنے خود امام بخاری اپنی جامع صحیح میں "باب کتابة العلم" کے عہد مبارک ہی ہے اس کی ابتداء ثابت ہے؟ دیکھنے خود امام بخاری اپنی جامع صحیح میں "باب کتابة العلم" کے عدت ایک مرفوع حدیث لائے ہیں کہ آنخضرت تالیّن نے فتح کمہ کے دنوں میں خطبہ پڑھا، جس میں بہت سے مسائل صدیثیہ بھی بیان فرمائے، ایک میمنی فض ابوشاہ نے عرض کیا کہ "اکتب لی یا رسول الله "اے حضرت! مجھ کو بیا کھوا دیجئے، حضور نے فرمایا: "اکتبوا لاہی شاہ " یعنی اس کولکھ دو۔ و دیکھنے آنخضرت تالیّن نے خود تھم ۔ے کہ صدیثوں کولکھوایا۔ اس باب کے تحت امام بخاری دائلتہ بروایت حضرت ابو ہریہ دائلتہ حضرت عبداللہ بن عمرو دائلتہ کی بابت صدیث لائے ہیں: " فیانہ کان کے تب " میردیث آنخضرت نالیّن ہے سن کرکھ لیا کرتے تھے۔

انبیں حضرت ابن عمروکی بابت مندامات میں ہے:

"استأذن رسول الله عَن ألله عَن الكتابة عنه فأذن له "

ینی حضرت عبداللد نے آ مخضرت اللی سے آپ کی احادیث کصنے کی اجازت لے لی تھی۔

سنن الى داود ميں خود انہيں حصرت عبدالله بن عمرو كا مقوله منقول ﴿ :

"عن عبدالله بن عمرو: كنت أكتب كل شيء سمعته من رسول الله،" مِيَاتَيَّةُ انتهى. 

"عن عبدالله بن عمرو: كنت أكتب كل شيء سمعته من رسول الله،" مِيَاتِيَّةُ انتهى. 

يعنى حفرت عبدالله بن عمرو وَالْوُلْ سِكْ مِيل مُعْمِيد بوت بين - (ديكمو: تاريخ صغير للبحارى) 

يعبدالله بن عمرو وَالْوُلْ سِكْ مِيلِى صدى كے انقضاء سے قبل بن ثابت بوئى - اور سنے! فتح البارى بين ہے:

الله كتابت حديث بمبلى صدى كے انقضاء سے قبل بن ثابت بوئى - اور سنے! فتح البارى بين ہے:

- ◘ صحيح البخاري: كتاب العلم، باب كتابة العلم، وقم الحديث (١١٢) صحيح مسلم: كتاب الحج، باب تحريم مكة وصيدها وخلاها وشجرها ولقطتها، وقم الحديث (١٣٥٥)
  - عدرسابق
- مسند أحمد (٢/ ٤٠٣) نيز ريكيس: تقبيد العلم (ص: ٧٨) حافظ اين حجر والثين فرمات بي: " إسناده حسن" فتح الباري (٢٠٧/١)
- سنن أبي داود: كتاب العلم، باب في كتاب العلم، رقم الحديث (٣٦٤٦) ال عديث كوامام عاكم اور علامدالم إلى يوضم في في المحديث و٢٠٥٠) الله عديث كوامام عاكم اور علامدالم إلى يوضم في في المحديث والمرابع عنه المحديث والمحدد المحدد الم
- عبدالله بن عمروث في بهتر (۷۲) سال كي عمر مين ٢٥ ها يا ٢٩ ها من وفات بإلى و يكسين: التاريخ الصغير للبخاري (١/ ١٢٤) \* الإصابة لابن حجر (٤/ ١٩٢)

12



"أخرج ابن وهب من طريق الحسن بن عمرو بن أمية قال: تحدث عند أبي هريرة بحديث فأخذ بيدي إلى بيته فأرانا كتبا من حديث النبي رسين وقال: هذا هو مكتوب عندي" انتهى . • يعنى حسن بن عمرو بن اميد كمتم بين كه الو بريره كم سامنے ايك حديث بيان كى گى، تو وہ ميرا باتھ كر كر اين حديث بيان كى گى، تو وہ ميرا باتھ كر كر اين حديث بيان كى گى، تو وہ ميرا باتھ كر كر اين حديث بيان كى گى، تو وہ ميرا باتھ كي چند كا بين دكھلا كين اور فرمايا كه ديكھو يه ويا اين ميرے ياس كھا بوا ہے۔ ،

دیکھتے جناب! کہلی صدی نے قبل کی کی حدیث کی کتابیں کسی گئی تھیں، آپ جانتے ہیں کہ ابو ہریرہ کا کب انتقال ہوا ہے، علی اختلاف الروایتین ۵۵ مدیا ہے۔ میں آپ نے وفات فرمائی ہے۔ دیکھو: تاریخ صغیر للبخاری ♥ پس دیکھتے! کہلی نصف صدی ہی میں کتابت حدیث شروع ہو چکی تھی، اس کو بار بار ملاحظ فرما ہے! \_

ا چیم اشک بار ذرا دیکھ تو سہی موتا ہے جو خراب وہ اپنا ہی گھر نہ ہو

فتوله: جب بوجوبات مختلفہ (اربار پر سیرخود اس سے واقف ہیں) ایک برا وفتر اغالیط اور موضوعات احادیث کا انبار موجود تھا۔

أفتول: مين خود اس وجه سے واقف ہوں، آپ جمیاتے کیوں ہیں؟ سنے! یہ آپ کی فقہ کی بدولت ہوا، مقدمه ابن الصلاح (ص ٤٥١) میں ہے کہ ابوعصمہ آدرج بن ابی مریم ،جو ایک مشہور وضاع تھا، اس سے حدیث وضع کرنے کی وجہ بوچھی گئ، تو اس نے جواب دیا:

" إني رأيت الناس قد أعرضوا عن القرآن، واشتغلوا بفقه أبي حنيفة، ومغازي محمد بن إسحاق، فوضعت هذه الأحاديث حسبة " انتهى

- ◄ جامع بيان العلم (١/ ١٥١) فتح الباري (١/ ٢٠٧) حافظ ابن عبد البر والشف نے بيالفاظ وَكر كيے إين: "تحدثت عند أبي هريرة بحديث ... "
  - € التاريخ الصغير للبخاري (١/ ٩٩) الإصابة لابن حجر (٧/ ٤٤٤)
    - € مقدمه ابن الصلاح (ص: ٥٥) تدریب الراوي (١/ ٢٨٢)

حافظ ابن جرر شن وضع احادیث کے اسباب بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: " أو فرط العصبیة كبعض المقلدین " (نزهة النظر: ٥٢) لينى شدت تعصب جيسا بعض مقلدین کے ہاں ہوتا ہے۔ امام نووی شائند فرماتے ہیں: " احادیث وضع كر نيوالوں ميں ایك وہ گروہ ہے، جو اپنے فرہب كی لھرت و تا ئير كے ليے احادیث وضع كيا كرتا تھا۔" علاوہ ازیں امام سيولى شائند أكمل رائے ميں ہے كی شخص كا قول نقل كرتے ہیں كہ " ما وافق القباس الحجلي جاز أن يعزى إلى النبي بينيَّة " (تدریب الراوي: ١/ ٢٨٤، ٥٨٥) حافظ تخاوى شائند فرماتے ہیں: " احادیث وضع كرتے والوں ميں ایك گروہ ايسا ہے، جو انى آ راء كے ساتھ فتوكى دستے ہیں، چر جب حافظ تخاوى شائند فرماتے ہیں: " احادیث وضع كرتے والوں ميں ایك گروہ ايسا ہے، جو انى آ راء كے ساتھ فتوكى دستے ہیں، چر جب

عافظ عاوی ارتفظ کرمائے ہیں. احادیث و س کرتے واقوں میں ایک کروہ ایسا ہے، بوابی الراء کے ساتھ کو کا دسیے ہیں، چرج انہیں دلیل کی ضرورت پردتی ہے، تو احادیث گفر نا شروع کر دسیتے ہیں۔' (فتح المغیث: ۱/ ۲۰۹)

وفاع سي بخارى ( وفاع سي بخارى ) ( الأمر المبرم لإبطال الكلام المحكم )

'' یعنی میں نے لوگوں کو دیکھا کہ قرآن کو چھوڑ کر ابو حنیفہ کی فقہ میں مشغول ہوگئے، پس میں نے بیہ

حديثين باميد ثواب بنائين-''

و کھیے لوگ نقد برعمل کرنے کواپیا برا جانتے تھے کہ اس کے مقابلہ میں موضوع حدیثوں کے ماننے کواس سے

کہیں بہتر سجھتے تھے،اب فرمائے۔۔

دوست ہی اپنا دھمنِ جان ہوگیا حافظ نوش دارو نے کیا کیا اثر سم پیدا

**قنوله**: عبدالكريم جو حديث كا ايك مشهور وضاع گزرا بـ .....الخ ـ

13

افتول: معلوم ہوتا ہے کہ تم بھی انہیں کے بھائی ہو، کیونکہ وہ تو حدیث وضع کرتا تھا اور تم احادیث رسول الله طاقیا، جو جامع صحیح بخاری میں بیل اعتراض و تکتہ چینی کرتے ہو، تمہارا اور اس کا نام بھی ملتا جلتا ہے، کیونکہ عبدالکریم وعمر کریم میں قدرے فرق ہے۔ اور اوال موال

کھل گیا عشق بنان طرز سخن سے موکن اب مرتے ہو عبث بات بناتے کیوں ہو

فوقه: امام بخارى والله نف كى لا كه مديثون سے انتخاب كر كے سي بخارى تياركى ہے۔

أفتول: جزاك الله! بهت تُعيك ب، يهال آپ في ان تين باتول وسليم كرليا ب، جس كا بهي بهي انكار كر دية بين:

ا - امام بخارى وشلف كااى طرح امام مونا جيسے كه امام ابوحنيفه وغيره امام كي جاتے ہيں -

۲\_ ان کو کئی لا کھ حدیثیں ملنا۔

س\_ ان کی کتاب جامع بخاری شریف کا صحیح مونا۔

پھر ہاوجود یکہ آپ اس کتاب کو سیح جانتے ہیں، آگے یہ لکھتے ہیں کہ اس میں موضوع احادیث ہیں اور اس کے رواۃ مجروح ہیں، دونوں میں کس قدر تناقض اور تعارض ہے؟ اب ہمارا فیصلہ یہ ہے کہ چونکہ تمام اقسام حدیث پر سیح مقدم ہے، اس لئے آپ کا صیح ماننا صیح ہے اور اس کے خالف جرح کا اعتراض خود مجروح ہے۔ الحمدللہ کہ آپ کے اعتراض کا جواب خود آپ کی عبارت ہے ہوگیا، اس کو خدانے فرمایا ہے:

ب نہ کورہ بالا نقول کے علاوہ آگر موضوع احادیث کے ذخائر پر نظر ڈالی جائے، تو صد ہا احادیث الی نظر آتی ہیں، جو اپنے فقیمی مسائل کی حمایت و تائید، ائر خداجب کے فضائل اور مخالفین کی اہانت و تذلیل میں وضع کی گئیں، جو اس بات کی بری قوی دلیل ہے کہ وضع احادیث میں ندہی تعصب اور تقلید جامد ایک بڑااہم اور نمایاں عضر تھا۔

وفاع سي بخاري المحكم المحكم المحكم المعكم ال

﴿ يُخْرِبُونَ بُيُوْتَهُمُ بِٱيْدِيْهِمُ وَٱيْدِى الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوْا يَأُولِي الْاَبْصَارِ ﴾ [الحشر: ٢]

اور آپ نے امام بخاری بڑائیے کو کئی لا کھا حادیث و بینچنے کا اقرار کیا ہے، پھر باوجود اس اقرار کے آپ نے اپنے رسالہ نما اشتہار: ۲ (ص: ۹) میں یہ کیوں کھا کہ ''امام بخاری کا درجہ اس قدر بڑھایا گیا کہ ان کو چھ لا کھ حدیثیں کی تھی۔'' کیا کئی لا کھ میں یہ چھ لا کھ داخل نہیں ہے؟ معلوم ہوا کہ حقیقت میں آپ بھی ان کو چھ لا کھ حدیثیں پہنچنے کے اقراری ہیں، لیکن آپ پر تعصب کا گھٹا ٹوپ اندھرا ایسا چھایا کہ اپنے ہاتھوں سے ٹا تگ میں کلہاڑی ماری اور اپنے ہی قول پر اعتراض کر دیا۔ ہائے تعصب! تیراستیا ناس ہو، تو بڑوں بڑوں کو اندھا اور ان کی عقل کو زائل کر دیتا ہے۔ خلاصہ یہ کہ بے شک امام بخاری دخلاء کو چھ لا کھ حدیثیں ملی تھیں، جس کے آپ خود بھی اقراری ہیں، اس جب امام بخاری دخود اس بات کا اقرار کرتے ہیں کہ:

"ما أدخلت في كتابي الجامع إلا ما صح" (مقدمه ابن صلاح: ٨)

لین میں نے اپنی کتاب جامع میں میں میں صور یث کے سوا اور کسی کو بھی داخل نہیں کیا۔ میں

چنانچہ چھ لا کھ حدیثوں سے معیم بخاری میں صرف سات ہزار دوسو بچھتر احادیث کو مع مررات کے داخل کیا، ورنہ صرف چار ہزار، ی ہیں، ● تو کون عقل سلیم والا ہے کہہ کتا ہے کہ اس میں بھی موضوع اور مجروح رواۃ کی حدیثیں ہوتگی؟ حالانکہ امام بخاری کو ایک لا کھ صرف صحیح حدیثیں یا و تھیں، مولوی حرعلی حنی سہار نپوری ''مقدمہ بخاری'' میں لکھتے ہیں:

"وعن محمد بن حمدويه قال: سمعت محمد بن المساعيل البخاري يقول: أحفظ مائة

الف حديث صحيح، "انتهى (تيز ديكمو: مقدمة ابن الصلاح: ١٠)

''لینی امام بخاری فرماتے ہیں کہ جھے ایک لا کھ صرف صحیح حدیثیں یاد ہیں ''

اور پھراس میں بھی انتخاب کر کے صرف چار ہزار حدیثیں اپنی جامع صیح میں رکھیں، جس سے معلوم ہوا کہ وہ غایت درجہ کی اُصح ہوں گی، لہذا آپ کا اعتراض سمجھدار اور سلیم الطبع فخص کے نزدیک پچھے وقعت نہیں رکھتا، نیز آپ خود بھی ان کی حدیثوں کوصیح تسلیم کر رہے ہیں۔۔

> لله الجمد میان من و او صلح فآد حوریاں رقص کناں ساغر شکرانہ زوند 🏵

 <sup>●</sup> الاحتجاج بالشافعي للخطيب (ص: ٣٦) تاريخ دمشق (٥٦/ ٧٣) الإرشاد للخليلي (٣/ ٩٦٢) مقدمه ابن الصلاح
 (ص: ١٠)

ويكيس: مقدمه ابن الصلاح (ص: ١٠)

<sup>🛭</sup> تاریخ دمشق (۵۲/ ۲۶) تهذیب الکمال (۲۶/ ۲۱) مقدمه ابن الصلاح (ص: ۱۰) مقدمه بخاری (ص: ۳)

شکر ہے میرے اور تہارے ورمیان صلح ہوگئ، حوریں رقس کرتے ہوئے شکرانے کے جام لٹاری ہیں۔

www.muhammadilibrary.com

(فاع مج بخاري (ماع که ۱۹۶۶) (الموالمبرد لإبطال الكلاد المعكد (على الموالد)

فتوله: جس میں مررات دور کرنے کے بعد صرف ۲۷۱۱ صدیثیں ہیں۔

أهول: سجان الله نازم برین علم! واہ جناب! آپ نے خوب اپنی تاریخ وسیروانی کا جُوت دیا ہے، پہلے تو آپ نے خوب اپنی تاریخ وسیروانی کا جُوت دیا ہے، پہلے تو آپ نے اپنی کم علمی کا خود افرار کیا تھا، یہاں اور بھی لٹیا ڈبو دیا، جو کچھ رہا تھا وہ بھی جا تا رہا، جب آپ کواس قدر بھی معلوم نہیں کہ صحیح بخاری میں کس قدر حدیثیں ہیں؟ تو اس پر اعتراض کرنے کے لیے کیوں کود پڑے؟ کیا آپ جانے نہیں " عیب کرنے کو بھی ہنر چاہیے"، جی جناب! صحیح بخاری میں مکررات دور کرنے کے بعد چار ہزار حدیثیں ہیں، شکی بوتو مقدمہ ابن الصلاح (ص: ۸) کو ملاحظہ فرہائے:

حیث قال: "وجملة ما في كتابه الصحیح سبعة آلاف ومائتان وخمسة وسبعون حدیثا بالأحادیث المكررة، وقد قبل: إنها بإسقاط المكررة أربعة آلاف حدیث،" انتهی انتهی تعنی محیح بخاری مین مررات در كرنے كے بعد چار بزار حدیثیں ہیں علی بذا القیاس تهذیب الأسماء للنووی، مقدمہ فتح الباری اور مقدمہ بخاری، مولوی احمیلی حتی میں ویکھو۔ کی کہیے جناب! آپ کی کیسی حقیقت کھل گئی؟

کی ہناوٹ بہت سی باتوں میں پھر کہیں چھپتی ہے بنائی بات

قتو له: ليكن جوام قدرت بشرى سے باہر مو، وہ كوئر اوسكتا ہے؟

أفقول: وہ کونسا امر ہے؟ ذرا اس کو کلھا تو ہوتا ۔ اگر آپ یہ کہیں کہ اہم بخاری درجہ بشریت ہے الگ نہیں اور معصوم
بھی نہیں، اس لیے ان سے خطاممکن ہے، تو عرض یہ ہے کہ اول تو فن حدیث آی فن ہے کہ اس کی بابت محدثین کو ہمیشہ
خیال رہتا ہے کہ کہیں غلطی نہ ہو، لہٰذا جب ایک شخص نے اتنا التزام کیا کہ ایک لاکھی حدیثوں سے بھی سولہ برسوں میں
صرف چار ہزار احادیث کا انتخاب کیا اور ایک ایک حدیث کو ڈیڑھ ڈیڑھ دن تک جانچا پر کھا، استخارہ کیا تب اپنی جامع صبح
میں رکھا، ® اگر پھر بھی اس میں غلطی تسلیم کی جائے، تو پھر صبح حدیث کو فہ سے آئے گی؟ ہم کہتے ہیں کہ امام بخاری نہیں بلکہ
میں رکھا، اس الصلاح (ص: ۱) حافظ این حجر رہائے ہیں کہ صبح بخاری میں بکرار احادیث کی تعداد سات ہزار تین سو

- مفدمة ابن الصلاح (ص: ۱۰) حافظ ابن جمر رائت فرمات بین که سیح بخاری مین بتگرار احادیث کی تعداد سات بزار تین سو ستانوے (۱۳۳۷) اور متابعات وغیرہ کی تعداد تین سواکتالیس (۱۳۳۱) اور متابعات وغیرہ کی تعداد تین سواکتالیس (۱۳۳۱) ہے، ای طرح متابعات اور معلقات کو شائل کرنے کے بعد شیح بخاری میں بتگرار احادیث کی تعداد نو بزار بیاس سواکتالیس (۱۳۳۱) ہے، ای طرح متابعات اور معلقات کو شائل کرنے کے بعد شیح بخاری میں بتگرار احادیث کی تعداد دو بزار چیسو (۹۰۸۲) ہے، جس میں موتو فات صحاب اور تابعین کی مقطوع روایات شائل نہیں ہیں اور تکرار کے بغیر احادیث کی تعداد دو بزار چیسو دو (۲۰۲۶) ہے۔ (هدی الساری: ۲۰ و ۱۳ منح المعیث: ۱/ ۳۳)
- - ويكيس: هدي الساري (ص: ٤٨٩)

وفاع سيح بخارى المحكم المحكم المحكم المعكم ا

جار مین نے امام بخاری کے برابر عدم لیافت اور ان کے نکات نہ بچھنے کی بدولت خود غلطی کھائی ہے، آپ ان کی جرح کو بمزلد 15 وی کیوں بچھتے ہیں؟ کیا وہ معصوم تھے؟ سنیے جب جمعِ احادیث قدرتِ بشری سے باہر امر ہے، تو آپ کو یہ ماننا ہوگا کہ جمع قرآن، جو حضرت عثان دہ شوانے کیا، وہ امر بھی قدرتِ بشری سے باہر تھا، کیونکہ وہ معصوم تو تھے نہیں، پس چلئے اسلام رخصت شد! واہ! کیا سمجھ ہے؟ قربان ایسے فہم بیا بریں عقل و دائش ہزار آفریں 0

> فإن كنت لا تدري فتلك مصيبة وإن كنت تدري فالمصيبة أعظم

> > فنوله: اورنه بياحاديث كاموجوده وفتر موضوعات سے پاك وخالى موا۔

افقول: بالكل فلط كہتے ہو، اگر اس سے تہارى مراد كتب صحاح ہيں، جيسا كه آگے تم نے تصریح ہمى كى ہے، تو ہم كہتے ہيں كه اس ميں مصحح بخارى وضح مسلم ميں صحح لذات كے سواضح لغيره يا حسن لذات تك بھى كوئى حديث نہيں، چہ جائيكہ ضعيف بلكہ موضوع ہو۔ ديھوضح بخارى كى نسبت مقدمه ابن الصلاح (ص: ٨) ميں ہے:

"إنه لم يضع في كتابه إلا الأحاديث التي وجد عنده فيها شرائط الصحيح المجمع عليه" انتهى.

یعن امام بخاری نے اپنی جامع صحیح میں ان حدیثوں کو رکھا ہے، جن میں ان کے نزدیک صحیح کے شرائط پائے گئے، جن برسب کا اجماع ہو چکا ہے۔

شرح نخبہ میں ہے:

"فالإجماع حاصل على تسليم صحته"، انتهى . يعن مح بخارى كى صحت براجماع مو چكا ب-اور مح مسلم كى بابت مقدمه ابن الصلاح (ص: ٨) ميس ب:

"وروينا عن مسلم أنه قال: ...الي قوله: إنما وضعت ههنا ما أجمعوا عليه" انتهي 🚭

- ہزارشاباش ہے ایسی عقل وخرو بر!
- اگرتم نہیں جانے تو یہ ایک مصیبت ہے، اور اگرتم جانے ہو، تو یہ زیادہ بڑی مصیبت ہے!
- حافظ ابن السلاح برات نے یہ بات امام مسلم برات کے اس قول " لیس کل شیء عندی صحیح وضعته ههنا، إنما وضعت ههنا ما أجمعوا عليه " كى وضاحت كرتے ہوئے سيح مسلم كے بارے بيل لكهى ہے۔ البت قبل ازي انہوں نے امام بخارى برات كا على الله على الله على الله الله الله على كتابى المجامع إلا ما صح وتر كت من الصحاح لحال الطول" (مقدمه ابن الصلاح: من المحمد على الله على ال
  - نوهة النظر (ص: ٦١) حافظ ابن حجر براشة نے بيتول سيح بخارى اور سيح مسلم دونوں كى بابت ذكر كيا ہے۔
    - قدمة ابن الصلاح (ص: ۱۰) نيز ويكمين: صحيح مسلم، برقم (٤٠٤)

یعنی میں نے صحیح مسلم میں ان حدیثوں کورکھا ہے، جن کی صحت پر اجماع ہو چکا ہے۔

شرح نخبه میں ہے:

" والإجماع حاصل على أن لهما مزية فيما يرجع إلى نفس الصحة" انتهى • « يعنى صحيعين كى حديثوں كى صحت كى وجہ ہے ان كى مزيت وفضيلت پر اجماع حاصل ہے۔'' باتى رہى جامع تر مذى سنن الى واود سنن نسائى اور سنن ابن ماجہ تو ان كى بابت كہيں بھى اصول كى كتب ميں بينہيں

آیا کداس میں موضوع حدیثیں ہیں، بخلاف اس کے مقدمہ ابن الصلاح (ص:١٨) میں ہے:

و کیھے یہاں''اوصاف ضعیف'' کا لفظ ہے نہ موضوع کا، اور بی ظاہر ہے کہ موضوع اوصاف ضعیف سے نہیں، بلکہ دونوں میں آسان و زمین کا فرق ہے، دیھما ہون بعید، ®اس لیے کہ موضوع حدیث کی حالت میں قابل عمل تو کیا، قابل روایت بھی نہیں، بخلاف ضعیف ہیٹ کے، کیونکہ فضائل میں اس کی روایت اور عمل جائز ہے۔ مقدمہ ابن الصلاح (ص:٤٤) میں ہے:

"ولا تحل روايته لأحد، علم حاله في أي معنى كان إلا مقرونا ببيان وضعه، بخلاف غيره من الأحاديث الضعيفة التي يحتمل صدقها في الباطن، حيث جاز روايتها في الترغيب والترهيب" انتهى.

یعنی کسی شخص کو بھی جوموضوع کا حال جان ہے، اس کے لیے اس کوروایت کر نااس کی حالت بیان کرنے ۔ کے بغیر کسی معنی میں حلال نہیں، بخلاف احادیث ضعیفہ کے، جس میں باطناً صدق کا احمال ہوتا ہے، اس لیے اس کی روایت ترغیب وترصیب والی احادیث میں جائز ہے۔

- نزهة النظر (ص: ٦١)
- 🗗 مقدمة ابن الصلاح (ص: ٢٠)
- دونوں کے درمیان بہت طویل فاصلہ ہے۔
- مقدمة ابن الصلاح (ص: ٥٨) ائم محققین ے ایک جماعت کا ند جب یہی ہے کہ فضائل اور ترغیب و تر جیب میں بھی ضعیف صدیث پرعمل کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ اس وعید نبوی "من قال علي ما لم أقل ... ، کے چیش نظر احتیاط کا پہلو یہی ہے، علاوہ ازیں ابن صلاح کی معقولہ بالاعبارت میں صرف ضعیف حدیث کی روایت کا ذکر ہے، انہوں نے اس پرعمل ہے تعرض نہیں کیا، اس موضوع پر تفصیل کے لیے ویکھیں: مقدمة الترغیب والتر هیب و مقدمة ضعیف المجامع کلاهما للعلامة المحدث ناصر الدین الألبانی رحمه الله۔

صاصل کلام یہ کہ صحاح کا موجودہ دفتر موضوعات سے بالکل پاک وصاف، مبرا دخیلیٰ اور بے پتہ و خالی ہے۔ • خصوصاً صحیحین کہ جس میں موضوع کیا ضعیف بھی نہیں، بلکہ حسن لغیرہ ولذاتہ بلکہ صحیح لغیرہ سے بھی منزہ ہے، افسوس آپ ایک نہیں بلکہ تمام محدثین براتہام عائد کرتے ہیں، حالانکہ ان کی کتابیں فردا فردا بزبان حال بکار بکار کرکہ رہی ہیں۔ \_\_

وفاع سيح بخارى ﴿ 420 ﴿ 420 ﴿ 420 ﴿ الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم ﴾

قد أصبحت أم الكريم تدّعي على ذنبا كله لم أصنع

قوله: ابن جوزی وغیرہ محدثین نے کشرت سے احادیث موضوعات کا صحاح ستہ وغیرہ میں نشان دیا ہے۔

اُقول: اگرچہ اوپر کی تقریر سے بیامر بخو بی ثابت ہوگیا کہ صحاح میں موضوع حدیثیں نہیں ہیں، لیکن آ سے

یہاں آ پ کو ایک دوسرے طریقہ سے بتلا دیں، پہلے آ پ بیمعلوم کریں کہ موضوع حدیث کی پیچان کیا ہے؟ پھراس
بنا یرکوئی حدیث صحاح میں نکال دی، سنے! مقدمہ ابن صلاح (ص: ۴۳) میں ہے:

"إنما يعرف كون الحديث موضوعا بإقرار واضعه، أو ما يتنزل منزلة إقراره ...إلى قوله: يشهد بوضعها ركاكة ألفاظها ومعانيها" انتهى .€

''موضوع حدیث پہچانے کے کی طریقے ہیں، ایک تو یہ کہ اس کا واضع خود اس کے وضع کا اقرار کرے، یا اس سے الفاظ سے الفاظ عابت ہوں، جو بمزلداس کے اقرار کے ہوں، موضوع حدیث کی آسان پہچان سے ہے کہ اس کے الفاظ اور معانی رکیک اور بے ربط ہوتے ہیں۔''

امام جلال الدين سيوطى "تدريب الراوي شرح تقريب النواوي من الكهة بن:

"من جملة دلائل الوضع أن يكون مخالفا للعقل بحيث لا يقبل التأويل، ويلتحق به ما يدفعه الحس والمشاهدة" كذا في فتح المغيث.

خلاصہ یہ کدموضوع حدیث کی ایک بیجمی پہچان ہے کہ عقل اور مشاہدہ کے مخالف ہو۔

باشبه سیحین کے اندر باتفاق امت کوئی موضوع حدیث نہیں ہے، البتہ سنن اربعہ میں بعض کے اندر علاء قدیماً و حدیثاً بعض موضوعات کا ذکر کرتے آئے ہیں، چنانچہ علامہ ناصر الدین البانی بشائے نے سنن ترندی میں اٹھارہ (۱۸) اور سنن ابن ملجہ میں پینتالیس (۲۵) موضوعات کا ذکر کیا ہے، ای طرح انہوں نے سنن ائی داودکی ایک حدیث (۵۲ س) کوموضوع کہا ہے، جو کمل نظر پینتالیس (۲۵) موضوعات کا ذکر کیا ہے، ای طرح انہوں نے انتخاب کی ایک حدیث (۵۲ س) کوموضوع کہا ہے، جو کمل نظر ہے۔ نہ کورہ بالا تعداد ایک تقریبی اندازہ ہے، جس سے اختلاف ممکن ہے، البتہ اس سے انتا ضرور معلوم ہوتا ہے کہ سنن اربعہ میں بعض کے اندر موضوع احادیث موجود ہیں۔

<sup>🗨</sup> کریم کی مال مجھ پر ایسا گناہ تھوپ رہی ہے، جو میں نے کیا ہی نہیں!

الصلاح (ص: ٥٨) مقدمة ابن الصلاح (ص: ٥٨)

تدريب الراوي (١/ ٢٧٦) فتح المغيث (١/ ٢٦٨)

وفاع مج بخارى المحكم المعكم المعكم الأمر المبرم الإبطال الكلام المعكم

کیا آپ اس طریقہ پر صحاح میں کوئی حدیث دکھلا سکتے ہیں؟ ہاں آپ کی سب سے بوی دلیل ہے ہے کہ ابن جوزی نے صحاح میں موضوع حدیثوں کا نشان دیا ہے، اس کا مفصل جواب ہم "الریح العقیم" (ص: ١٨٠ ٢٠) میں دے چکے ہیں، مخضر ہے ہے کہ آپ ذرا امام جلال الدین سیوطی کے تعاقب کو ملاحظہ فرما کیں، جو انہوں نے ابن جوزی کی موضوعات پر کیا ہے، جس میں انہوں نے بڑے زوروں سے اس کی تردید کی ہے، اصل وجہ ہے کہ ابن جوزی نقد رواۃ میں بڑے مشدد سے، انہوں نے بان رواۃ کو، جو پہلے ثقہ سے اور بعد میں مختلط ہو گئے، خود کتاب میں واضل کیا ہے، اس کے تعاقب علامہ سیوطی نے بایں الفاظ کیا ہے:

"وبعد: فإن كتاب الموضوعات جمع الإمام أبي الفرج ابن الجوزي قد نبه الحفاظ قديما وخديثا على أن فيه تساهلا كثيراً، و أحاديث ليست بموضوعة بل هي من وادي الضعيف، وفيه أحاديث حسان، وأخرى صحاح، بل فيه حديث من صحيح مسلم، نبه عليه الحافظ ابن حجر، ووجدت حديثا من صحيح البخاري من رواية حماد بن شاكر... إلى قوله: فلذلك وجب على الناقد الاعتناء بما ينقله منهما من غير تقليد لهما" انتهى . 

• وجب على الناقد الاعتناء بما ينقله منهما من غير تقليد لهما" انتهى . 
• وجب على الناقد الاعتناء بما ينقله منهما من غير تقليد لهما" انتهى . 
• وجب على الناقد الاعتناء بما ينقله منهما من غير تقليد لهما" انتهى . 
• وجب على الناقد الاعتناء بما ينقله منهما من غير تقليد لهما " انتهى . 
• وحديث من من من منهما بناؤه بناؤ

17

یعن موضوعات ابن جوزی کی نسبت محدثین سلف و خلف نے کہا ہے کہ اس میں ابن جوزی ہے بہت ساہل ہوا ہے، اس میں بہت ی حدیثیں الی ہیں، جو مضوع نہیں بلکہ وادی ضعیف ہے ہیں اور اس میں حسن حدیثیں بھی ہیں، بلکہ شیح تک موجود ہیں، اس میں جی سلم کی بھی ایک حدیث ہے، بلکہ ایک حدیث ہے، بلکہ ایک حدیث ہے، نہ آئکھ بند کر حدیث سیح بخاری کی بھی بروایت حماد بن شاکر موجود ہے، اس لیے نافلہ پر جانچ واجب ہے، نہ آئکھ بند کر کے ابن جوزی کی تقلید کر لینا۔

الم سيوطى اين رساله ك آخر من لكصة بين:

"هذا آخرما أوردته في هذا الكتاب من الأحاديث المتعقبة التي لا سبيل إلى إدراجها في سلك الموضوعات، وعدتها نحو ثلثمائة حديث، منها في صحيح مسلم حديث، وفي صحيح البخارى من رواية حماد بن شاكر حديث" انتهى. ◘

یعنی موضوعات این جوزی سے میں نے تین سو حدیثیں اس رسالہ میں لکھ دی ہیں، جن کو موضوعات کی زنجیر میں پرونے کی کوئی صحیح وجہنیں ہے، ان میں سے ایک حدیث صحیح مسلم کی ہے اور ایک حدیث صحیح بخاری کی بروایت حماد بن شاکر ہے۔

التعقبات على الموضوعات للسيوطي (ص: ١)

<sup>🛭</sup> التعقبات (ص: ٦٠)

www.muhammadilibrary.com

(ما ما مح مح بخارى عنارى على المعكم عنارى على المعكم كالمعكم كالمعك

خلاصہ مرام یہ کہ کتب صحاح میں موضوعات کا نام ونشان تک نہیں ہے اور ابن جوزی نے جونشان دیا ہے، وہ سمج نہیں ہے، ان کے علاوہ آپ کا دیگر محدثین پر الزام رکھنا محض افتراہے، افسوں آپ کوتو اس قدر احادیث نبویہ سے نفرت ہے اور پھر مسلمانیت کا دعویٰ ؟ آہ ! کیا ہی سے ہے۔

وكل يدعي وصلا لليلي وليلي لا تقر لهم بذاكا

فتوله: حتى كه بخارى ومسلم بھى اليے (ليعنى مجروح) رواة سے خالى نہيں۔

أفتول: بیمس ابن ہمام کی تقلید کا نتیجہ ہے، ورئے سیحین میں ایسے کوئی رواۃ نہیں، اس کی مختر تحقیق اوپر گزر چکی ہے،
اس کی مفصل تحقیق اور آپ کے شبہات کا جواب' وفع مطاعن از رواۃ بخاری' میں آجائے گا۔ إن شاء الله، فانتظر ابال
اتنا ضرور عرض کرنا ہے کہ آپ جرح کی تعریف ہے تھی ناواقف ہیں اور آپ کو بیا بھی معلوم نہیں کہ کس شخص کی جرح اور کس
فتم کی جرح مقبول ہوتی ہے؟ اس کے آپ بار بار سیحیین کے رواۃ کو مجروح کے لفظ سے یاد کرتے ہیں، عنقریب اس کی
شخیق بھی آئے گی۔ پس آپ کا ایسا لکھنا محض فائے ہے علی کا نتیجہ ہے، جس کا کوئی علاج نہیں، کیونکد

فتنہ پردازی آتہاری شان ہے جو تمہاری بات ہے بہتان ہے

فتوله: جیبا که مولوی عبرالحق محدث و ہلوی شرح سفر المصحادة کے ویباچہ میں محقق حفیہ شخ کمال الدین ابنام کا حوالہ دے کر لکھتے ہیں .....الخ۔

اقول نے دیے ہیں اور اس کا جوت حفیہ کے اور اس کا جوت حفیہ کے اقوال کی ضرورت ہے، شیخ عبدالحق حفیہ سے اور ان کا جوت حفیہ کے اقوال سے دیے ہیں! حالا نکہ جرح کے لیے نقادِ فن لیعنی محدثین کے اقوال کی ضرورت ہے، شیخ عبدالحق حفی سے اور ان کو محدث باصطلاح محدثین نہیں کہہ سکتے، بلکہ وہ وڑاق سے، علی بذا القیاس ابن الہمام بھی محقق حفیہ سے ہیں نہ کہ محدثین سے، و کھے امام بخاری کے متعلق رضاعت کا جوجھوٹا واقعہ شارطین بدایہ نے کھا ہے، اس کے متعلق آپ کے

عدین سے اور موری اور ملاعلی قاری حنفی نے جواب دیا ہے کہ:

"ثم لا عبرة بنقل صاحب النهاية، ولا بقية شراح الهداية، فإنهم ليسوا من المحدثين". ٥ لينى ندنهايه كمصنف كي نقل كا اعتبار ب، ند بقيه شارعين مدايد كار (جس ميس ابن الهمام بهي واخل ب) اس ليح كدوه محدثين ميس سينهيس بيس.

18

برایک لیل کے وصل کا دعوی کرتا ہے اور لیل ان میں ہے کی کو بھی ہاں نہیں کرتی۔

المصنوع في معرفة الحديث الموضوع (ص: ١٩١) الأثار المرفوعة في الأخبار الموضوعة (ص: ٣٥٦)

www.muhammadilibrary.com وفاع سيح بخارى المحكد كالمعالى المكلام المعكد كالمعالى المكلام المعكد كالمعالى المكلام المعكد

البذا ابن البهام كايةول بهي، جوشخ عبدالحق حنى نے ديباچه سفر السعادة مين لكھا ہے، قابل قبول نہيں ہوسكتا، حافظ ابن حجر رائليّن شرح نخيه ميں لكھتے ہيں:

"وإن صدر من غير عارف بالأسباب لم يعتبر به" انتهي .

یعنی اس جرح کا اعتبار نہیں، جو اسباب جرح سے ناوا قف شخص سے صادر ہو۔

کیونکہ اس سے واقف کارصرف محدثین ہوتے ہیں اور بیمعلوم ہو چکا ہے کہ ابن الہمام محدثین سے نہیں ہے، مولوی عبدالحی حنی رسالہ "المرفع والتکمیل" (ص: ٩) میں لکھتے ہیں:

"ولا تبادر تقليدا بمن لا يفهم الحديث وأصوله، ولا يعرف فروعه إلى تضعيف الحديث وتوهينه بمجرد الأقوال المبهمة، والجروح الغير المفسرة الصادرة من نقاد الأئمة في شأن راويه" انتهى .

لیعنی وہ لوگ جو صدیث اور اس کے اصول و فروع کوئیں سیجھتے ، ان کی اس امر میں جلدی سے تقلید نہ کرنے لگو کہ انہوں نے صرف اقوال مبہمہ اور جروح غیرمفسرہ سے حدیث کی تضعیف و تو ہین کر دی ہے۔

اور آپ نے جھٹ ہے ابن البهام کی تقلید کرلی۔ (آئٹر تو مقلد ہو!) معلوم ہوا کہ جرح کے متعلق حنفیہ کے اقوال ضوصاً شیخین کی صحیحین کے متعلق ہر گز چیز قبول میں نہیں آسکتے۔ کی اس مختصر اصول کو یاد رکھئے اور آ گے چلئے، ہاں

ابن جهام كى اس عبارت كامفصل جواب و يكهنا موتو مير ب رساله "الريح النهيم" (ص: ٢٥) ميس ملاحظه فرمايية \_\_

راہ سیدهی چل کہ ایک عالم تجھے سیدھ کھے مجروی بہتر نہیں اے شوخ یے رفار مجھوڑ

فتوله: پس ایس حالت میں موجودہ احادیث کب ایس فقد کی معیار ہوسکتی ہیں کہ جواعلی درجہ کی مہتم بالثان ہو! اُفتول: فقداور اعلیٰ درجہ کی مہتم بالثان! جس کے مسائل مختصر نمونے کے طور پر ہدیہ ناظرین کیے گئے۔ اے جناب! فقد کی کتابیں تو کتب احادیث کے مدون ہونے کے بعد ایجاد ہوئی ہیں، دیکھئے قدروی چوتش صدی،

ا سے جہاب؛ فعدی تبای و سب احادیت سے مدون ہوئے سے بعد، بجاد ، وی مدروں ہیں، ریے مدروں پول سدن، مراس بانچویں صدی، وقایہ خالی ادر اس بہانچویں صدی، وقایہ خالی ادر شرح وقایہ ساتویں صدی میں بنی ہیں ، وقس علی هذا البواقی، ادر اس سے پہلے موطا امام مالک پہلی صدی کے ختم ہونے پر بن چکی تھی ادر دوسری صدی ختم ہونے پر سیح بخاری وضیح مسلم 19 قدروی سے قبل تیار ہو چکی تھی، چر انہوں نے حدیث کے پا جانے کے باوجود کیوں مسائل فقہ کو حدیث کے مطابق نہ کیا؟ حال نکہ اس کا راستہ پہلے ہی سے امام ابو یوسف وامام محمد وغیرہ کھول گئے تھے ادر صد ہا مسائل میں امام ابو حذیفہ کی

نزمة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ١٧٩)

الرفع والتكميل في الجرح والتعديل للكنوي (ص: ١٠٩)

www.muhammadilibrary.com

(المراكب المراكب المعكد ) المراكب المعكد المع

مخالفت کر گئے تھے، ان فقہاء کے پاس مسائلِ فقہ کی بابت کوئی تھیجے سند تو ہے نہیں کہ براہ راست اماموں تک پہنچی ہو، بلکہ ممکن ہے کہ اس میں کسی یار نے اپنی طرف سے بھی کوئی مسئلہ ملا دیا ہو، پھراحادیث کتب میں جمع ہوجانے کے بعد حضروران کومسائل فقہ کو درست کرنا چاہیے تھا، کیکن نہ کیا۔ ﴿ تِلْكَ إِذَا قِسْمَةً جِنْدِزی ﴾

هنو له: اوران احاديث كے مطابق مو، جورسول نَافِيْزُم سے ايك يا دو واسطے سے امام ابو حنيفه كو ملى تھيں ۔

افتول: اجھا جناب! تو آپ ان مسائل فقہید کے مطابق، جس سے پھھ مسائل پہلے نقل کئے گئے ہیں، ان احادیث سے کوئی حدیث پیش کریں، جوامام ابو حنیفہ کو کم واسطے سے ملی ہیں، اے حضرت! پہلے آپ اس امر کوتو ثابت کر لیس کہ امام ابو حنیفہ کو کس قدر حدیثیں ملیں اور وہ کون کون کی ہیں؟ تو پھر اُن کے مسائل فقہید کی مطابقت اس حدیث سے کر کے دکھا دیں ۔و دو نہ خوط الفتاد! €

هنوله: تعجب اور سخت تعجب کے کہ جو حدیثیں عرصہ کے بعد ابو حنیفہ رشائن کے زمانے سے ایک عرصہ کے بعد از خرابی بسیار جمع کی گئیں، اس کی پابندی کا بھائم اہام ابو حنیفہ راشنہ پر کیونکر ہوسکتا ہے؟

ا فقول: جی حضرت! جو احادیث امام ابو حقیقہ کے وقت میں جمع ہو چکیں تھیں، اس کی امام ابو حقیقہ نے کوئی پابندی کی؟ دیکھئے امام مالک کی موطا اس وقت تصنیف ہو تھی تھی، نیز ابن شہاب زہری شروع صدی میں احادیث مدون کر چکے تھے، حافظ ابن حجر فتح الباری میں لکھتے ہیں:

"وأول من دون الحديث ابن شهاب الزهري على رأس المائة بأمر عمر بن عبد العزيز، ثم كثر التدوين ثم التصنيف، وحصل بذلك خير كثير، فلله الحمد"

فتو له: بال جواحادیث ان کوان کی شرائط کے مطابق ملیں، اس کے مطابق انہوں نے فقہ بنائی۔

افتول: آخرش وہ حدیثیں کیا ہوگئیں؟ کیا جیسے شیعوں کے قرآن کے دس پارے امام مہدی لے کر غاریمیں حجیب گئے کہیں ان حدیثوں کو بھی تو نہیں لے گئے؟ آپ آگے چل کر ان حدیثوں کی بابت سے لکھتے ہیں کہ" بعجہ امتداد زمانہ کے حدیثوں کے بجع کرنے کے وقت ان حدیثوں کا نشان نہ باتی ہو،" اس سے معلوم ہوا کہ دراصل وہ حدیث نہ ہوگی، بلکہ آپ یوں ہی شخ چلیوں کی طرح دل خوش کرنے کو کہتے ہیں، اس لیے کہ امام ابو حنیفہ کے انتقال کے صرف بچاس ساٹھ برس بعد ہی تھی بخاری جمع ہو چکی تھی، اتنی کم مدت میں ہی وہ حدیثیں کا لعدم ہوگئیں؟ کس قدر کے صرف بچاس ساٹھ برس بعد ہی جو بخاری جمع ہو بھی تھی، اتنی کم مدت میں ہی وہ حدیثیں کا لعدم ہوگئیں؟ کس قدر کو کہتے ہیں اور قبول کے راویوں میں جمع نہ وہ کہیں ہے۔

<sup>🛈</sup> النجم: ۲۲

ادریہ جوئے شیرلانے کے مترادف ہے!

<sup>🛭</sup> فتح الباري (۱/۲۰۸)

www.muhammadilibrary.com وفاع تنج عارى (طحك على الأمراليسرم لإبطال الكلام المعكم عارى) وفاع تناسبون المعكم المعكم المعكم المعكم المعكم

ہونے کی بدولت ان حدیثوں کو نہ قبول کیا ہو،' اس کے علاوہ کہ اس سے رواۃ کے متعلق امام ابو حنیفہ کی شرا لکا کا سخت
ہونا باطل ہوتا ہے، ان کو حدیثیں نہ چینچنے کا بھی بخو بی اثبات ہوتا ہے، اس لیے کہ متاخرین اگر اس کو شرا لکا صحت و قبول
کے جمع نہ ہونے کی بدولت نہ لیتے تو ضعیف یا موضوعات غرض حدیث کی اور کسی قتم میں تو اس کو داخل کرتے ، حالا تکہ
مشاہدہ اس کے خلاف شہادت دیتا ہے، کس معلوم ہوا کہ امام ابو حنیفہ کو احادیث لمی ہی نہیں ، البندا آگے چل کرآپ کا
یہ کلھنا کہ ''اس وجہ سے ابو حنیفہ (بیں! حنفی ہو کر امام ابو حنیفہ رشاشہ نہیں کہتے ، تعجب ہے!) نے ان حدیثوں کو قبول نہ
کیا۔'' محض عدم تحقیقات اور قلت تدبر پر بن ہے۔ فافھم و تدبر!

یہ الجھ پڑنے کی خو اچھی نہیں بے محاما گفتگو اچھی نہیں

فتوله: امام مسلم نے اینے استاد امام بخاری کی کتاب بخاری پر دیباچ مسلم میں حملہ کر کے امام بخاری کو سخت لفظوں سے یاد کیا ہے۔

افتون: بالکل غلط ہے، اگرتم دیبار سلم میں امام بخاری یا ان کی کتاب بخاری کا نام دکھلا دوتو کی صد چرہ دار العام لو۔ اب حقیقت ہم ہے سنو، امام مسلم نے نہ امام بخاری اور نہ ان کی جامع صحیح بخاری کا نام لیا ہے، بلکہ انہوں نے نفس قاعدہ پر اعتراض کیا ہے، جس پر محدثین نے سخت نفرین کی ہے اور اس کی تر دید کر دی ہے، جس قاعدہ (اصول) پر امام مسلم کا اعتراض ہے، وہ تمام ائمہ فن (صحیف) کا مسلم کی "اھل عصر نا" ہے مراد امام بخاری ہی نہیں، بلکہ علی بن المدینی اور ان کے موفقین ہیں۔ آپ ذراصحیح مسلم کی شرح نووی کا مطالعہ کریں، حاصل کلام ہے کہ امام مسلم جس امرکی تر دید کر رہے ہیں وہی صحیح ہے اور ان کا اعتراض غیر صحیح ہے نووی کا مطالعہ کریں، حاصل کلام ہے کہ امام مسلم جس امرکی تر دید کر رہے ہیں وہی صحیح ہے اور ان کا اعتراض غیر صحیح ہے نووی (ص: ۱۲) ملاحظہ ہو۔ اس کی مفصل بحث میرے رسالہ "المریح العقیم" (ص: ۱۲ میں) میں دیکھیں اور اپنی کم فہی پر نادم ہوکر جس جھوٹ پر کمر باندھی ہے ، اس سے باز آ کمیں!

<sup>•</sup> چره دار: ایسےروپے کو کہا جاتا ہے، جس پر بادشاہ وقت کا چره منقش مور (فيروز اللغات، ص: ٥٧٥)

**②** ويكيمين: مقدمه صحيح مسلم (ص: ١٢)

<sup>•</sup> سب سے پہلے قاضی عیاض والنے: نے اس تول کی نبست اہام بخاری والنے: کی طرف کی، جس کی انہوں نے اہام بخاری والنے: کے قول و عمل سے کوئی دلیل نقل نہیں کی، اگر چہ بعد میں کئی دیگر علاء نے اہام بخاری والنے: کی طرف اس قول کی نبست کی ہے، لیکن اس کی کوئی واضح اور صریح دلیل نہیں ہے کہ اہام بخاری کے نزد یک صحت حدیث کے لیے جو وستو لقاء و ساع کا علم ضروری ہے۔ مزید تفصیل کے لیے ویکھیں: السنن الأبین لابن رشید الفہری، إجماع المحدثین علی عدم اشتراط العلم بالسماع فی المحدیث المعنعن بین المتعاصر بن للدکتور الشریف حاتم بن عارف العونی۔

شرح صحيح مسلم للنووي (١/٢٧/)

باندھی ہے تم نے زیرِ فلک جھوٹ پر کمر

ثایہ گڑ گیا ہے کہیں پاٹ نیل کا!

فنوله: بينتجه مواكه صحاح سنه كاندرابن جوزى في موضوع حديثين تفهرائين -

**اُفتول**: گ*ے ہے۔ گ۔* 

دردغ گو را حافظ نباشد 😉

ابھی اس بات کولکھ آئے ہیں، پھر یہاں پر اس کو پیش کرتے ہو، جی جناب! ابن جوزی نے کتب صحاح میں جو

موضوع حديثيں بتلائی ہیں،اس پرامام جلال الدین سیوطی کا جو جامع مانع اور سچاحت تعاقب ہوا، اس کو بھی تو ملاحظہ کرو، 21

جس کی تحقیق ابھی گزری ہے۔اب ہم تم کوایک دوسرا قول سناتے ہیں، ابن جوزی کی موضوعات پر علامہ ذہبی نے بھی

يمي اعتراض كيا ب، چنانچ ميزان الاجرال (ص: ١ /٩) شن "أبان بن يزيد العطار "كرجمه من لكهة بن:

" وهذا من عيوب كتابه يسرد البحرح ويسكت عن التوثيق" انتهى • " يعنى يمي تو ان كى كتاب كا بزاعيب من راوى كى توثيق بيان عى نبيس كرتے، صرف جرح نقل كرويتے بيں۔"

غرض صحاح میں موضوعات کا نام ونشان نہیں، جیسا کہ گزر اس سب آپ کا شروفتور اور انتہام ہے۔ یہ شروفتور اور انتہام ہے۔ یہ شروفتور المصلے ہیں ہر بات پر

ابلیس کے سے وصف ہیں مفسد کی والنہ میں

**فتولہ**: اگر کل مسائل حنفیہ کے مقابلہ میں احادیث پیش کرتا ہوں، تو بیکار ہے۔ ویسر میں میں شائل میں کا می

افتول: آپ پیش کہاں سے کریں گے؟ کیونکہ آپ لکھ چکے ہیں کہ مسائل فقہ جن اجادیث کے مطابق ہیں، ان حدیثوں کا بعجہ امتداد زبانہ نام ونشان باتی نہیں رہا، پھرآپ کیا بانکی پور کے گول گھرسے حدیث لائیں گے؟

ریدل ، بعبہ سرور وہ من اس کو تو ابھی رہے دیں، صرف اس قدر، جو پہلے کھے جا کی ہیں، انہیں کے مطابق

کوئی حدیث بتلا دیں، کیکن یادرہے ہے

تو یوں گالیاں شوق سے غیر کو دے ہمیں کھے کے گا تو رونا رہے گا

فوله: ابتداء يدخيال من آياكدايك ايمارسالكصول، جس ميس صحاح سندك مجروح راويول كانام مور

<sup>🛭</sup> جھوٹے آ دی کی یادداشت نہیں ہوتی!

میزان الاعتدال (۱۳۱/۱) حافظ دہی بالشند نے بیتجرہ امام ابن جوزی کی کتاب" الضعفاء والمسترو کین " کے متعلق کیا ہے۔

www.muhammadilibrary.com

(الأمر المبرم الإبطال الكلام المعكم على المعكم المعكم على المعكم العكم المعكم ال

افقول: آپ کی احادیث بویداور محدثین خصوصاً صحاح سنہ ہاں قدر عداوت کیوں ہے؟ یاد رکھے کہ آپ ایخ خطاب حفی ہے۔ معزول کر کے کسی اور خطاب کے مستق سمجھ جائیں گے، لیکن ہم وہ خطابات نہیں دیں گے، بلک ایک اور خطاب کے مستق سمجھ جائیں گے، لیکن ہم وہ خطابات نہیں دیں گے، بلکہ ایک ایک ایک اخبار بلکہ ایک بارگ فض سے دلوادیں گے، جوخود حفی ہوں، ہماری مراد ان سے وہ بزرگ ہیں جن کا نام نامی اخبار بلکہ فقہ '(اللہ بلک کے) میں یوں لیا گیا ہے:

" جناب مستطاب، عمدة العلماء، زبدة الكملاء، حامى سنت، ماحى بدعت، حضرت مولانا رشيد احمد صاحب گنگوهي "

حضرت ممروح فرماتے ہیں: '' کتب صحاح میں احادیث رسول اللہ علاقظ ہیں اور ان کے جمع کرنے والے صحاب اور بعد کو علاء و عاملین و مقبولین رہے، اور باتفاق جمیع اہل اسلام مقبول اللہ تعالیٰ کی ہیں، جو شخص ان کمابوں کو برا کہتا ہے اور تو ہوں کہتا ہے اور تو ہوں کہتا ہے، وہ شخص فاسق و مرتد بلکہ کا فر و ملعون حق تعالیٰ کا ہے۔'' تو ہین کرتا ہے، گویا وہ رسول اللہ علیہ کا گالیاں دیتا ہے، وہ شخص فاسق و مرتد بلکہ کا فر و ملعون حق تعالیٰ کا ہے۔'' (منیدیہ: ۲/۲۱)

ہاں بتلائے! آپ اس کے مستحق میں انہیں؟ آہ! کیا تھ ہے۔

جفاجو عنگدل اللہ رحم و ظالم لقب اتنے ہیں جن کے وہ تنہیں ہو

فنوله: اس واسطے صرف سیح بخاری کے بحروح راویوں کو، بودوسو کے قریب ہیں، اس رسالہ میں جمع کیا ہے۔
افتول: باشاء اللہ خوب کیا! افسوں آپ کتاب بخاری کو سیح بھی بات ہیں اور پھر اس میں بحروح راوی نکالے
اور بتاتے ہیں، کیسی عقل ہے؟ کیا یہ اس بات کا نتیجہ نہیں کہ آپ "بعض الناس کی عداوت سے ایبا کرتے ہیں؟ ب
شک ضرور ہے، اس لیے کہ آپ اوپر سے بانے ہیں کہ تمام مسائل اور امور کے متعلق رسالے لکھے جا چکے ہیں، اس
لیے تحصیل حاصل ہوگی، آپ نے جس قدر مجروح راوی پیش کیے ہیں، ان کے پہلے ہی جوابات ہو چکے ہیں، علامہ حافظ ابن جروط سے خوداس مرحلہ کو طے کر چکے ہیں، پس آپ کا ان کو پھر پیش کرنا تحصیل حاصل نہیں؟! فرمائے۔ ع۔ ع۔

د كيسة! آپ كوسحاح سندى المانت كرنے سے اس قدر القاب ملے، المام بخارى كى جامع سيح كى تو بين سے آپ برن القاب كے ستحق ہوئے ہيں، ان كو بين ہم پیش كرتے ہيں، شاہ ولى الله محدث وہلوى حجة الله البالغة (ص: ١٣٩) ميں فرماتے ہيں:

 $^{f 0}$  خود غلط بود انحہ ما پنداشتیم

"وأنه من يهون أمرهما فهو مبتدع متبع غير سبيل المؤمنين" انتهي . ◘

22

خود غلط ہو اور ہمیں غلط سمجھ رہے ہو!

حجة الله البالغة (١/ ٢٨٢)

www.muhammadilibrary.com

(قاع تنج بخارى (428 عندان کا بخاری) (428 کا بخاری (بیطال الکلام المعکم کا دی کا بخاری (بیان کا بخاری کا بخاری (بیان کا بخاری کا بخاری کا بخاری (بیان کا بخاری کاری کا بخاری کا

لینی جو مخص سیح بخاری اور سیح مسلم کی تو بین کرے، وہ بدعتی اور مسلمانوں کے طریقہ سے خارج اور تبع غیر سبیل

الموشين ہے۔ اور ان كا ٹھكانا اور انتجام يا سزا خداوند تعالى قر آن مجيد ميں يوں فرماتا ہے:

﴿ وَ يَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَ نُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَ سَأَءَت مَصِيْرًا ﴾ [الساء: ١١٥]

كهيي! اب كس قدر القاب موئي؟ \_

قیامت کے مفتن ہو غضب کے دارہا تم ہو خدا جانے بیک ہو حور ہو انسان ہو کیا تم ہو

اب جرح اور مجروح کی مختصر تحقیق سنئے، جرح وہ مقبول ہوتی ہے، جس میں اس کے تمام اسباب واضح طور پر

نركور بهول، مولوى عبدالحى حقى رساله "الرفع والتكميل" (ص:٧) ميل كيصة بين: "وأما الجرح فإنه لا يقبل الإمفسرا مبينا لسبب الجرح ..... إلى قوله: لأن الناس مختلفون

في أسباب الجرح فيطلق أحدهم الجرح بناءا على ما اعتقده جرحا، وليس بجرح في نفس الأمر، فلا بد من بيان سببه ليظهراهو قادح أم لا؟" انتهى . ◘

دو مین وہ جرح احاطہ قبول میں آسکتی ہے، جومفسر میں وراس میں جرح کے تمام اسباب واضح موں، اس لیے کہ

لوگ جرح کے اسباب میں مختلف ہیں، وہ اپنے اعتقاد کی بنا پر کسی مجروح کر دیتے ہیں، حالانکہ نفس الامر میں وہ جرح نہیں ہوتی، اس لئے اس کے تمام اسباب کا بیان کرنا ضروری ہے، تا کہ معنوم ہو کہ حقیقت میں یہ مجروح ہے یانہیں؟''

اور آب نے جس قدر جرحیں نقل کی ہیں، وہ سب ای قبیل سے ہیں، الکیلیے حقیقت میں سرے سے وہ جرح

بى نہيں ہيں، مقدمه ابن صلاح ميں ہے: "إن الجرح لا يثبت إلا إذا فسر سببه" انتهى. ●
يعنى جرح فابت نہيں ہوتى ، جب تك اس كتمام اسباب بيان ند كے جاكيں۔

لہذا آپ کا صحیح بخاری کے رواۃ کو مجروح کہنا محض غلط ہے، پس اس امر کو بخو بی یادر کھیں کہ صرف ان کے متعلق 23 جرح کے ایک دوحوالے نقل کر دینے ہے وہ مجروح نہیں ہو سکتے، بلکد آپ نے بیرکرنا تھا کہ جس کو مولوی عبدالحی محفی

برس سے ایک دو تواسط کی فرون ہے ہے وہ ہروں ایل ہو سے ، بلندا پ سے بیرنا تھا کہ ' کی تو فوول میران کی رسالہ ''الرفع التکمیل'' (ص: ٥) میں لکھتے ہیں:

"والواجب عليهم أن ينقلوا الجرح والتعديل كليهما ثم يرجحوا حسبما يلوح لهم أحدهما"انتهي. €

الرفع والتكميل في الجرح والتعديل (ص: ٨٠)

۵ مقدمة ابن الصلاح (ص: ٦١)

الرفع والتكميل في الجرح والتعديل (ص: ٦٦)

www.muhammadilibrary.com وفارك من بخارى الأمر العبوم لإبطال الكلام المعكد ك

لین ناقلین جرح پر واجب ہے کہ ان کی جرح و تعدیل دونوں کونقل کریں، پھران دونوں میں سے ایک کو ترجیح دیں، جو ان کے لیے ظاہر (بالدلیل) ہو۔

بتلائے! آپ نے ایما ہی کیا ہے؟ ہر گزنہیں، لہذا آپ کی نقل کردہ جرحیں اس قابل نہیں کہ ان کا جواب دیا جائے، آئندہ اس اصول کو خوب اچھی طرح یادر کھیں اور اس سے آگے اپنے باتی ہفوات کا یہی جواب سمجھیں کہ ہے۔ ستعلم لیلیٰ أي دین تداینت وأي غریم للتقاضی غریمها

www.ruharnnadilibrary.com



# راویانِ صحیح بخاری سے انہام جرح کا دفعیہ

# تمهید ضروری:

جولوگ میح بخاری کے راویوں پر جرح کر کے ان کو مجروح لکھتے ہیں، ان کی آگاہی وانتہاہی کے لیے علامہ حافظ ابن حجر "هدی السادی" (ص: ٤٤٤) میں لکھتے ہیں:

''اس طعن رواۃ میں غور کرنے سے پہلے ہر منصف کو یہ جانا چاہیے کہ صاحب سیح امام بخاری کا کسی راوی سے تخ تئ کرنا، اس بات کو مقتضی ہے کہ ان کے نزدیک وہ راوی عدالت، صحت حافظہ اور عدم غفلت کے ساتھ متصف ہے، خاص کر ایسی حالت میں کہ دونوں کما ہوں کا نام سیحین رکھنے پر جمہور انکہ کا اتفاق بھی ہے اور یہ بات اس راوی کی نبیت حاصل نہیں ہے، جس سے انہوں نے اپنی میں تخ تئ نہیں کیا، پس جو راوی ان دونوں میں ذکر کے گئے ہیں، ان کی تعدیل پر جمہور کا اتفاق ہے، یہ اس وقت ہے جب ان روات کی حدیث اصول میں تخ تئ کی جائے، اگر اس سے متابعات ، شواہد اور تعلیقات میں تخ تئ کی جائے، تو ان کے درجات ضبط وغیرہ میں مختلف ہیں، مگر صدق کا نام ان پر صادق ہے، اس وقت جب ہم ان میں سے کی راوی کی نبیت کی دوسرے کا طعن پائیں گے، تو وہ طعن نام ان پر صادق ہے، اس وقت جب ہم ان میں سے کی راوی کی نبیت کی دوسرے کا طعن پائیں گے، تو وہ طعن اس امام کی تعدیل کے مقابلہ میں ہوگا، لہذا اسے (تعدیل کو) قبول کیا جائے گا۔ (مقلد! غور کر!) مگر اس وقت جب سب بیان کیا جائے گا۔ (مقلد! غور کر!) مگر اس وقت جب سب بیان کیا جائے اور یہ تغییر کی جائے کہ جرح کرنے والا راوی کی عدالت اور ضبط میں مطلقا جرح کرتا ہے، یا اس سب بیان کیا جائے اور یہ تغییر کی جائے کہ جرح کرنے والا راوی کی عدالت اور ضبط میں مطلقا جرح کرتا ہے، یا اس سب بیان کیا جائے اور یہ قبیر کی جرح کرتا ہے۔''

"اس لئے کہ ائمہ کے نزدیک اسباب جرح محتلف ہیں، بعض ان میں سے لاکن جرح ہیں اور بعض نہیں، شخ ابو الحسن مقدی اس شخص کے بارے میں، جس سے سیح بخاری میں تخ تئے کی جائے، کہا کرتے سے کہ بیٹخص بل کے پار ہوگیا، لیعنی اس کے بارے میں جو جرح کی جائے، اس کی طرف توجہ نہ کی جائے۔ (معترضو! پھر پڑھو!) شخ ابوالفتح قشیری نے اپنی مختصر میں کہا ہے کہ ہم لوگ اس طرح اعتقاد رکھتے ہیں اور اس کو کہتے ہیں، اس اعتقاد سے علیحدہ نہ ہوں گئے، مگر الی جحت ظاہرہ اور بیان شافی کے ساتھ جو اس بات پر، جس کو ہم نے پہلے بیان کیا ہے کہ شخین کے بعد تمام لوگوں کا ان دونوں کی کتابوں کو صحیین نام رکھنے پر انفاق ہے، غلب ظن کو زیادہ کرے اور ان دونوں کے راویوں کی تعدیل اس کے لوازم سے ہے۔ (ابن جر کہتے ہیں کہ) ان میں سے سی کے بارے میں واضح جرح کے بغیرطعن قبول کی تعدیل اس کے لوازم سے ہے۔ (ابن جر کہتے ہیں کہ) ان میں سے سی کے بارے میں واضح جرح کے بغیرطعن قبول

4

نہ کیا جائے گا، اس لیے کہ جرح کے اسباب مختلف میں اور اس کا مدار پانچ چیزوں پر ہے:

. بدعت.

۲\_ یا مخالفت ثقات \_

٣\_ ياغلط

س ما راوی کا مجہول الحال ہونا۔

۵۔ یا سند میں انقطاع کا دعویٰ اس طور پر کہ کسی راوی کی نسبت دعوی کیا جائے کہ وہ تدلیس یا ارسال کرتا تھا۔

25

لیکن (راوی کا) جمہول الحال ہونا تو صحیح کے تمام راویوں میں ممتنع ہے، اس لیے کہ صحیح کی شرط ہے کہ اس کے راوی معروف بالعدالة ہوں گے، لیس جو شخص بیر گمان کرے کہ ان میں سے کوئی راوی مجبول ہے، گویا اس نے مصنف کے اس دعوے کی کہ وہ معروف ہے، مخالفت کی، اور اس میں شک نہیں کہ اس کی شناخت کا دعویٰ کرنے والا عدم شناخت کا دعوی کرنے والے پر مقدم ہوتا ہے اور باوجود اس کے صحیح شناخت کا دعوی کرنے والے پر مقدم ہوتا ہے اور باوجود اس کے صحیح کے راویوں میں کسی کو ایسانہیں یا دی گئی، جس پر جہائے کے نام کا اطلاق کیا جا سکے، جیسا کہ ہم بیان کریں گے۔

لیکن غلط بھی راوی سے بگرت ہوتا ہے، بھی کم، جی وہ کثیر الغلط کے ساتھ متصف ہو، تو اس کی روایت پائی جائے گ میں نظر کی جائے گی، اگر اس کے بیاس کے غیر کے پاس اس موصوف بالغلط کے سوا دوسرے کی روایت پائی جائے گ تو جا تا جائے گا کہ اصل حدیث پر اعتاد کیا گیا ہے، نہ خاص اس سند پر، اور اگر اس سند کے سوانہیں پائی جائے گی، تو بیہ جرح اس حدیث کے صحت پر علم لگانے میں توقف کا باعث ہوگی، بھر اللہ صحیح بغیاری میں اس متم کی کوئی روایت نہیں ہے، اور جب راوی قلت غلط کے ساتھ موصوف کیا جائے، جیسے کہا جاتا ہے: "سسی ۽ الحصفظ " یا" له أو هام " یا "ک مناکیر " وغیرہ اس میں بھی ماقبل والا ہی علم ہے، گرمتا بعت میں روایت ایے لوگوں سے بہ نسبت ان لوگوں کی روایت کے زیادہ ہے، لیکن خالفت جس سے شاذ و منکر کی اصطلاح نگلتی ہے، اس وقت ہوگی جب کہ ضابط یا صدوق کی چڑ کو روایت کرے، پھر اس سے زیادہ حافظ والا یا اکثر عدد والا اس کے خلاف روایت کرے اور اس کا محدثین کے تواعد کے موافق جمع کی منابیں ہو شاد کہیں گے، بھی مخالفت میں زیادتی اور حفظ میں ضعف ہوتا ہے، اس کو منافر میں اور بیوتم صحیح میں نہیں ہے، مگر بہت کم، جس کا بیان (ابن حجر نے) بھر اللہ تعالی ما قبل کی (آشویں) منابی کیا ہے۔ "

"لکن انقطاع کا دعوی ان لوگوں کی نسبت جن سے بخاری نے اخراج کیا ہے، مدفوع ہے، جیسا کہ ان کی شرط سے معلوم ہوتا ہے، باوجود یکہ اس کے ان رجال کا حکم، جو تدلیس یا ارسال کے ساتھ ذکر کیے گئے ہیں، سے کہ جو

دفاع سی بخاری کے بات ہو ہوئے ہیں۔ ان کی جائی کی جائے ، اگر سام کے ساتھ تصریح پائی جائے گی، تو حدیثیں عنعنہ کے ساتھ ان کے پاس موجود ہیں، ان کی جائی کی جائے ، اگر سام کے ساتھ تصریح پائی جائے گی، تو اعتراض دفع ہوجائے گا اور اگر نہیں ، تو نہیں لیکن برعت جس کے ساتھ راوی موسوف ہوگا، اس قسم کی ہوگی کہ اسے کا فرکہا جائے یا فاسق ، اس برعت میں، جس کی طرف کفر کی نسبت کی جائے ، بیضرور ہے کہ وہ تکفیر تمام ائرہ کے قواعد کے موافق متنفق علیہ ہو، جیسے کے غلاق روافض ہیں کہ بعض حضرت علی وغیرہ میں الہیت کے طول کا دعوی کرتے ہیں، یا یونیا میں قیامت سے قبل ان کے رجوع پر ایمان رکھتے ہیں، وغیرہ وغیرہ ، سیح بخاری میں ان لوگوں کی حدیثوں سے کہتے ہیں ہوئیوں اور ان رافضیوں کی ہی، جو اس قدر غلونہیں کا کہتے ہیں، کہتے اور ان گروہوں کی ہے جو اصول سنت کے بظاہر مخالف ہیں، کیکن کسی تاویل کے ساتھ سند پکرنے والے ہیں، کرتے اور ان گروہوں کی ہے جو اصول سنت کے بظاہر مخالف ہیں، کیکن کسی تاویل کے ساتھ سند پکرنے والے ہیں، کو اہل سنت نے اس قسم کے لوگوں کی حدیث قبول کرنے میں اختلاف کیا ہے، جب وہ جھوٹ سے پر ہیز کرنے ہیں معروف، خلاف مروء سے سام میں ہے کہ مطلقا مردود ہے۔'

"تسرا قول یہ ہے کہ اس کی وہ روایت (وو حال سے خالی نہیں) بدعت کی داعی ہوگی، یا داعی نہیں ہوگی، پس غیر داعی مقبول ہوگی اور داعی مر دود، اور یہی ندہب زیادہ قر 🕟 انصاف ہے، ای طرف ائمہ کی ایک جماعت گئی ہے اور این حبان نے اس پر اہل نقل کے اجماع کا وعویٰ کیا ہے، لیکن یو وی ٹھیک نہیں ہے، چراس میں بھی قاملین کا اختلاف ہے، بعض اس کے بلا قید قائل ہیں، بعض نے اور تفصیل کی ہے کی غیر داعی کی روایت میں اگر ایسے الفاظ یائے جائیں گے، جس سے اس کی بدعت کو بظاہر پختگی، زینت اور تحسین ہوتی ہو، تو دہ بھی قبول نہیں کی جائے گا۔ ادر اگر ایسے الفاظ نہ یائے جائیں مے تو قبول کی جائے گی اور بعض نے بعید ای تفصیل کو اس کے برنکس داعی كحق ميں بيان كيا ہے كماكر اس كى روايت ميں ايے الفاظ مول كے، جن سے اس كى بدعت كا رد موتا ہے، تو قبول کی جائے گی اور اگر نہیں تو نہیں، اس بنا پر جب برعتی کی روایت، خواہ داعی ہو یا غیر داعی، ایسے الفاظ کو شامل ہوگی، جس سے اس کی بدعت کا کوئی تعلق نہیں ہے، تو آیا مطلقاً مردود ہوگی یا مطلقاً مقبول ہوگی؟ ابوالفتح قشیری اس میں ایک اور تفصیل کی طرف ماکل ہوئے ہیں کہ اگر کوئی دوسرا اس کی موافقت کرتا ہوتو اس کی بدعت مُصندی کرنے اور اس کی آگ جھانے کی غرض سے اس کی طرف توجہ نہ کی جائے اور اگر کوئی اس کی موافقت نہیں کرتا اور اس کے سواکہیں سے حدیث یا کی نہیں جاتی اور بہصدق اور جھوٹ سے برہیز کرنے اور دین کے ساتھ مشہور ہونے کے ساتھ موصوف ہے اور اس حدیث کو اس کی بدعت ہے کوئی تعلق نہیں، تو اس حدیث کے حاصل کرنے اور اس سنت کے پھیلانے کی مصلحت کواس کی ابانت اور برعت کے بجھانے کی مصلحت پر مقدم کرنا چاہیے۔ ' والله اعلم www.muhammadilibrary.com وفاع سي بخارى الموالسوم لإبطال الكلام المسكم على الأمر السوم لإبطال الكلام المسكم

" اوراس بات کو بھی جانو کہ عقائد کے اختلاف کے سبب بھی ایک جماعت نے دوسری جماعت پرطعن کیا ہے، اس سے بھی آگاہ ہونا چاہیے، السے طعن کا لحاظ نہیں کرنا چاہیے، مگر جب کہ حق ہو، اور ایسا بی پر ہیز گاروں کی ایک جماعت نے ان پرطعن کیا ہے، جو دنیا کے کاموں میں داخل ہوگئے ہیں اور اس وجہ سے ان کی تضعیف کی ہے، صدق اور ضبط کے ساتھ ان کی اس تضعیف کا کوئی اثر نہیں ہے، والله المعوفق۔"

''ان سب سے بعید از اعتبار بیہ ہے کہ بعض راویوں کی تضعیف ان امور کی وجہ سے کی گئی ہے ، جن کا وقوع ان کے علاوہ کی دوسرے سے ہوا ہے اور ای سب سے زیادہ تخت اس شخص کی تضعیف ہے ، جس نے اپنے سے زیادہ تقہ 27 یا بلند مرتبہ والے یا حدیث کے عارف کی تضعیف کی ہے ، پس یہ سب قابل اعتبار نہیں ہیں۔ (ابن حجر کہتے ہیں کہ) میں نے ایک مستقل فصل قائم کی ہے ، جس کے آخر میں اللہ کی مدد سے ان کے نام بیان کیے ہیں ، جب بی سب ثابت ہو چکا ، تو ہم بخاری کے ان راویوں کو بیان کرتے ہیں ، جن پر طعن کیا گیا ہے اور اس طعن کی حکایت اور اس کے سبب کی تفییش کر کے اس کا جواب دیں گے ، جبریا ہم نے احادیث معللہ میں بیان کیا ہے (جو "ھدی الساری "کی نویں فصل میں منقول ہے ) اس طرح سے اس کے دو کے طریقہ سے متنبہ کریں گے۔'' بعون الله تعانیٰ و توفیقه فویں فویں فیس کر سے اس جگر تھا م کے بیٹھو میری باری آئی

واضح ہو کہ عوام کو اس مشہور قاعدہ "الحرح مقدم علی التعدیل" سے دھوکہ ہوتا ہے کہ بجروح راوی کی طرح قابل اعتبار نہیں ہیں، سویہ قاعدہ ان جرحول کی بابت ہے، جومفسر، مبین، وضع اور شبت بالدلیل ہوں، ورنہ غیر مبہم، غیر مفسر، غیر مبین جرحیں تعدیل پر ہرگز مقدم نہیں، علامہ ابو الحسن حنی سندی فم المدنی "شرح شرح نخبه الفکر" (ص: ۳۰) میں خطیب کا قول یول نقل کرتے ہیں:

" ما احتج به البخاري ومسلم من جماعة علم الطعن فيهم من غيرهما محمول على أنه لم يثبت الطعن المفسر عندهما، وغير المفسر ليس بمقدم على التعديل وناهيك بهما" انتهى. 

ظاصه يه ب كد جروح غيرمفره تعديل يرمقدم نبيل بين -

بہ پایاں آمہ ایں دفتر حکایت ہمچناں باتی 🗣

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ۲۸۵)

ويكسين: صيانة صحيح مسلم (ص: ٩٦) شرح مسلم للنووي (١/ ٢٥) توضيح الأفكار للصنعاني (١/ ١٣٢)

ہے۔
 ہے۔



# حرف الألف

قوله: (١) إبراهيم بن عبد الرحمن السكسكي: قال أحمد: ضعيف.

ترجمه: احمد نے کہا کہ ضعیف ہیں، از میزان الاعتدال۔

أفتول: أولاً: مَدُوه بالاتمهيد يرغوركرنے سے بيجرح برگز قابل النفات ثابت نہيں ہوتى، بلك بيجرح خود مجروح سب كونكداس جرح كا سبب شمين سے اور شمضر، جس طرح كداس كا تحقيق كزر يكى ہے۔

ٹانیاً: مسیح بخاری میں ان کی حدیث بطور شاہد ہے، جو اس کے ہم معنی اس بخاری میں ابن مسعود سے دوسرے مقام میں مروی ہے۔ ● لہذا اگر وہ مجروح بھی ہوں، تب بھی کوئی حرج نہیں، علاوہ بریں ابراہیم بن عبدالرحن سکسکی

صدوق اورقابل جمت ہے، ملاحظہ ہو: تقریب، نیز خودعلامہ ذہبی نے میزان الاعتدال میں لکھا ہے: "صدوق لم یتر ك، خرج له البخاري، وقال ابن عدي: لم أجد له حدیثا منكر المتن"

صدوق نه ينزك خرج نه البحاري، ويهر ابن عدي: نم الجد له حديثا منحر المن انتهى ملخصاً . ۖ

'دلینی ابراہیم بن عبدالرطن سکسکی صدوق اور غیر متروک ہے، امام بھا کی نے اس سے تخریج کی ہے۔ اور ابن عدر نے کہا کہ میں نے ان کی کوئی حدیث مشکر المتن نہیں یائی۔''

نیز اس اصول کو ہمیشہ کے لیے یاد رکھیں کہ جس راوی سے امام بخاری تخ تن کریں، وہ ان کے نزدیک ضرور ثقتہ اور عادل ہوتا ہے، لہذا امام بخاری کے کل راویوں پر سے جرح مدفوع ہے۔

ایدای امام صفی الدین نے بھی لکھاہے، ملاحظہ ہو: خلاصہ (مصری) € علی ہذا القیاس حافظ این جمر نے هدی السار ي ميں لکھا ہے:

" قال النسائي: يكتب حديثه، وقال ابن عدي: لم أجد له حديثا منكر المتن، وهو إلىٰ الصدق أقرب" انتهى

<sup>•</sup> ويكس : صحيح البخاري، برقم (٢٢٢٩) هدي الساري (ص: ٣٨٨)

② ميزان الاعتدال (١/ ١٦٦) تقريب النهذيب (ص: ٩١) ثير آمام ابن عدى فرمات بين: "وهو إلى الصدق أقرب منه إلى غيره، ويكتب حديثه كما قال النسائي\_" (الكامل في الضعفاء: ١/ ٢١٠، تهذيب الكمال: ٢/ ١٣٢)

 <sup>€</sup> خلاصة تذهيب تهذيب الكمال للخزرجي (ص: ١٩)

<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص: ۲۸۸)

www.muhammadilibrary.com وفاع مح بخارى المسلم لإبطال الكلام المعكد ك

اور تهذيب التهذيب جلداول مي لكصة بين:

"ذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن عدي: لم أجد له حديثا منكر المتن، وهو إلى الصدق أقرب منه إلى غيره، ويكتب حديثه كما قال النسائي" انتهى.

دونوں عبارتوں کا خلاصہ رہ ہے کہ ابن عدی نے کہا: میں نے ان کی کسی حدیث کومنکر المتن نہیں پایا اور بیصدق کی طرف اقرب ہیں، نسائی نے کہا کہ ان کی حدیث قابل کتابت ہے، نیز ابن حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے، معلوم ہوا کہ بیراوی ثقات سے ہے۔ آ کے چلئے:

**قوله**: (٢) إبراهيم (بن المندر) الخزاعي (يا حزامي): قال زكريا الساجي: عنده مناكير، جاء إلى أحمد بن حنبل فسلم عليه فما رد عليه."

'' زکر یا ساجی نے کہا کہ ان کے پاس نا مقبول روایتیں ہیں، میہ احمد بن حقبل کے پاس آئے اور ان کو سلام کیا، پس احمد بن حقبل نے سلام کا جواب نہیں دیا۔'' أیضاً۔

أهول: سابى نے ان كى نسبت جوكما ہے كہ "عنده مناكير"اس پر محدثين نے سخت تعاقب كيا ہے، حافظ ابن حجر هدي الساري ميں لكھتے ہيں:

" وقال الساحي: عنده مناكير، تعقب ذلك الحطيب " يعنى سابى كول "عنده مناكير"كا خطيب بغدادى نے تعاقب كيا ہے (كدسابى كايول صحيح نہيں ہے)

اور تهذيب التهذيب طلداول مين لكصة بين:

" و الذي قاله الخطيب سبق أبو الفتح الأزدي بمعناه " يعنى خطيب في ان پرتعاقب كر كے جوبات 29 كى ہے، اى كے ہم معنى ان سے بہلے ابواللتے ازدى كہد كے ہيں، (بيدونى ازدى ہيں، جن سے آپ في عبدالحميد بن الى اوليس پر نمبر (٤٢) ميں جرح نقل كى ہے)

اب اصل حال سنے! ابراہیم خزاعی ثقات متفنین سے ہے، اس کے علاوہ کہ حافظ نے تقریب میں''صدوق'' کھھا ہے، اس کے علاوہ کہ حافظ نے تقریب میں''صدوق'' کھھا ہے، 🏵 خود امام ذہبی میزان الاعتدال میں لکھتے ہیں:

"حافظ، من شيوخ الأئمة، وثقه ابن معين، وكتب عنه، وهو من أقرانه، وقال أبو حاتم:

🛭 تقريب التهذيب (ص: ٩٤)

<sup>•</sup> تهذیب التهذیب (۱/ ۱۲۰)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٣٨٨)

<sup>🛭</sup> تهدّيب التهذيب (١/ ١٤٥)

وفاع مح بخارى ( وفاع مح بخارى ) ( 436 ) ( 436 ) ( الأمو العبوم لإبطال الكلام المعكم )

صدوق"انتهي.

یعنی بیر حافظ اور ائمہ کے شیوخ سے ہیں، بیمیٰ نے ان کو ثقہ کہا ہے اور ان سے حدیث کھی ہے حالا نکہ وہ ان کے ساتھی ہیں، اور ابد حاتم نے صدوق کہا ہے۔

حافظ صفى الدين "خلاصه " مين لكهة بين:

مافظ ابن حجر هدي الساري مي لكهة بين:

" أحد الأئمة، وثقه ابن معين وابن وضاح والنسائي وأبو حاتم والدارقطني، واعتمده البخاري، وانتقىٰ من كميثه "انتهى.

اس کا بھی وہی ترجمہ ہے، نیز اس میں ان کی ثقابت میں امام بخاری کا اعتاد بھی مرقوم ہے، جس سے ہماری

كبلى تحرير كوتقويت حاصل موتى ب\_ يبى علامه ها وها بن جروط الله " تهذيب التهذيب " جلد اول ميس كلصة بين:

"قال عثمان الدارمي: رأيت ابن معين كتب عن إبراهيم بن المنذر أحاديث، وقال النسائي: ليس به بأس، وقال صالح بن محمد صدوق، وقال أبو حاتم: صدوق، وقال أيضا: هو أعرف بالحديث، قال الخطيب: أما المناكير فقلما توجد في حديثه إلا أن يكون عن المجهولين، ومع هذا فإن يحيىٰ بن معين وغير، من الحفاظ كانوا يرضونه ويوثقونه، وقال الدارقطني: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن وضاح: لقيته بالمدينة وهو ثقة، وقال الزبير بن بكار: كان له علم بالحديث ومروءة وقدر" انتهى.

لینی عثمان نے کہا کہ میں نے ابن معین کو ان سے بہت می حدیثیں لکھتے دیکھا ہے اور نسائی نے کہا: "لیس به بأس" اور صالح بن محمد اور ابو حاتم نے صدوق کہا ہے، نیز ابو حاتم نے ان کو "أعرف بالحدیث" کہا ہے اور خطیب بغدادی نے کہا کہ ان (ابراہیم) کی حدیث میں مناکیر بہت ہی کم پائی جاتی ہیں، گروہ بھی جب جہولین سے روایت ہو، اس کے باوجود ابن معین وغیرہ حفاظ نے ان کو ثقہ کہا ہے، نیز دارقطنی، ابن حبان اور ابن وضاح نے ان کو ثقہ کہا ہے، اور زبیر نے کہا کہ ان کو حدیث کاعلم اور مروءت اور قدر ومزلت تھی۔

- ميزان الاعتدال (١/١٩٣)
- 2 خلاصة تذهيب تهذيب الكمال (ص: ٢٢)
  - 🛭 هدي السارې (ص. ۳۸۸)
  - ٠ تهذيب التهذيب (١/ ١٤٥)

www.muhammadilibrary.com في الأمر المبور لإبطال الكلام المعكم في الأمر المبور لإبطال الكلام المعكم في الم

غرض بدراوی بھی حفاظ ثقات سے ہے۔ آ مے چلیے:

قوله: (٣) إبراهيم بن يوسف بن إسحاق بن أبي إسحاق السبيعي: روى عباس عن يحيى: ليس بالقوي، وقال (أي يحيى: ليس بالقوي، وقال (أي النسائي): ليس بالقوي، وقال (أي أبو داود): ضعيف "ترجمه: عال في يحيل سے روايت كى كه وہ كچئيں ہيں اور جوز جائى نے كہا كہ وہ ضعيف ہيں۔ أيضاً اور نسائى نے كہا كہ وہ توى نہيں ہيں اور ابو داود نے كہا كہ ضعيف ہيں۔ أيضاً

أهول: أولاً: ان تمام جرحول كى كوئى مفصل وجنبيس ب، لبذاية جرح مقبول نبيس جيها كتاب كى تمهيديس گزر چكا ب-

ثانياً: جوز جانی نے جو ان کوضعیف کہا ہے، ان کا بر کہنا سیح نہیں ہے، حافظ ابن حجر "هدي الساري " ميں لکھتے ہيں:

وقال الجوزجاني: ضعيف، وهي اطلاق مردود".

"لعنى جوز جانى كا ان كومطلقاً ضعيف كهنا مرود ب-"

مطلب بیر کہ صحیح نہیں۔ نیز انہیں علامہ حافظ ایں جم رشط نے تقریب میں ''صدوق'' لکھا ہے، نیز حافظ صفی الدین نے خلاصہ اور علامہ ذہبی نے میزان الاعتدال میں لکھا جے ن

"قال أبو حاتم: يكتب حديثه " يعنى ابو حاتم نے كہا كه الكي حديث قابل كتابت ب- وقتم نيز حافظ نے هدي الساري ميں لكھا ب:

"قال أبو حاتم: حسن الحديث يكتب حديثه، وقال ابن عدي: ليس هو بمنكر الحديث". ●
ليني ابو حاتم ني ال كوحن الحديث اور ان كى حديث كو قابل كتابت كها ب اور ابن عدى ني كها ب كه بيمكر
الحديث نبيس بس ــ

نيز يبى علامه حافظ ابن حجر الطف "تهذيب التهذيب" جلد اول مين لكصة بين:

"قال ابن عدي: له أحاديث صالحة، وليس بمنكر الحديث، يكتب حديثه، وقال أبو حاتم: حسن الحديث يكتب حديثه، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الدار قطني: ثقة "ملخصاً . "

<sup>•</sup> هدي الساري (ص: ٥٠٠)

 <sup>•</sup> ميزان الاعتدال (١/ ٢٦) تقريب التهذيب (ص: ٢٩) خلاصة تذهيب التهذيب الكمال (ص: ٣٠)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٣٨٨)

۵ تهذیب التهذیب (۱/ ۱۲۰)

www.muhammadilibrary.com وفاع مجمع بخارى المحكم كله ال

یعنی ابن عدی نے ابراہیم کو صالح الحدیث اور غیر مشر الحدیث اور ابو حاتم نے حسن الحدیث کہا ہے، نیز دونوں نے کہا ہے کہان کی حدیث کھنے کے لائق ہے، ابن حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے اور دا قطنی نے ان کو ثقہ کہا ہے۔ حاصل کلام یہ کہ بیراوی بھی ثقہ ہے۔ ● آ گے چلئے:

**قوله**: (٣) "أبي بن عباس بن سهل بن سعد الساعدي: قال أحمد بن حنبل: منكر الحديث، وقال النسائي والدولابي: ليس بالقوي، ضعفه ابن معين "

" احمد بن صنبل نے کہا کہ اُن کی حدیثیں نامقبول ہیں اور نسائی اور دولا لی نے کہا کہ بیقوی نہیں ہے، ان کو ابن معین نے کہا کہ ایناً

افتول: أو لا: تمبيد مين نيزاس كقبل بهى بسط سے لكھا جا چكا ہے كہ وہ جرح مقبول ہوتى ہے، جومفسر اوراس ميں جرح كي اسباب بين ہوں أبي كى جرح ميں بيامر بالكل مفقود ہے، لبذا در حقيقت بيرجرح جرح نہيں ہے، اس ليے نامقبول ہے۔

ثانیاً: اوپر کی تحریر سے یہ بھی ظاہر ہے کہ جس راوی ہے امام بخاری تخ تج کریں، وہ ان کے نز دیک ثقد اور عادل ہوتا ہے، یہی وجہ ہے کہ اس راوی کا امام بخاری کی تفہر، "الضعفاء الصغیر" میں پیٹنیس ہے، لہذا بیراوی امام بخاری کے نزدیک مقبول ہے۔

نیز تمہید میں یہ بھی معلوم ہو چکا ہے کہ جب ہم کسی راوی کی نسبت غیر کاطعن پائیں گے، تو بیطعن امام بخاری کی تعدیل کے مقابلہ میں ہوگا، لہذا قبول نہیں کیا جائے گا۔ افسوس آپ نے میزان الاعتدال کی اس قدر عبارت تو نقل کر وی، لیکن خاص امام ذہبی کا فیصلہ نہ و کمچہ لیا، علامہ ذہبی آ گے فیصلہ کرتے ہیں:

• معترض نے إبراہيم بن يوسف كي تضعيف ميں امام نسائى براللہ: كا قول "لبس بالقوي "نقل كيا ہے، تو اصول حديث ميں ہہ بات مقرر ہے كہ بيرالفاظ راوى حديث كے حفظ و صبط كى اصلاً نفى نہيں كرتے ، بلك اس كے حفظ و انقان كے درجه كمال كى نفى كرتے ہيں، جو ايسے راوى كے "حسن الحديث" ہونے كے منافى نہيں، حافظ ابن حجر براللہ: اس لفظ "ليس بالقوي " كے متعلق فرماتے ہيں: " هذا تلبين هين " (هدي الساري: ٣٩٧)

معرض نے ندکوہ بالا راوی کی تضعیف میں امام ابن معین براشد کا یہ تول بھی نقل کیا ہے: "نیس بشیء" تو ان الفاظ کی بابت سامر قابل ذکر ہے کہ بدام ابن معین کے خاص اصطلاحی الفاظ ہیں، جن سے ان کی اکثر بدمراد ہوتی ہے کداس راوی کی احادیث قلیل ہیں، ہر جگہ یہ جرح کے الفاظ ہیں ہوتے۔ تفصیل کے لیے دیکھیں: هدی الساری (ص: ۲۱۱) تهذیب التهذیب (۱۸/ ۲۱۹) الرفع والنکمیل (ص: ۹۹) ظفر الأمانی (ص: ۳۶)

بسا اوقات کوئی امام کسی راوی پر "لیس ہالقوی "کا اطلاق کرتا ہے اور دیگر ائمہ محدثین اسی راوی کو ثقة وصدوق قرار دیتے ہیں، بلکہ اس ہے بھی بڑھ کر کوئی امام کسی راوی پر اس لفظ کا اطلاق کرتا ہے اور بعد از ال خود ہی اسے "حسین البحدیث" قرار دیتا ہے۔ ویکھیں: البجرے والتعدیل (۳/ ۲۱۷ ، ۲۰۱۲ ، ۸ ، ۶۹۶) www.muhammadilibrary.com وفاع من بخارى المحكود المعكم الم

" قلت: أبي هو حسن الحديث" ◘ ليني أبي حسن الحديث ہے۔ اس كى حديثيں قابل قبول ہيں، للذا كوئى جرح نہيں رہى، جلئے جھڑا تمام شد!

قوله: (۵) أحمد بن بشير الكوفي: قال عثمان الدارمي: هو متروك.

"عثان دارمی نے کہا کہ بیمتروک ہیں۔" ایضاً

أفتول: عثان دارى كى يه جرح غير مقبول ب، حافظ ابن تجر "هدى الساري" مي كلصة بين:

"وأما كلام عثمان الدارمي فقد رده الخطيب ."

یعنی خطیب بغدادی نے عثان داری کے کلام کی تروید کر دی ہے۔

يبى حافظ ابن مجر وطلف ان كوتقريب مين "صدوق" كصة بين، اور علامه ذبي ميزان مين كلصة بين:

"قال ابن نمير: صدوق خسن المعرفة، وقال أبو زرعة: صدوق، وقال الدارقطني: يعتبر بحديثه، قلت: قد خرج له البخاري في صحيحه ،" ملخصاً . 3

یعنی ابن نمیر نے صدوق حسن السم فق ابوزرعد نے صدوق اور دارتطنی نے ان کی حدیث کو قابل اعتبار

کہا ہے، نیز امام بخاری نے اپنی سیح میں ان سے تح ت کی ہے۔

یہ بھی ان کی ثقابت کی دلیل ہے۔خلاصہ میں ہے:

" قال يحييٰ: ليس به بأس، وقال أبو زرعة: صدولي". 🍄

لینی ابن معین نے ''لیس به ہاس" اور ابوزرعه نے''صدوق'' کہا ہے۔

مافظ ابن حجر "هدي الساري" من كلصة بين:

"قواه ابن معين و أبو زرعة وغيرهما". <sup>3</sup>

• ميزان الاعتدال (٢٠٨/١)

هدي الساري (ص: ٣٨٦) وراصل اس نام كے دو راوی بين: "أحمد بن بشير الكوفي" اور "أحمد بن بشير البغدادي"
 عافظ خطيب بقدادی اور حافظ ابن تجر براطة؛ فرماتے بيل كمان ميں "أحمد بن بشير البغدادی" راوی مجروح ہے اور "أحمد بن
 بشير الكوفي" صدوق ہے، امام عثان بن سعيد داری نے غلطی ہے "أحمد بن بشير البغدادی" پر ہونے والی بخرج" أحمد بن
 بشير الكوفي" كم متعلق وكركر دی ہے، جو وراصل صدوق ہے۔ ويحين: تاريخ بغداد (٢٦/٤) ميزان الاعتدال (٢٨٦٤) (٤/
 عدی الساری (ص: ٢٨٦) تقريب التهذيب (ص: ٨٨٧)
 هدی الساری (ص: ٢٨٦) تقريب التهذيب (ص: ٨٨٧)
 مدی الساری (ص: ٢٨٦) تقريب التهذيب (ص: ٨٨٧)
 مدی الساری (ص: ٢٨٦) تقريب التهذيب (ص: ٨٤٧)
 مدی الساری (ص: ٢٨٦) تقريب التهذيب (ص: ٨٤٧)
 مدی الساری (ص: ٢٨٩) و تقريب التهذيب (ص: ٨٤٧)
 مدی الساری (ص: ٢٨٦) و تقريب التهذيب (ص: ٨٤٧)
 مدی الساری (ص: ٢٨٦) و تقريب التهذيب (ص: ٨٤٧)
 مدی الساری (ص: ٢٨٦) و تقریب التهذیب (ص: ٨٤٧)
 مدی الساری (ص: ٢٨٦) و تقریب التهذیب (ص: ٨٤٧)
 مدی الساری (ص: ٢٨٦) و تقریب التهذیب (ص: ٨٤٧)
 مدی الساری (ص: ٢٨٦) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٤)
 مدی الساری (ص: ٢٨٦) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٤)
 مدی الساری (ص: ٢٨٦) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٤)
 مدی الساری (ص: ٢٨٦) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٥)
 مدی الساری (ص: ٢٨٦) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٥)
 مدی الساری (ص: ٢٨٦) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٥)
 مدی الساری (ص: ٢٨٥) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٥)
 مدی الساری (ص: ٢٨٥) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٥)
 مدی الساری (ص: ٢٨٥) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٥)
 مدی الساری (ص: ٢٨٥) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٥)
 مدی الساری (ص: ٢٨٥) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٥)
 مدی التهذیب (ص: ٢٨٥) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٥)
 مدی التهذیب (ص: ٢٨٥) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٥)
 مدی التهذیب (ص: ٢٨٥) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٥)
 مدی التهذیب (ص: ٢٨٥) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٥)
 مدی التهذیب (ص: ٢٨٥) و تقریب التهذیب (ص: ٢٨٥)
 مدی التهذیب (ص: ٢٨٥) و تقریب (ص: ٢٨٥) و تقریب (ص: ٢٨٥)
 مدی التهذیب (ص: ٢٨٥) و تقریب (ص: ٢٨٥) و تقریب (ص: ٢٨٥) و تقریب (ص: ٢٨٥) و تقریب (ص: ٢٨٥) و تقر

<sup>€</sup> ميزان الاعتدال (١/ ٢١٩) تقريب التهذيب (ص: ٧٨)

خلاصة تذهيب تهذيب الكمال للخزرجي (ص: ٤)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٣٨٥)

و و المعلى الكلام البعكم المعكم المعلى المعلى المعلى المعلى المعكم المعك

لین کی ، ابوزرعه اور ان کے سوابہت سے محدثین نے ان کو توی کہا ہے۔

نيزيمى علامه حافظ "تهذيب التهذيب" جلداول من لكصة بين:

"قال ابن معین: لم یکن به بأس، وقد کان موصوفا بالصدق، وقال ابن نمیر: کان صدوقا حسن المعرفة، وقال أبو زرعة: صدوق، وقال أبو حاتم: محله الصدق، وقال أبوبكر بن أبي داود: كان ثقة كثير الحديث، ونقل أبوالعرب عن النسائي أنه قال: ليس به بأس" انتهى ملخصا ". ●
یمی نسائی اوراین معین نے ان کو "لابأس به"کہا ہے (اوراین معین کی اصطار حیں "لا بأس به" ہے
مراد ثقة ہوتا ہے) ● نیز این معین، این نمیر، ابو زرعه اور ابو حاتم نے ان کوصدوق کہا ہے، بال این نمیر نے
ان کی نسبت حسن المعرفة زیادہ کیا ہے اور ابو بکرین الی داود نے ان کو کثیر الحدیث اور ثقة کہا ہے۔
معلوم ہوا کہ بہراوی بھی ثقیہے۔ آ عے طائے:

فوله: (٢) أحمد بن شبيب بن سعيد: قال الأزدي: منكر الحديث.

"ازدی نے کہا کدان کی حدیثیں نامقیل ہیں ۔" (ایساً)

افتول: بی جناب! ازدی تو خوف ضعیف جرابزاکی دوسرے کے متعلق اس کی جرح کیونکر اصاطر قبول میں آئے گی؟ ازدی کی جرح غیر مقبول ہونے کی نبیت ہم جہتے بسط سے اپنے رسالہ "العر جون القدیم" (ص: 32

٢٥) مين لكو چك جين- نيز اس كى پي تفصيل آپ كي نمبر (٧٥٧) مبدالحميد بن الى اوليس كى جرح كے جواب مين

آئے گی۔ یہال پر مخضر بیک مافظ ابن حجر "هدي الساري" ميں لکھتے ميل:

"وقال الأزدي: منكر الحديث غير مرضى، ولا عبرة بقول الليدي لأنه هو ضعيف، فكيف يعتمد في تضعيف الثقات؟" انتهى. €

یعن از دی نے احمد کو جومنکر الحدیث کہا ہے، یہ قابل تسلیم نہیں، نداز دی کے قول کا (جرح میں کچھ) اعتبار ہے،

اس لیے کداز دی بذات خودضعیف ہے، پس ثقات کی تضعیف میں کیونکر اس پراعتاد کیا جائے گا؟ "

اس سے ایک امراور بھی معلوم ہوا کہ احمد ثقات سے ہے، اب صریح عبارات سنے!

يمي علامه حافظ تقريب من لكهة بين: "صدوق من العاشرة"

اورعلامه زبي ميزان الاعتدال مين ان كي نبت فيصله كرتے بين: "قلت: قد وثقه أبو حاتم" لعني ابوحاتم

<sup>◘</sup> تهذيب التهذيب (١٥/١)

ويكيس: الرفع والتكميل (ص:١٠٠)

هدي الساري (ص: ٣٨٦) ثير حافظ ابن حجر الراشة فرمات بين: " لم يلتفت أحد إلى هذا القول بل الأزدي غير مرضي"
 (تهذيب النهذيب: ١/ ٣١)

نے ان کو ثقہ کہا ہے۔

ظاصرين ہے: "قال أبو حاتم: ثقة صدوق " يعنى ابوحاتم نے احمد كوثقد اور صدوق كما ہے۔ اور حافظ ابن حجر "هدي الساري" بين كھتے ہيں:

"وثقه أبو حاتم الرازي، وقال ابن عدي: وثقه أهل العراق، وكتب عنه علي بن المديني " انتهى . اور تهذيب التهذيب علد اول بين لكهة بن:

" قال أبو حاتم: صدوق، وقال ابن عدي: قبله أهل العراق ووثقوه، وكتب عنه علي بن المديني، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهى . ◘

دونوں عبارتوں کا مطلب سے ہے کہ ابو حاتم رازی نے ان کوصدوق اور ثقہ کہا ہے اور ابن عدی نے کہا کہ اہل العراق نے ان کومقبول اور ثقہ کہا ہے اور ابن المدینی نے ان سے حدیثیں کھی ہیں اور ابن حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے۔خلاصہ سے کہ بیدراوی بھی ثقاف سے ہے۔ آھے چلئے:

قتوله: (2) " أحمد بن صالح أبو جعفر المصري (ابن الطبرى): قال النسائي: ليس بثقة ولا بمأمون، وقال النسائي أيضا: تركه محمد بن يحيي، ورماه يحيي بن معين بالكذب، وقال معاوية بن صالح عن ابن معين: أحمد بن صالح كذاب "

ترجمہ: '' نسائی نے کہا کہ وہ ثقہ اور الزام سے محفوظ نہیں ہیں اور نبائی نے بیہ بھی کہا کہ ان کو محمد بن میکی نے چھوڑ دیا اور کی کی بن معین نے ان کو کذب کی طرف منسوب کیا ہے آر معاویہ بن صالح نے ابن معین سے نقل کیا کہ احمد بن صالح بڑے جھوٹے ہیں۔''ایضاً

افتول: آپ نے یہاں تحقیق سے بالکل کام نہیں لیا، نسائی نے اُحمد بن صالح (ابن الطبر ی) پر جو کلام کیا ہے، اس میں ان کودھوکہ موا ہے اور وہ بیہ ہے جس کو حافظ ابن حجر "تقریب التھذیب" میں لکھتے ہیں:

"وجزم ابن حبان بأنه إنما تكلم في أحمد بن صالح الشموني، فظن النسائي أنه على ابن الطبري "انتهى. €

یعنی ابن حبان نے بالجزم میکہا ہے کہ اصل میں احمد بن صالح شمونی پر کلام کیا گیا تھا، نسائی نے وہ جرح ان ابن الطبر ی برگمان کرلی۔''

 <sup>◘</sup> ميزان الاعتدال (١/ ٤٨) تهذيب النهذيب (١/ ٣٦) هدي الساري (ص: ٤٤٦) تقريب التهذيب (ص: ٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ٦)

و تقریب التهذیب (ص: ۸۰) نیز دیکمین: الثقات لابن حبان (۸/ ۲۰)

وفاع مح بخارى ﴿ وَالْ مُعْلِمُ بَخَارِي ﴾ ﴿ وَالْ عَلَيْهِ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمِ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ لِلْمِعْلِمِ الْمِعْلِمِ الْمِعْلِمِيْمِ الْمِعْلِمِ ال

33

سمجھ گئے جناب بانہیں؟ سننے! خود علامہ ذہبی میزان الاعتدال میں لکھتے ہیں:

" آذی النسائی نفسه بکلامه فیه، قال ابن عدی: کان النسائی سی، الرأی فیه، "انتهی. فیدی نسائی نے ابن الطیری پر کلام کر کے اپنے قس کو ایڈا دی ہے، ابن عدی نے کہا کہ نسائی احمد بن صالح کے بارے میں بری دائے رکھتے تھے۔

اب ذرااس كوتفصيل سے سنتے، حافظ ابن حجر "هدي السداري" ميس كلصة بين:

"وأما النسائي فكان سيء الرأي فيه، (كذا في تهذيب التهذيب لابن حجر ج١) فاستند النسائي في تضيعفه إلى ما حكاه عن يحيى بن معين، وهو وهم منه، حمله على اعتقاده سوء رأيه في أحمد بن صالح ..... وهو أنه كان أحمد بن صالح لا يحدث أحدا حتى يسأل عنه، فلما أن قدم النسائي مصر عاء إليه، وقد صحب قوما من أهل الحديث لا يرضاهم أحمد، فأبى أن يحدثه فذهب النسائي .... إلى قوله: وشرع يشنع عليه، وما ضره ذلك شيئاً (كذا في تهذيب التهذيب ج١) وقال ابن حيان; ما رواه النسائي عن يحيى بن معين في حق أحمد بن صالح فهو وهم، وذلك أن أحمد بن صالح الذي تكلم فيه ابن معين هو رجل آخر غير ابن الطبري، وكان يقال له: الأشمومي، وكان مشهورا بوضع الحديث، وأما ابن الطبري فكان يقارب ابن معين في الضبط والإتقان (كذا في التهذيب) فتبين أن النسائي انفرد بتضعيف أحمد بن صالح بما لا يقبل، "انتهى ملخصاً .

ان ساری عبارات ، جو ہدی الساری اور انہیں کے ہم معنی تہذیب التہذیب بین ہیں، کا خلاصہ یہ ہے کہ نسائی احمد بن صالح کے بارے میں ہری رائے والے تھے، نسائی نے ان کی تضعیف میں ابن معین سے جو حکایت بیان کی ہے، بیان کا وہم ہے، اس بات پر نسائی کو بداعتقادی نے برا پھینتہ کیا، جو ان کو احمد کی طرف ہے تھی، وہ یہ کہ احمد بن صالح جب تک کی کے پورے حالات سے واقف کار نہ ہوجاتے اس کو حدیث نہیں بیان کرتے تھے، جب نسائی مصر میں آئے، تو احمد بن صالح کے پاس بھی حاضر ہوئے، قبل ازیں نسائی ان المحدیثوں کی صحبت میں تھے، جن سے احمد بین صالح بی تعنین کی میں نسائی اس ضد میں احمد بن صالح پر تشنیع بن صالح بر تشنیع ان کی برائی بیان) کرنے گئے، جس سے احمد کوئی نقصان نہیں، ابن حبان نے یہ کہا ہے کہ نسائی نے ابن معین سے احمد کے بارے میں ادر کے بارے میں ادرے میں جو روایت کیا ہے، اس میں ان سے وہم ہوا ہے، وہ یہ کہ ابن معین نے جس احمد کے بارے میں

ميزان الاعتدال (١/ ٢٤١) نيز ديكيس: الكامل لابن عدي (١/ ١٨٠)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٣٨٦) تهذيب التهذيب (١/ ٣٤)

www.muhammadilibrary.com وفاع تنج بناري الموالي المعكد ال

کلام کیا ہے، وہ اشموی ہے، جومشہور وضاع حدیث اور میداحمد ابن الطمری ہے، میدضبط وانقان ( تقابت ) میں ابن معین کے برابر ہے۔

غرض به بات ظاہر ہے کہ نسائی کا تنبا احمد بن صالح الطمری کی تضعیف کرنا غیر مقبول ہے۔ اگر چداس سے ان کی ثقابت صاف ثابت ہوگئی، کیکن اب صرت کے لفظوں میں سنیے: حافظ ابن حجر تقریب میں لکھتے ہیں: "ثقة حافظ من العاشرة" • فینی می ثقد اور حافظ ہیں۔

علامه صفى الدين'' خلاصه''ميں لکھتے ہيں:

"أحد كبار الحفاظ بمصر، وثقه أحمد و يحيى وابن المديني وأبو حاتم وجماعة، قال أبو نعيم: ما قدم علينا أحد أعلم بحديث أهل الحجاز من هذا الفتى" قال أبو نعيم: ما قدم علينا أحد أعلم بحديث أهل الحجاز من هذا الفتى" قال أبو نعيم: ما قدم علينا أحد أعلم بحديث أهل الحجاز من هذا الفتى" قال المتعالية المتعالد المت

34

یعنی احمد بن صالح مصر کے کبار مفاق سے ہیں، ان کو احمد بن صنبل، یجی بن معین، ابن المدینی اور ابوحاتم بلکه ایک جماعت نے ثقہ کہا ہے اور ابونعیم نے کہا کہا گا اور بیان کا احادیث کو ان (احمد بن صالح الطبری) سے زیادہ جانے والا ہمارے پاس کوئی نہیں آیا۔

خود امام ذہبی میزان الاعتدال میں لکھتے ہیں:

"الحافظ الثبت، أحد الأعلام، قال البخاري: أحمد بن حدالح ثقة، ما رأيت أحدا يتكلم فيه بجحة. (كذا في تهذيب التهذيب ج١) وقال أبو حاتم والعجلي وجماعة: ثقة. "ملخصاً و "ديعني احمد بن صالح حافظ ثقة بين، امام بخارى نے خود كما بحكم احمد بن صالح تقد به، ميں نے كى كونميں ويكھا كدان ميں دليل كے ساتھ كوئى كلام كرتا ہواور ابو حاتم، عجل اور ايك جماعت نے ان كوثقة كما ہے. "

مافظ ابن حجر "هدي الساري "مي لكه بين:

"أحد أثمة الحديث الحفاظ المتقنين الجامعين بين الفقه والحديث، أكثر عنه البخاري و أبوداود، واعتمده الذهلي في كثير من أحاديث أهل الحجاز، ووثقه أحمد بن حنبل ويحيى بن معين فيما نقله عنه البخاري وعلي بن المديني وابن نمير والعجلي وأبو حاتم الرازي (كذا في التهذيب) وآخرون، وأحمد بن صالح إمام ثقة، وقال ابن عدي: كان النسائي ينكر عليه أحاديث، وهو من الحفاظ المشهورين بمعرفة الحديث، (كذا في

- ٥ تقريب التهذيب (ص: ٩)
- الخلاصة للخزر جي (ص: ٧) نيز ويكمين: تهذيب التهذيب (١/ ٣٤)
  - 🗗 ميزان الاعتدال (١/ ٢٤١)

وفاع منج بخارى ١٥٥٥ ( 444 ) ( الأمر العبوم لإبطال الكلام المعكم )

التهذیب ج۱) وقال صالح جزرة: لم یکن بمصر أحد یحفظ الحدیث غیر أحمد بن صالح، وکان یذاکر بحدیث الزهری ویحفظه، (کذا في التهذیب ج۱) ویؤید ما نقلناه اولا عن البخاري أن یحیی بن معین وثق أحمد بن صالح بن الطبري" انتهی ملخصاً. وظاصه یه که احمد بن صالح انتهای اور ققه و حدیث کے جامعین سے ہیں، امام بخاری اور ابو داود نے ان سے بہت ی روایات لی ہیں اور ذبلی نے ان کی بہت ی احادیث پر، جو اہل ججاز سے ہیں، اعتاد کیا ہے اور امام احمد بن ضبل، ابن معین، ابن مدین، ابن نمیر، عجل، ابو حاتم رازی اور بہت سے لوگوں نے ان کو ثقه کہا ہے، احمد شقد امام ہے، ابن عدی نے (تجباً) کہا ہے کہ نسائی ان کی حدیثوں سے (کیوں) افکار کرتے ہیں، حالانکه یہ حفاظ احدیث ہیں مطاق کے سوا اور کوئی حافظ حدیث ہیں مشہور ین بمعرفة الحدیث سے ہو اور صالح بن محمد نے کہا کہ مصر میں احمد بن صالح کے سوا اور کوئی حافظ حدیث ہیں ساتھ بین کی دیری کی حدیث کی اس روایت سے ہوتی ہے، جو ان سے مروی ہے کہ ابن محمد بن صالح ابن الطبر کی کو ثقہ کہا ہے۔

بلکہ حافظ ابن حجر نے اپنی کتاب تھذیب النہذیب میں احمد بن صالح اور احمد بن حنبل دونوں کو ایک درجہ کا ہونانقل کر کے اتنا اور لکھا ہے:

"قال الخطيب: احتج بأحمد حميع الأثمة إلا النساني (ج: ١)

یعنی خطیب نے کہا ہے کہ احمد بن صالح ابن الطیری سے تمام المری نے جست پکڑی ہے، سوا نسائی کے (ای ضد ل وجہ سے )

حاصل کلام بیر کہ احمد بن صالح ابن الطمری امام الثقات سے ہے، بقیدان کے متعلق مفصل بحث میرے رسالہ "الریح العقیم" (ص: ٥٤،٥٠) میں ملاحظہ کریں۔آگے چلئے:

فتوله: (٨) " أحمد بن عبد الله بن حكيم أبو عبد الرحمن الفرياني المروزي: قال النسائي: ليس بثقة، وقال أبو نعيم الحافظ: مشهور بالوضع "

"نسائی نے کہا کہ وہ تفینیں ہیں اور ابولعیم حافظ نے کہا کہ صدیث وضع کرنے میں مشہور ہیں۔"ایسا

افتول: سی ہے کہ جب انسان کی آ تھے پر تعصب کی پی بندھ جاتی ہے، تو اے کی نہیں سوجھتا، جی جناب! اس راوی کا تو جامع صحیح بخاری میں کہیں ہے ہی نہیں ہے، اگر آپ نکال دیں، تو آج سے اس سوال کا جواب آپ سے بھی نہیں مانگوں گا کہ ''عقل بری ہے یا بھینس؟'' لہذا بیراوی وضاع ہوا کرے؟

25

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٣٨٦)

<sup>2</sup> تهذیب التهذیب (۱/ ۳۹)

www.muhammadilibrary.com

(فاع مجمح بزاري (445 ) (الأمر المبور لإبطال الكلامر المعكم (

مارا چه ازی قصه که گاؤ آمد و خر رفت

نہ معلوم کہ آپ نے اسے بخاری کا راوی کیوکر سمجھ لیا؟ او ہو! اب معلوم ہوا کہ میزان الاعتدال کی اس عبارت

ے آپ کو دھوکہ ہوا ہے:

" وقد رأيت البخاري يروي عنه في كتاب الضعفاء " انتهي <sup>®</sup>

افسوس! آپ نے اس کا مطلب نہیں سمجھا، ذہبی کہتے ہیں کہ میں نے اس راوی کو امام بخاری کی کتاب الضعفاء میں ویکھا ہے، بس بیضعفاء سے ہول تو ہمیں کیا؟ کونکہ امام بخاری نے ان سے اپنی ضحع میں کہیں روایت نہیں کی، چلئے جھڑ اتمام شد۔ ہال آخر میں ہم آپ کو آپ کی فلطی پر متنبہ کرتے ہیں کہ بید "فریانی" نہیں بلکہ "فریانانی" ہے۔ آگے چلئے:

**قوله**: (٩) "أسامة بن عين: ضعفه أبو الفتح الأزدي، وقال اللالكائي: مجهول "

"ان کو ابوالفتح از دی نے ضعیف مفہرایا اور لا لکائی نے کہا کہ بیمجهول ہیں۔ایشا

افقول: واہ جناب! بس عبارت کا چرانا گوئی تم سے سکھ جائے، آپ نے کیا ہی چالاکی کی ہے کہ میزان الاعتدال سے صرف اس قدرعبارت نقل کر دی، حالانکہ ای میں وہ آگے اس کا جواب دیتا ہے، اس کو ایسا ہضم کر گئے

كەۋكارتك نېيى ليا! حالانكەمىزان كى عبارت يول ہے:

"صدوق، ضعفه أبو الفتح الأزدي بلا حجة "<sup>3</sup>

ینی اسامه صدوق ہیں، از دی نے ان کو بغیر دلیل ضعیف کر دیا ہے۔ سنا کہ نہیں جناب! اور ہم احمد بن شبیب ( نمبر: ۲۱ ) کے بیان میں لکھ آئے ہیں کہ از دی خود ضعیف ہے، لہذا

تنا کہ بین جناب؛ اور ہم احمد بن سبیب (سبر: ۱۱) کے بیان میں اسے اسے ہیں کہ اروی مود سیف ہے، ہدا اقات کے حق میں اس کی تفعیف قطعاً مقبول نہیں، نیز ہم عبدالحمید (نمبر: ۷۲) کے بیان میں بالتفصیل بتلا دیں مجے کہ ثقات کی تفعیف کرنا از دی کی عادت ہے۔ لہٰذا اس کی جرح مجمی مقبول نہیں ہوسکتی ، اس وجہ سے حافظ ابن ججر

ف تقريب اور علامه حفي الدين في خلاصه مين صاف لكه ديا ب:

"صدوق ضعفه الأزدي بلا حجة "<sup>©</sup>

اور تهذیب التهذیب ش ہے: "قال الذهبی: ضعفه الأزدى بلا حجة " 6

- ہمیں اس بات ہے کیا غرض کہ گائے آئی اور گدھا چلا گیا؟!
  - عيزان الاعتدال (١/ ٢٤٧)
  - € ميزان الاعتدال (١/ ٢٣٢)
- تقريب التهذيب ص: ٣٢) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٢)
  - ٥ تهذيب التهذيب (١/ ١٨١)

36

www.muhammadilibrary.com

(الأمر المبدر لإبطال الكلام المعكم عناري (على عناري (على المعكم عناري (على المعكم المعكم عناري (على المعكم المعكم المعكم المعكم المعكم المعكم (على المعكم المعكم المعكم المعكم المعكم (على المعكم المعكم المعكم المعكم (على المعكم المعكم المعكم المعكم المعكم المعكم (على المعكم المعكم المعكم المعكم المعكم (على المعكم المعكم المعكم المعكم (على المعكم المعكم المعكم المعكم (على المعكم المعكم المعكم المعكم المعكم (على المعكم المعكم المعكم المعكم المعكم (على المعكم المعكم المعكم المعكم (على المعكم المعكم المعكم المعكم (على المعكم المعكم (على المعكم المعكم (على المعكم المعكم (على المعكم (على

دونوں عبارات کا خلاصہ بیہ ہوا کہ اسامہ بن حفص صدوق ہے، از دی نے ان کو بغیر دلیل کے ضعیف کہد دیا ہے۔

البذا ازدى كايول بإيها عتبارے ساقط ہے، باقی رہی لالكائی كی جرح كه اسامه مجبول ہیں۔ تو يہ بھی صحيح نہيں،

عافظ ابن حجر "هدي الساري" مي فرمات بين:

"وقرأت بخط الذهبي في ميزانه: ليس بمجهول."<sup>•</sup>

"لین میں نے خاص ذہبی کے ہاتھ کی کھی ہوئی میزان میں پڑھا کہ اسامہ مجہول نہیں ہے۔"

پس دونوں جرحیں ساقط موکیں اور اسامہ کا ثقه جوتا واضح ہوا، علاوہ بریں اسامہ سے صیح بخاری میں صرف ایک

ن وورس برسان عاملہ ہویں اور من میں اور من میں اور من میں ہوں میں ہوں میں ہوئی۔ المبند سے من کوئی حرج نہیں۔ ● حدیث ابو خالد اُحمر اور محمد بن عبدالرحمٰن الطفاوی کی متابعت کے ساتھ مروی ہے، لہذا اس میں کوئی حرج نہیں۔ ● آگے صلئے:

فتوله: (١٠)أسباط أبو اليسع: قال أبوحاتم: محهول. "ابوحاتم ني كما كرمجهول ين-"اليضا

افتول: بیجرح خود مجبول ہے کہ بیمبہم ہے مفرنیں، لبذا قابل قبول نہیں، جیسا کہ گزر چکا ہے، علاوہ ازیں امام بخاری اُسباط کی روایت کو متابعت ہیں لائے ہیں، اصل میں وہ روایت ہشام دستوائی سے ہے، پس میر روایت جو اسباط سے ہے، مقرون بغیرہ ہونے کوخود امام ذہبی نے میزان الاعتدال

اور حافظ ابن حجر نے ہدی الساری اور تہذیب التہذیب جلد ادل میں لکھا ہے۔ 🏵 لیس تر کا اعتراض تہ صحیح ہدتا کہ امام بناری صرف انہیں احداما کریہا تا

پس آپ کا اعتراض تب سیح ہوتا کہ امام بخاری صرف انہیں آب الم کے ساتھ تفرد کرتے، حالا تکہ اُس اط کی روایت متابعت میں ہے اور جو روایت متابعت میں ہو، اس کا درجہ اکثر اس روایت سے جو اصولاً ہوتی ہے، کم ہوتا ہے، معلوم ہوا کہ ان کی روایت مقتر ن ہے، البذا آپ کا اعتراض بھی غلط ہے۔ آگے چلئے:

فتوله: (١١) إسحاق بن محمد بن إسماعيل بن عبد الله: قال النسائي: ليس بنقة.

"نسائی نے کہا کہ تقدیس ہے۔"ایضا

افتول: اگرچہ یہ جرح بھی مبہم ہے، لیکن ہم خوداس کی وجہ بیان کر کے جواب دیتے ہیں، نسائی نے ان کو جوغیر القد کہا ہے، اس لیے کہ یہ اسحاق نامینا ہونے کے بعد مختلط ہوگئے تھے، اس لیے کہ یہ اسحاق نامینا ہونے کے بعد مختلط ہوگئے تھے، اس لیے نسائی نے ان کو ثقہ نہیں کہا، لیکن اب یہ دیکھنا ہے کہ امام بخاری نے ان سے اندھے ہونے سے قبل

- 🛭 هدي الساري (ص: ٣٨٩)
- هدي الساري (ص: ۳۸۹) نيز ويكيس: صحيح البخاري، رقم الحديث (۱۹۵۲، ۱۸۸۰، ۱۹۷۳)
- مبزان الاعتدال (١/ ٢٢٥) هدي الساري (ص: ٣٨٩) تهذيب المتهذيب (١/ ١٨٦) حافظ الوالمحان المرى السطن في بحى
   اس بات كى تقريح كى ب- تهذيب الكمال (٢/ ٣٦٠) نيز ديميس: صحيح البخاري (٢٣٦٣، ٢٣٧٣) حافظ ابن تجر المشند
   انام ابو حاتم المشند كـ قول" مجبول" كمتعلق فرمات بي: "قد عرفه البخاري " (هدي الساري: ٣٨٩)

## وفاع مح بخاري المحكم ال

روايت كى إوراس وقت بي تقد ته، حافظ ابن جر "هدي الساري" من كلهة بين ا

"وكأنها مما أخذه عنه من كتابه قبل ذهاب بصره" انتهي. **•** 

"لعنی امام بخاری نے اسحاق کی کتاب سے ان کی بینائی جانے کے قبل ہی روایت کی تھی۔"

الہذا جب امام بخاری نے ان کی کتاب ہی ہے روایت کی ہے، تو نابینا ہونے کے بعد بھی اگر کتاب ہے روایت لیتے

37

تو کوئی حرج نہیں تھا، ان کی تمام کتب صحح میں، چنانچداس کا جُوت ذیل کی عبارات سے ہوگا، اب ان کی ثقابت سنے!

حافظ ابن حجر تقريب مين ان كوصدوق لكصة مين اورعلام صفى الدين ' خلاصهُ ، ♥ (مصرى) مين لكصة جن:

"قال أبو حاتم: صدوق، وكتبه صحيحة ."

"ديعني ابوحاتم نے اسحاق كوصدوق كہا ہے اور فرمايا كدان كى كتابين صحيح جيں۔"

خود علامه ذهبي ميزان الاعتدال ميل لكهية مين:

"وهو صدوق في الجملة، صاحب حديث، قال أبو حاتم: صدوق وكتبه صحيحة، وذكره

ابن حبان في الثقات، وقال الدارقطني: لا يرك،" انتهى ملخصاً. 6

'' یعنی اسحاق صدوق اور صاحب حدیث ہیں، ابو حام ے ان کوصدوق اور ان کی کتابوں کو سیح کہا ہے اور ابن

حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے اور دار قطنی نے غیر متروک کہا ہے''

مافظ ابن حجر "هدي الساري" من لكحة بين:

" قال أبو حاتم: كان صدوقا، وكتبه صحيحة، والمعتمد فيه ما قال أبوحاتم. "•

''لین ان کو ابوحاتم نے صدوق اور ان کی کل کتب کو میچ کہا ہے اور اسحاق کے بارے میں ابوحاتم ہی کا قول

معتد (قابل وثوق ) بي -"على بداالقياس تهذيب التهذيب جلداول ميس لكصة بين:

"قال أبوحاتم: كان صدوقا، وذكره ابن حبان في كتاب الثقات. "<sup>6</sup>

"ليعنى ابوحاتم نے ان كوصدوق كباب اور ابن حبان نے ثقات ميں ان كا ذكر كيا بے"

معلوم ہوا کہ بدراوی بھی ثقات سے ہے۔ آ م طئے:

فتوله: (١٢) "إسرائيل بن موسى : قال الأزدى: فيه لين .

- 🛈 هدي الساري (٣٨٩)
- 2 تقريب التهذيب (ص: ٣٧) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٩)
  - 🛭 ميزان الاعتدال (١/ ٢٥١)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٣٨٩)
  - 3 تهذيب التهذيب (١/ ٢١٧)



"ازدی نے کہا کہان میں ضعف ہے۔" ایضاً

افقول: یہاں پرای اُزدی کی جرح ہے، جو غیر مقبول ہے، لطف مید کہ یہاں پر آپ نے عبارت کو اڑا لیا، جس برجم پھر کہیں گے: ''ہاں عبارت کا اڑا نا کوئی ان سے سیکھ جائے'' علامہ ذہبی کی میزان میں عبارت یوں ہے:

" و شذ الأز دى فقال: فيه لين " • ليني ازدي ان كي تضعيف مين شاذ (منفرد) ہے۔

جس سے خود جرح کا جواب ہوتا ہے۔ کہیے! آپ کی حقیقت کیسی کیسی کھلتی جاتی ہے، پس اُزدی کی بیہ جرح مجمی متبول نہیں ہوگی۔

حافظ ابن حجر هدي الساري مين لكصة جين:

"وقال أبو الفتح الأزدي: فيه لين، والأزدي لا يعتمد إذا انفرد، فكيف إذا خالف؟ روى له البخاري وأصحاب الكين إلا ابن ماجه" انتهى . €

'' پیخی از دی نے اسرائیل کی جو تفعیف کی ہے (اس کی بابت یاد رکھنا چاہیے) کداز دی جب کسی کی جرح میں منفر د ہوتو ہر گز اس پر اعتاد کیا جائے گا، جس سے امام بخاری اور ابن ملحد کے سواکل اصحاب سنن نے رواب کیا گیا۔''

د کیھئے! از دی کی جرح نا مقبول ہونے کی بابت ہم س فقر عبارتیں کھتے جاتے ہیں، ان کو یاد رکھیے گا، باقی کو ہم عبدالحمید (نمبر:۴۴۷) کے بیان میں پیش کریں گے، ان شاءاللہ، الب سرائیل کی ثقامت سنئے:

عافظ ابن جرتقريب مي لكصة بي: " نقة من السادسة"

اورخلاصه مين علامه صفى الدين في تكها ب: "وثقه أبوحاتم"

اورميزان مين علامه ذهبي في الكهاج: "وثقه أبو حاتم وابن معين"

اور حافظ ابن جمر نے هدي الساري ميں كھا ہے: "وثقة ابن معين و أبو حاتم والنسائي وغيرهم" الله على ان عبارات كا خلاصه بيه ہے كه اسرائيل كو ابوحاتم، ابن معين، نسائى اور ان كے سوا بہتيروں نے ثقد كہا ہے۔" اور يجى حافظ تهذيب التهذيب ميں كھتے ہن:

" قال ابن معين وأبوحاتم: ثقة، زاد أبو حاتم: لا بأس به، وقال النسائي: ليس به بأس، قال ابن معين وأبوحاتم: ليس به بأس، قالت: ذكره ابن حبان في الثقات " (ج١)

- ميزان الاعتدال (١/ ٣٦٥)
- 🛭 هدي الساري (ص: ۳۹۰)
- € ميزان الاعتدال (١/ ٣٦٥) هدي الساري (ص: ٣٩٠) تقريب التهذيب (ص: ١٠٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣١)
  - نهذيب التهذيب (١/ ٢٢٩)

وفاع سي بخارى المعكم كالمنافع المعكم كالأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم

ابن معین اور ابو حاتم نے اسرائیل کو ثقد کہا ہے اور ابوحاتم اور نسائی نے لاباً س به ( ثقد ) کہا ہے اور ابن حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے۔

حاصل میر کہ اسرائیل بھی رواۃ ثقات سے ہے۔ آ کے چلیے:

**قوله**: (١٣) "إسماعيل بن أبان الأزدي الكوفي: كان يتشيع، وروى الحاكم عن الدارقطني أنه قال: ليس عندي بالقوى ."

'' یہ تشیع کو دخل دیتے تھے اور حاکم نے دارقطنی سے روایت کی کہ دارقطنی نے کہا کہ یہ ہمارے نزدیک توی نہیں ہیں۔''ایضاً

أهتول: ان كى نسبت آپ نے دو جرحين نقل كى جي اور دونوں ساقط جين:

- ا۔ بہلی جرح ان کے شیعہ ہونے کی ہے اور بی غلط ہے، اس لیے کہ'' تشیع'' باب''تفقل'' سے آیا ہے، جس کی خاصیت تکلف ہے، پس معلوم ہوا کر در حقیقت بیشیعہ نہ تھے، فافھم!
- ۲- دوسری جرح دارقطنی سے ان کے تو ی سرم اللہ کے اس کے کہ حاکم کی روایت ہے ، یہ بھی غلط ہے، اس لیے کہ حاکم کو یہاں پر شبہہ ہوگیا ہے، کیونکہ اساعیل از دی کو حود دارقطنی نے ثقہ کہا ہے، جیسا کہ عنقریب آئے گا۔ اصل میں دارقطنی نے "إسماعیل بن أبان الغنوي" کو "لیس عندي بالقوي" کہا ہے، حاکم کو ان از دی پر شبہہ ہوگیا، حافظ ابن حجر "هدی الساری" میں لکھتے ہیں:

"ولهم شيخ يقال له: إسماعيل بن أبان الغنوي، أجمعوا على تركه، فلعله اشتبه به" • انتهى.

" لین جس کے ترک پر اجماع ہے، وہ اساعیل غنوی ہے، صرف ان کا هبد ان اساعیل ازدی پر ہوگیا۔" اساعیل ازدی پر ہوگیا۔" اساعیل ازدی تو ائمہ ثقات سے ہے، حافظ ابن حجر تقریب میں " لقته" اور علامه صفی الدین خلاصه میں " وثقه أحمد والبخاری " محت بیں، دونوں عبارات سے ان کی ثقابت ثابت ہوتی ہے۔

امام ذہبی میزان الاعتدال میں لکھتے ہیں:

"حدث عنه يحييٰ وأحمد، وقال البخاري: صدوق ". ●

'' یعنی این معین اور اس حنبل نے ان سے حدیث لی ہے اور امام بخاری نے انہیں صدوق کہا ہے۔''

مافظ ابن حجر هدى الساوي من لكصة بن:

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٣٩٠)

تقريب النهذيب (ص: ١٠٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٢)

۵ ميزان الاعتدال (١/ ٢٦٩)

و فاع مح بخارى (فاع مح بخارى) (450 ما المعدد الإيطال الكلام المعدد (

"وثقه النسائي و مطين وابن معين والحاكم أبو أحمد وجعفر الصائغ والدار قطني". • لين نمائي، مطين، يكي ، حاكم بجعفراور دارقطني نے ان كوثقه كها ہے۔

نيز تهذيب التهذيب مين بالتفصيل لكصة بين:

"قال أحمد بن حنبل و أحمد بن منصور الرمادي وأبوداود و مطين: ثقة، وقال البخاري: صدوق، وقال النسائي: ليس به بأس، وقال ابن معين: إسماعيل بن أبان الوراق ثقة، وإسماعيل بن أبان الغنوي كذاب، وقال الدارقطني: ثقة مأمون، وقال ابن الشاهين في الثقات: قال عثمان بن أبي شيبة: إسماعيل بن أبان الوراق ثقة صحيح الحديث، قبل له: فإن إسماعيل بن أبان عندنا غير محمود، فقال: كان هاهنا إسماعيل آخر، يقال له: ابن أبان غير الوراق وكان كذابا، وقال أبو أحمد الحاكم: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن المديني: لا بأس به، وقال جعفر بن محمد بن شاكر الصائغ: حدثنا إسماعيل بن أبان الوراق أبو إسحاق الكوش وكان ثقة" انتهى ملخصاً.

لینی اساعیل از دی کو ابن طنبل ، ابن منصور با داود اور مطین نے ثقد کہا ہے اور امام بخاری نے صدوق ، نسائی نے "لا باس به" اور ابن معین نے کہا ہے کہ اساعیل جراق (ازدی) ثقد ہے اور اساعیل غنوی کذاب ہے اور اقطنی نے ثقد مامون اور ابن شاہین نے ثقد اور عثان نے تقدیل کی دیث کہا ہے، عثان سے کہا گیا اساعیل بن ابان بارے نزد یک ستودہ صفت نہیں ہے، تو عثان نے کہا کہ وہ اس وراق کے علاوہ دوسرا اساعیل بن ابان ہے، وہ تو کذاب ہے اور حاکم نے ثقد اور ابن المدینی نے "لا باس به" اور جعفر صائع کے تقد کہا ہے۔

معلوم ہوا کہ بدراوی بھی ثقات سے ہے۔ 🇨 آ مے چلئے:

قوله: (۱۳) "إسماعيل بن مجالد بن سعيد: قال النسائي: ليس بالقوي، وروى الحاكم عن الدار قطني قال: ليس فيه شك أنه ضعيف، وقال السعدي: غير محمود."
"نائى نے كہا كة وى نہيں بيں اور حاكم نے وارقطنى بے روایت كى كه انہوں نے كہا كه اس ميں كوئى

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ۳۹۰)

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۱/ ۲۳٦)

<sup>€</sup> ذکورہ بالا راوی اسماعیل بن آبان الکوفی پر''تشیع '' کی جرح کی گئی ہے، تو یہاں بیا امر قائل ذکر ہے کہ متقدین کے نزدیک ''دتشیع '' کا اطلاق ایسے فیض پر بہوتا تھا، جو حضرت علی بڑاٹھا کو حضرت عثان بڑاٹھا پر تفضیل و فوقیت دیتا تھا، دیکھیں: تھذیب التھذیب (۱ با ۹ ) اور بیکسی راوی کی ثقابت میں موجب جرح امر نہیں ہے، کیونکہ اگر اسے موجب جرح گروانا جائے، تو کبار محدثین سلیمان اعمش، شعبہ عبد الرزاق وغیرہ بھی ایسی جروح سے سلامت نہیں رہیں ہے ۔ تفصیل کے لیے دیکھیں: میزان الاعتدال (۱ / ۱۱۹) تھذیب التھذیب (۱ / ۲۹)

وفاع مح بخارى المحكم المعكم المحكم المعكم المحكم المعكم المعكم المحكم المعكم ال

شک نہیں ہے کہ بیضعیف میں اور سعدی نے کہا کہ بیستودہ صفات نہیں ہیں۔ ایضا

افقول: یہاں بھی داقطنی سے حاکم کی روایت ولی ہی ہے، جیسی کرسابق میں تھی، کیونکہ محمل ہے، نیز دیگر جمیں مفسر اور مبین نہیں ابن جر 'مصدوق' لکھتے جمیں مفسر اور مبین نہیں ابن جر 'مصدوق' لکھتے ہیں 
میں ● اور خلاصہ (مصری) میں ہے:

" قال ابن معين: ثقة، وقال أحمد: ما أراه إلا صدوقاً ". • ليني ان كو يجلي في تقد اوراحمه في صدوق كها بـ.

خودمیزان ہی میں ہے:

"وثقه ابن معین، وقال البخاري: هو صدوق، وقال أبو زرعة: هو وسط، "انتهى. "ليتى ابن معين نے ان كوڭته اور بخارى نے صدوق اور ابوزرعه نے متوسط رتبه والا كہا ہے۔" حافظ ابن حجر هدى السادى من كھتے ہن:

"قال أبو داود: هو أثبت من أبيه، (قال أبو زرعة: هو وسط، وقال أحمد: ما أراه إلا صدوقا، وقال البخاري: صدوق." ملخص ۖ

"لعنى ابوداود نے أشبت ( تقه ) ابوزرعه نے متوسط اور الحمد، بخارى نے صدوق كها بـ

البذاجب بدامام بخاری كنزديك قابل فبت بين توسى دوسر كى جرح سوكما موتاج؟

حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلداول من بالتفصيل لكصة مين: ٨٠

"قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: ما أراه إلا صدوقا، وعن يحيى بن معين: ليس به بأس، وقال الدوري عنه: ثقة، وقال البخاري: صدوق، وقال أبو داود: هو أثبت من أبيه، ولما ذكره ابن شاهين في الثقات، حكى عن عثمان بن أبي شيبة أنه قال: كان ثقة وصدوقا، وليتني كنت كتبت عنه، كان يحدث عن أبي إسحاق وسماك وبيان، وليس به بأس، وقال ابن عدي: هو خير من أبيه، ويكتب حديثه، وقال ابن حبان في الثقات" انتهى. 

• وقال ابن عدي: هو خير من أبيه، ويكتب حديثه، وقال ابن حبان في الثقات" انتهى.

40

<sup>0</sup> تقريب التهذيب (ص: ٤٥)

<sup>2</sup> الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٦)

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (١/ ٤٠٦)

۵ هدي الساري (ص: ۲۹۱)

<sup>🗗</sup> تهذیب التهذیب (۱/ ۲۸۵)

وفاع مح بخارى (ما على المعكم بخارى) (على المعكم الع

قوله: (10) أسيد بن زيد الجمال أبو محمد الكوفي: كذبه ابن معين، وقال النسائي: متروك، وقال ابن حبان: يروى عن الثقات المناكير، ويسرق الحديث.

"ان کو ابن معین نے جھوٹا کہا اور نسائی نے کہا کہ بیمتروک ہیں اور ابن حبان نے کہا کہ بیا تقدلوگوں سے ناپندیدہ اقوال روایت کر جی اور حدیثوں کا سرقہ کرتے ہیں۔" ایسنا

أفتول: ابن معين كا ان كوجهونا لهناه اعتدال ب خارج ب، حافظ ابن حجر وطف تقريب التهذيب من لكهت بين: "أفرط ابن معين فكذبه "اورعلامه هي الدين خلاص، من لكهت بين: "وقال ابن معين: كذاب، فأفرط " في المراط بين ابن معين في اسيد كوجهونا كني من افراط من كم لياب (در حقيقت بيرجهو في نبيس بين )

بفرض تسلیم اگر بیدایے ہی ہیں، جیسا کہ معترض نے لکھا ہے کہ ہم کو معزنییں، اس لیے کہ امام بخاری نے جس حدیث کو اسید بن زید سے روایت کیا ہے، وہ بطور متابعت کے ہے، اصل میں آنام بخاری اس حدیث کو اسیخ بیخ عمران بن میسرہ سے روایت کرتے ہیں اور اس طریق کے سب راوی ثقہ ہیں، اس کے بعد امام بخاری تحیا بتاتے ہیں کہ بیر حدیث بطریق اسید بن زید بھی آئی ہے، کس بیر روایت مقرون بغیرہ ہوئی ( الماحظہ ہوتقریب و خلاصہ و میزان و ہدی و تہذیب ج ا)

یہاں بعض امور قابل ذکر ہیں:

ا۔ ندکورہ بالا راوی يرجرح غيرمسر --

۲۔ محترض کے ذکر کردہ جارجین میں " السبعدی" ہے مراد ابراہیم بن یعقوب الجوز جانی ہیں، دیکھیں: تاریخ بغداد (٦/ ٢٤٦) تهذیب البعدیب التهذیب (١/ ٣٢٧) اور اہل کوف کے حق میں علاء جوز جانی کی جرح کو لائق اعتباء نیس گردائے، جیسا کہ حافظ وہی اور حافظ ابن مجر والله نے ذکر کیا ہے: " لا عبرة بحطه علی الکوفیین " (میزان الاعتدال: ١/ ٤، تهذیب التهذیب ١/ ٩٣، ترجمه آبان بن تغلب)

س- امام نسائی کا قول " لیس بالقوی " خفیف جرح ہے، جس کی تفصیل گرر چکی ہے۔ نیز دیکھیں: هدی الساری (ص: ٣٨٦) (مولانا ارشاد الحق اثری طفق)

تقريب التهذيب (ص: ۱۱۲) الخلاصة للخزرجي (ص: ۳۸)

 <sup>€</sup> ميزان الاعتدال (۱/ ۲۰۱) هدي الساري (ص: ۳۹۱) تهذيب التهذيب (۱/ ۳۰۱) تقريب التهذيب (ص: ۱۱۲) الخلاصة للخزرجي (ص: ۲۸)

وقاع مح بخارى 453 عنارى 453 كالمورد لإيطال الكلام المعكد

آپ کا اعتراض تب میچ ہوتا کہ امام بخاری صرف آئیں اسید کے ساتھ تفرد کرتے، حالانکہ ایبانہیں ہے، پس آپ کا اعتراض محض لغو ہوا۔ مفصل متابعت کی بحث ثابت (نمبر: ۲۲) کے بیان میں آئے گی، اسید کی بابت بقیہ بحث میرے رسالہ "العرجون القدیم" (ص: ۷۷) میں ملاحظہ ہو۔ آگے چلئے:

قوله: (١٦) ليوب بن عائد الكوفي: أما أبو زرعة فأورد اسمه في كتاب الضعفاء، وكان من المرحية، قاله البخاري، وأورده في الضعفاء لإرجائه، والعجب من البخاري يغمزه وقد احتج به!.

''لکین ابوزرعہ نے پس ان کے تام کو کتاب الضعفاء میں درج کیا ہے اور بیمرجیہ تھے، اس کو بخاری نے کہا اور مرجیہ ہونے کے سبب بخاری ان کوضعفاء میں لائے اور تعجب ہے بخاری سے کہان پر چشمک کرتے ہیں اور حالانکہان کے حجت بکڑی ہے۔'' ایسا

افتول: کوئی تعجب کی بات نہیں اور لئے کہ امام بخاری نے ان کو خود "صدوق" کہا ہے۔ (ملاحظہ ہو:

هدی الساری و تهذیب ج۱) جس سے معلیم ہوا کہ امام بخاری نے جب ان سے روایت لی تھی، تو یہ مرجیہ نہ سے بعد کو ہوگئے، جس کی وجہ سے ان کو امام بخاری بی نے اپنی کتاب الضعفاء میں درج کر دیا، علاوہ بریں امام بخاری نے ایوب کی روایت کو شعبہ کی متابعت کے ساتھ ذکر کی ہے، البذا فذکورہ اعتراض ختم ہوگیا۔ اب ایوب کی نقابت گوں گزار فرمائے! حافظ ابن حجر تقریب میں کستے ہیں: " ثقة "اور خلاصہ میں ہے: " و ثقه أبو حاتم" اور میزان الاعتدال میں خود ذہی کستے ہیں: " و ثقه أبو حاتم و غیرہ ، و عند مسلم له حدیث " میزان الاعتدال میں خود ذہی کستے ہیں: " و ثقه أبو حاتم و غیرہ ، و عند مسلم له حدیث " و کتاب ایوب کی سے۔

"وثقه ابن معین وأبو حاتم والنسائي والعجلي وأبوداود، وقال البخاري: صدوق" انتهى. كلين ايوب كوابن معين، ابوحاتم، نسائى، عجلي اورابوداود في ثقه كها هم، امام بخارى في صدوق كها هم. ديموجناب! اس سے زياده تفصيل كساتھ حافظ تهذيب التهذيب ميں لكھتے ہيں:

"وقال الدوري عن يحيى: ثقة، وقال أبو حاتم: ثقة صالح الحديث صدوق، وقال النسائي: ثقة، وقال ابن حبان في الثقات، وقال أبو داود: لا بأس به، وفي رواية: ثقة،

هدي الساري مي ب:

<sup>•</sup> هدى السارى (ص: ٣٩٢) تهذيب التهذيب (١/ ٣٥٥)

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (١/ ١٢٤) تقريب التهذيب (ص: ٥٦) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٧)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ۳۹۲)

www.muhammadilibrary.com

(الأمر العبر مد لإبطال الكلام العمكم على الأمر العبر مد لإبطال الكلام العمكم على المعكم على المعكم المعكم المعكم على المعكم المعك

وقال ابن المديني: حدثنا سفيان حدثنا أيوب بن عائذ وكان ثقة، وقال العجلي: كوفي تابعي ثقة" انتهى ملخصاً . (ج١)

'دیعنی ایوب کو یکی نے بروایت دوری ثقد اور ابوحاتم نے ثقه صالح الحدیث صدوق اور نمائی نے ثقد اور ابن حبان نے ثقات میں اور ابوداود نے لا بأس به اور ثقد اور ابن المدین نے بروایت سفیان ابوب کو ثقد اور عجل نے کوئی و تابعی و ثقد کہا ہے۔''

معلوم ہوا کہ ایوب بن عائذ بھی ثقات سے ہے۔ ایوب کی بابت مفصل بحث میرے رسالہ "الریح العقیم" (ص: ٥٥-٥٦) میں ملاحظہ ہو۔ <sup>●</sup> آ گے چائے:

قوله: (١٤) أحمد بن عيسى المصري: إن أبا داود روى عن يحيى بن معين أنه حلف بالله أنه كذاب .

'' حقیق روایت کی ابو داود نے کی بن معین سے کہ تحقیق انہوں نے خدا کی فتم کھائی ہے کہ یہ برا جھوٹا مے۔'' ایساً

أفتول: ممكن م كدابن معين نے ائي فتم كا كناره وے ديا ہو، اس ليے كه حافظ ابن مجر تقريب من لكھتے ہيں: " تكلم فيه بلا حجة " اور هدي الساري ميں كھتے ہيں: " قال الخطيب: لم أر لمن تكلم فيه حجة " اور تهذيب التهذيب (ج:۱) ميں قرماتے ہيں: " قال المارأيت لمن تكلم فيه حجة " اور علامہ قبي ميزان الاعتدال ميں الدين " قال الخطيب: لم أر لمن تكلم فيه حجة " اور علامہ قبي ميزان الاعتدال ميں كھتے ہيں: " وقال الخطيب: ما رأيت لمن تكلم فيه حجة توجب ترك الاحتجاج بحديثه "

گویا سب یک زبان ہو کرخطیب نقل کرتے ہیں کہ احمد بن عینی کے بازے میں جس نے کلام کیا ہے، وہ بدولیں ہے، علاوہ بریں اگر احمد ایسے ہی ہوں تو چندال معزنہیں، کیونکہ امام بخاری نے احمد بن عیسیٰ سے تین مقام پر روایت کی ہے، کیا دوایت کو بحت اصبح لائے ہیں، دوسری جگہ مقرون بہ سفیان ہے، گئیسرے مقام میں این المبارک کی متابعت ہے، ای لیے حافظ این مجر نے ہدی الساری میں کھا ہے: "فیما أخر ہے له البخاری شیئا تفرد به " کین امام بخاری نے ان سے الی کوئی روایت نہیں کی ہے، جس میں

🛭 هدي الساري (ص: ۳۸۷)

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۱/۳۵۰)

لہذا جب صحیح بخاری میں ایوب بن عائذ کی روایت شعبہ کی متابعت کے ساتھ مروی ہے، تو یہ قول " قد احتج به" (لیعنی امام بخاری نے اس ہے احتجاج کیا ہے) ورست نہیں ہے۔ فاضهہ ا

⑤ تاريخ بغداد (٤/ ٢٧٢) ميزان الاعتدال (١/ ٢٦٦) هدي الساري (ص: ٣٨٧) تهذيب التهذيب (ص: ١/ ٥٦) تقريب التهذيب (ص: ١١) الخلاصة للخزرجي (ص: ١١)

وفاع مح بخارى المعكم ال

ان کے ساتھ تفرد کیا ہو۔ پس کوئی اعتراض نہیں رہا، لیجئے گئے ہاتھ ہم ان کی ثقابت بھی سادیں:

طافظ ابن مجر تقریب میں "صدوق" کیسے بیں اور خلاصہ میں ہے: " قال النسائی: لیس به باس، قال الذهبي: ولم أحد له حديثا منكرا" لين نسائى نے ان كو لا باس به كها ہا اور ذہبى نے ميزان ميں كها ہے كه ميں نے ان كى كى حديث كو مكر نہيں يايا۔

چنانچەمىزان الاعتدال كى عبارت يە ب:

" هو موثق، قال النسائي: ليس به بأس، قلت: قد احتج به أرباب الصحاح، ولم أر له حديثاً منكرا" انتهى.

'دلین احمد تقد میں، نسائی نے لا باس به کہا ہے، میں کہتا ہوں کدان سے صحاح والول نے جمت پکڑی ہے اور میں نے ان کی کوئی کے صدیث نہیں دیکھی ۔''

وافظ ابن جمر تهذيب التهذيب جاء اول من لكصة مين:

"قال النسائي: ليس به بأس، قلت: كير في حديثه شيء من المناكير، وذكره ابن حبان في الثقات" انتهى . ●

"لینی نسائی نے ان کو لیس به باس کہا ہے۔ میں ان کو ان کی حدیث میں منا کیرے کھے نہیں ان کو اس با کیرے کھے نہیں ہے اور ابن حمال نے ان کو ثقات میں ذکر کہا ہے۔"

معلوم ہوا کہ بی بھی ثقات سے ہاں کا باتی جواب میرے رسالہ اللہ ہاریج العقیم" (ص: ٥٤) میں ملاحظہ کرس۔ آ کے طبے:

**قوله**: (١٨) أيوب بن سليمان بن هلال: قال أبو الفتح الأزدي: يحدث بأحاديث لا يتابع عليها.

"ابوالفتح ازدى نے كہاكه بينامقبول حديثوں كى روايت كرتے ميں ـ"اليشا

اَهول: پھرآ پ نے ازدی کی جرح پیش کی! حالاتکہ بار بارگزرا کداس کی جرح غیر مقبول ہے، حافظ ابن جر

تقريب مين لكست بين: " لينه الأزدي بلا دليل" أور هدي الساري مين لكست بين: " و الأزدي لا يعرج 43 على قوله " في ازدى في با وليل ان يرجرح كى ب، اس كول كا اعتبار نبين \_

- ميزان الاعتدال (١/ ١٢٦)
- ع نهذيب التهذيب (١/ ٥٦)
- تقریب التهذیب (ص: ۱۱۸)
  - 🗗 هدي الساري (ص: ۳۹۲)

www.muhammadilibrary.com

المُن الله المعكم الله المعكم ا

سنا كمنيس جناب اكتنى وفعه كلحول؟ نمبر (٢٣) ك جواب كا انتظار كري اوران كا ثقة مونا لما حظه فرما كيس حافظ ابن حجر تقريب مي كلحت مين " لفقة " اور خلاصه مين به: " و ثقة ابن حبان" اور هدى الساري مين به: " و ثقة أبو داو د و الدار قطنى و ابن حبان "

تنول عبارات كاخلاصه بيه به كدايوب ثقة بين، ان كوابن حبان، ابوداود اور دارقطني في ثقة كها به ـ. ميزان الاعتدال بين به: "ذكره ابن حبان في الثقات، وقال البخاري: لا بأس به ." ♥ " يعنى ابن حبان في ان كوثقات بين ذكركيا به اور امام بخارى في ان كو لا بأس به كها به." حافظ ابن جمر تهذيب التهذيب جلداول بين لكهت بين:

"قال الآجري عن أبي داود: ثقة، وقال الحاكم عن الدارقطني: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات" انتهيج

"لعنی ابو داود نے بروایت آجری ان کو تقد کہا ہے اور داقطنی نے بروایت حاکم ان کو لا بأس به کہا ہے۔ اور این حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے۔"

خلاصہ بیا کہ بیراوی بھی ائم افقات سے ہے۔ اس آپ کو آپ کی غلطی بنا دیتا ہوں کہ آپ نے "سلیمان بن

الل " لكما ع، وإي: سليمان بن بلال بالباء الموحدة تفاراً ع علي :

while

هدي الساري (ص: ٣٩٢) تقريب التهذيب (ص: ١١٨) الخلاصة للخزرجي (ص: ٤٣)

عيزان الاعتدال (١/ ١٨٧)

<sup>📵</sup> تهذیب التهذیب (۲/۳۵۳)



44

## حرف الباء

**قوله**: (١٩) بدل بن المحير أبو المنير اليربوعي البصري: روى الحاكم عن أبي الحسن الدارقطني: ضعيف .

" حاكم نے ابوالحن دارقطنى سے روايت كى كدييضعف بيں "اليفا

افتول: يهال پربھى آپ حسب وستور ميزان ك آكى كى عبارت بعثم كر مح يو، جس يس آپ كا جواب تعا اور ايك غلطى بھى كى ب، غلطى يە بى كد آپ نے "محير" كلها ب، جو غلط ب، حج غلط ب، محج "محبر بالباء الموحدة" بـــــ بال ميزان ميں آكى كى عبارت يہ ب

"قلت: هذا عجب، فقد قال أبو حائم،: هو أرجح من بهز وغيره " في يعنى دارقطنى كا ان كو ضعف كهنا ايك تعجب كى بات ب، كونكدابو حائم في ان كوفلال فلال سے بھى اُرْخ بتايا ہے۔ اى وجہ سے حافظ ابن حجر نے ہدي الساري ميں دارقطنى كى اس تضعيف كى نسبت لكھا ہے: " قلت: هو تعنّت " في يعنى بيعيب جوئى اور بدگوئى ہے۔

لبذا مجھے پھر کہنا پڑا کہ۔ع۔

ر۔ ں۔ یج عبارت کو چھپانا کوئی تم سے سکھ آبائے

اب ان كى ثقابت صريح لفظول مين سنو! حافظ ابن حجر تقريب مين: " ثقة ثبت " اور علامه حفى الدين خلاصه مين: " قال أبو حاتم: صدوق " لكهت بين، <sup>3 يعنى</sup> بيرتقد اور ثبت بين اور ابو حاتم نے ان كوصدوق كها ہے اور ميزان الاعتدال مين ہے: "قال أبو حاتم: صدوق، و قال أبو درعة: ثقة "اور بدي الساري مين ہے: "وثقه أبو ذرعة و أبو حاتم وغيرهما " خلاصه بيكه ابو حاتم نے ان كوصدوق اور ثقد اور ابوزرعه وغيره نے ان كوثقه كها ہے

تهذيب التهذيب س ع:

" قال أبو زرعة: ثقة، وقال أبو حاتم: صدوق، قال ابن عبد البر: هو عندهم ثقة حافظ،

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (١/ ٢٠١)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٣٩٢)

تقريب التهذيب (ص: ١٢٠) الخلاصة للخزرجي (ص: ٥٤)

وَ الْمُوالْمِيرِ وَ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِين

وذكره ابن حبان في الثقات،" انتهى ملخصاً. (ج١)

''لین ابو زرعہ نے بدل کو ثقہ اور ابو حاتم نے صدوق کہا ہے اور ابن عبدالبر نے کہا کہ بدل محدثین کے نزدیک ثقہ حافظ ہے اور ابن حیان نے اس کو ثقات میں ذکر کیا ہے۔''

معلوم ہوا کہ ریجی ثقہ ہیں۔ 🍑 آ مے چلئے:

ظوله: (٢٠) بريد بن عبد الله بن أبي بردة: قال أحمد: يروي مناكير، وقال الفلاس: لم أسمع يحيي و عبد الرحمن يحدثان عنه بشيء قط.

" احمد نے کہا یہ نامقبول حدیثیں روایت کرتے ہیں اور فلاس نے کہا کہ ہم نے یجی اور عبدالرحمٰن کو مجھی ان سے حدیث روایت کرتے نہیں سا۔" ایسا

أهول: يه جرح بھى بالكل مسم اوراس كے اسباب غير مين بين، اس ليے مقبول نيس موسكى، بلكه بريد ثقد روات عدى " لكھا عن عن الله عن الله عن الله عن عن الله عن الله

" وثقه ابن معین والعجلي، وقال أبو حاتم: یک حدیثه، وقال النسائي: لیس به بأس" انتهى. ◘ " دنین اس کو ابن معین اور عجل نے ثقد کہا ہے، ابو حاتم نے ان کی صدیث کو قابل کمایت کہا ہے اور نسائی نے لا باس به کہا ہے۔''

◘ تهذيب التهذيب (١/ ٣٧١)

یل بن محمر پرام داره فعنی کے علاوہ کی نے جرح نہیں کی اور ان کی جرح مطلق نہیں بلکہ مقید ہے، امام حاکم بلاف فرماتے ہیں:
"قلت: فبدل بن المحبر؟ قال: ضعیف، حدث عن زائدہ بحدیث لم بنابع علیه " (سوالات الحاکم للدار قطنی:
، ۱۹) معلوم ہوا کرزائدہ ہے ایک حدیث بیان کرنے میں غلطی پرامام دار قطنی نے فرکورہ بالا جرح کی ہے، جو صرف زائدہ سے حدیث بیان کرنے کے متعلق ہے، ای لیے حافظ این تجر برالاف فرماتے ہیں: "نقة ثبت الا فی حدیث عن زائدہ " (تقریب التهذیب: ۱۲۰) کیونکہ بدل بن محمر نے ایک حدیث بیان کرنے میں زائدہ کے اوثن شاگرد حسین بن علی الجعفی کی خالفت کی ہے۔

البذا فدكورہ بالا رادى كاضعف صرف فدكورہ حديث كى بنا پر ہے، جواس نے زائدہ سے روايت كى ہے، جبك امام بخارى الله نے محج بخارى مله الله نے بختی بخارى مله الله بخارى الله نے بختی ہوائى مل بن بختی كى مرف شعبہ بن تجائ سے دو مقام پر روایت بیان کی ہے، انھوں نے بدل بن محمر كى زائدہ سے كوئى روایت بیان نہیں كى ، اس ليے امام بخارى الله الله كورو واعتراض مخبرانا مرامر جہالت كا كرشمہ ہے۔ تفصیل کے ليے ديكھيں: هدى السارى (ص: ٣٩١) تهذيب النهذيب النهذيب (١/ ٣٧١)

تقريب التهذيب (ص: ١٢١) الخلاصة للخزرجي (ص: ٤٧)

🗗 ميزان الاعتدال (١/ ٣٠٥)

×

وفاع مج بخارى المحكم ال

حافظ ابن حجر مدي الساري مين لكهت بين:

"وئقه ابن معين والعجلي والترمذي و أبو داود، وقال النسائي: ليس به بأس، وقال أبو حاتم: يكتب حديثه، وقال ابن عدي: صدوق، وأحاديثه مستقيمة، قلت: احتج به الأثمة كلهم،" انتهى ملخصاً. •

یعنی برید کو ابن معین، عجلی، ترفدی اور ابوداود نے ثقہ کہا ہے اور نسائی نے لیس بد باس کہا ہے اور ابو حاتم نے ان کی حدیث کو قابل کتابت کہا ہے اور ابن عدی نے صدوق اور ان کی حدیثوں کو منتقیم کہا ہے اور ان سے کل ائمہ محدثین نے روایت کیا ہے۔

اس سے ذراتفصیل سے حافظ تھذیب التھذیب میں لکھتے ہیں:

"قال ابن معين والعجلي: ثقة، وقال أبو حاتم: يكتب حديثه، وقال النسائي: ليس به بأس، وقال ابن عدي: روى عنه الأثمة، وأحاديثه عندي مستقيمة، وهو صدوق، وقال الترمذي في جامعه: وبريد كوفي ثقة في الحديث، وقال الآجري عن أبي داود: ثقة، وقال ابن حبان في الثقات" انتهى ملخصاً.

دولین این معین اور مجلی نے برید کو تقد اور ابو حاتم نے ابن کی حدیث کو قابل کتابت اور نسائی نے لیس به باس اور ابن عدی نے ان کوصدوق اور ستفتم الحدیث اور آن سے کل ائمہ کے روایت کرنے کا ذکر کیا ہے اور امام ترفدی نے اپنی جامع ترفدی میں برید کوفی کو ثقد فی الحدیث اور ابو واود نے بروایت آجری ان کو ثقد اور ابن حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے۔ ●

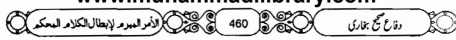
آ کے چلئے: ایں! حرف الآء ندارد؟۔ 🍑

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ۳۹۲)

ع تهذیب التهذیب (۱/ ۳۷۷)

<sup>●</sup> طافظ ابن مجر الراش امام احمد ك وكركروه الفاظ " يروي مناكير "كا جواب ويت بؤك فرمات بين: "احتج به الأثمة كلهم، وأحمد وغيره يطلقون المناكير على الأفراد المطلقة " فيز فرمات بين: " قلت: المنكر أطلقه أحمد بن حنبل وجماعة على الحديث الفرد الذي لا متابم له، فيحمل هذا على ذلك " (هدي الساري: ٣٩٢، ٣٩٢)

حرف تاء میں ہے کوئی راوی نہیں ملا؟!



## حرف الثاء

فتوله: (٢١) ثابت بن عجلان: ذكره العقيلي في كتاب الضعفاء، وقال: لا يتابع في حديثه.

' دعقیلی نے ان کا کتاب الضعفاء میں ذکر کیا اور کہا کہ ان کی حدیث قابل ہیروی نہیں ہے۔''ایسا

أفتول: آپ نے ای میزان میں ذراسا آ مے برھ کر ابوالحن قطان کا تعاقب نہیں دیکھ لیا، جو انھوں نے عقیلی

ك ال قول ركيا ب، سنيا ذهبي لكهة بن:

" قال أبو الحسن القطان كيل العقيلي أيضا فيه تحامل عليه "

یعن ابوالحن نے کہا کے عقیلی کا قول کا ہت کے بارے میں محض تعامل وتساہل ہے۔

اى كو حافظ ابن حجر مدي الساري ميس لكصة عين:

وقال العقيلي: لا يتابع في حديثه، وتعقب ذلك أن الحسن القطان بأن ذلك لا يضره" انتهى.

" يعن عقيلي نے جو كہا ہے كہ ثابت كى حديث قابل متابعت نبيس ہ، اس پر ابوالحن نے تعاقب كيا ہے

اور کہا ہے کہ اس تول سے ثابت کا کچھ نقصان نہیں۔"

یعنی اس کی نقابت میں فرق نہیں آئے گا، بلکہ ثابت کی نقابت تمام کنج اساء الرحال میں موجود ہے، تقریب

يس ہے: "صدوق من الخامسة " فلاصميں ہے: " وفقه ابن معين " فاريزان مل ہے:

"وثقه ابن معين، وقال أبو حاتم: صالحَ، قال دحيم: ليس به بأس، وقال النسائي: ثقة" 🚭

اور ہري الساري ميں ہے: " وثقه ابن معين و دحيم، وقال أبو حاتم والنسائي: لا بأس به " 🍄

اور تهذیب التهذیب جلرووم می ہے:

"قال ابن معين: ثقة، وقال دحيم والنسائي: ليس به بأس، وقال أبوحاتم: لا بأس به صالح

الحديث" انتهى ملخصاً . 6

#### 187 ) تقريب التهذيب (ص: ١٣٢)

- الخلاصة للخزرجي (ص: ٥٦)
  - € ميزان الاعتدال (١/ ٣٦٤)
  - 🗗 هدي الساري (ص: ٣٩٤)
    - 🛭 تهذیب التهذیب (۹/۲)

46

وفاع مج بخارى ١٤٥٠ كالم المبدم لإبطال الكلام المعكم

"ان سب عبارات كا خلاصه يه ب كه ثابت صدوق ب- ان كو ابن معين في نقه، ابو حاتم في لا بأس به اور

صالح الحديث اور دحيم في تقد اور ليس به بأس اور نسائي في تقد اور لا بأس به كها ہے۔

معلوم ہوا کہ ثابت بن عجلان ثقات سے ہے۔ 🕶 آ مے چلئے۔

**قوله**: (٢٢) ثابت بن محمد الكوفي: قال الحاكم: ليس بضابط، ومع كون البخاري حدث عنه في صحيحه ذكره في الضعفاء.

"طاکم نے کہا کہ حدیثوں کو ہوشیاری سے نگاہ رکھنے والے نہیں ہیں اور باوجود اس کے کہ بخاری نے ان کی حدیث اپنے صحیح میں روایت کی ہے، لیکن چربھی ان کوضعفاء میں ذکر کیا ہے۔اییناً

- امام عقیلی النظ نے ایک حدیث میں تفرو پر ثابت بن محملان کی حدیث کرنے کے بعد لکھا ہے: "لا بتابع علیه " (الصعفاء: ۱/ ۱۷) بیرعومی جرح نہیں ہے، مزید برآس امام بن القطان النظ نذکورہ باقی راوی پر تین مختلف جروح کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں:
  - ا. امام ابن عبدالحق الهبلي كقول " لا يحتج به " كم متعلق رقم طراز بين: " قول لم يقله كميره فيما أعلم"
- ٢٠ الما عقيل كول " لاينابع على حديثه" كم متحلق كليخ بين: "وهذا من العقيلي تحامل عليه، فإنه يمس بهذا من لا يعرف بالثقة : فأما من عرف بها، فانفراده لا يضره إلا أن يكثر ذلك منه"
  - بعد از ال انھول نے مؤلف رائض کے ذکر کردہ ائمہ محدثین کے اتوال توثیق تقل کیے ہیں۔
- س. "وما روي عن أحمد بن حنبل أنه سئل..... أكان ثقة؟ فسكت لا يقضي عليه منه، لأنه قد يسكت لأنه لا يعرف حاله، ومن علم حجة على من لم يعلم، وقد يسكت لأنه لم يستحق عنده أن يقال فيه: ثقة، وليس إذا لم ينحل اسم الثقة فهو ضعيف، بل قد يكون صدوقا وصالحا ولا بأس به، وألفاظ أخر من مصطلحاتهم، ولما ذكره ابن عدي لم يذكر له من الحديث إلا أحاديث يسيرة من روايته ولم يمسه بشيء ..... والحق أن من عرف بالطلب، وأخذ الناس عنه، ونقل ناقلون حسن سيرته بتفصيل أو بإجمال، بلفظ من الألفاظ المصطلح عليها، مقبول الرواية -" (بيان الوهم والإيهام لابن القطان: ٥/ ٣٦٤)
  - € ميزان الاعتدال (١/ ٣٦٦)
- ويكسين: هدي الساري (ص: ٣٩٤) أيز ويكسين: صحيح البخاري، رقم الحديث (٤٣٦) قبل الحديث (٢٤٦٠٣) رقم الحديث (٤٣٦) رقم الحديث (٣٠١، ١٠٣١) رقم الحديث (٣٠١، ١٠٣١) لإذا حافظ وايي والمنطق كا قول "واحتج به البخاري" ورست مين عب

و فاع سمح بخارى المحكم المعكم المحكم المعكم المعكم

کا بیاصول نہیں ہے کہ جس حدیث کو متابعتا بیان کریں، وہ بھی ان کی شرط کے مطابق ہو، کیونکہ یہ بات ظاہر ہے کہ جو روایت متابعتاً ہوتی ہے، اس کا درجہ اس روایت ہے، جو اصولاً ہوتی ہے، کم ہوتا ہے، اس لیے تو علامہ عینی حقی عمر ہی القاری میں لکھتے ہیں:

"ويدخل في المتابعة والاستشهاد رواية بعض الضعفاء" انتهي. **0** 

"ليني متابعت اور استشهاد ميل بعض ضعفول كي روايت بهي داخل موجاتي ب-"

پس ثابت کے ضعیف ہونے سے بھی کوئی حرج واقع نہیں ہوتا، حالانکد در حقیقت ثابت ضعیف نہیں ہیں، بلکہ کتب اساء الرجال میں ان کو ثقة لکھا ہے، تقریب میں ہے: " صدوق زاهد " خلاصہ میں ہے: " و ثقه مطین" میزان میں

"قال أبو حاتم: صدوق. أزهد، وقال محمد بن عبد الله الحضرمي: كان ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، ملخصاً

ان عبارات کا خلاصہ یہ ہے کہ ثابت صدول جیں، ان کومطین نے ثقة اور ابوحاتم نے صدوق زاہداور محمد حضری نے معدوق زاہداور محمد حضری نے ثقة اور ابن حبان نے ثقة کہا ہے۔

معلوم ہوا کہ یہ فابت بھی ثقات سے ہے، ان کا باتی بیاں در ان کے متعلق جرح کا جواب میرے رسالہ

"العرجون القديم" (ص: ٥٨ ) ميل ملاحظ فرما كيل\_ ◘ آ مح جلتے: 🎺 🗽

قوله: (٢٣) ثور بن زيد الديلي: اتهمه محمد بن البرقي بالقالد.

'' ان کو محمہ بن برتی نے قدر ریہ ہونے کے ساتھ متبم کیا ہے'' ایضاً

أفتول: محمد بن برتی نے جو ان پرتہت لگائی ہے، وہ ان پر تور بن بزید کا شبہہ ہونے کی بنا پر ہے، ● ورند حقیقت میں تور بن زید پر کسی نے بھی اتہام نہیں رکھا، افسوس آپ نے میزان کے آگے کی عبارت کو ملاحظہ نہ

- عمدة القاري (۱/۸)
- ◙ ميزان الاعتدال (١/ ٣٦٦) هدي الساري (ص: ٣٩٤) تقريب التهذيب (ص: ١٣٣) الخلاصة للخزرجي (ص: ٥٧)
  - ق تهذیب التهذیب (۱۳/۲)
- معترض كي نقل كرده اس بات " مع كون البخاري حدث عنه في صحبحه ذكره في الضعفاء "كا جواب ويت بوت طافظ المن محترض كي نقل كرده اس بات " مع كون البخاري في الضعفاء وأورد له حديثا وبيّن أن العلة فيه من غيره" (تهذيب التهذيب: ٢/ ١٣) غير ويكسين: الناريخ الكبير للبخاري (٢/ ١٧٠)
- کیونکہ ٹور بن بزید شامی مشہور قدری تھا، ای کے متعلق امام ذہبی بڑھے فرماتے ہیں: "کان من أوعبة العلم لولا بدعته" نیز امام €
   ذہبی بڑھے: نقل کرتے ہیں کہ ایک دفعہ ٹور بن بزید نے امام اوزائی بڑھے: کی طرف مصافحہ کے لیے اپنا ہاتھ بڑھایا، تو امام €

www.muhammadilibrary.com

(الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم على بزاري (463 ) (463 ) (463 ) (463 ) (463 )

فرمایا، علامه ذہبی لکھتے ہیں: "و کانه شبه علیه بٹور بن یزید " فین محمد بن برقی کوثور بن یزید کا ان ثور پر شہہ ہوگیا ہے، جن کا بیان آ گے آتا ہے، ان ثور بن زید کی بابت تو ابن عبدالبر نے کہا ہے: "لم بتهمه أحد " فیم ان کی بات کی تہمت نہیں لگائی۔ طاحظہ ہو: ہدی الساری بلکہ ثور ثقہ ہے، تقریب میں ہے: " ثقة من السادسة " اور خلاصہ میں ہے: " وثقه ابن معین " اور میزان میں ہے: "شیخ ثقة وثقه ابن معین ، وقال احمد: صالح الحدیث " فیم الحدیث " فیم المی المیم الم

لینی تورین زید ثقه ہے، ان کوابن معین نے ثقه اور احمہ نے صالح الحدیث کہا ہے۔

هدي الساري م*ين ب:* 

دديعن ان كوابوزرعه وابن معين ولكائي وغيره في تقد كها باورعبدالبرف صدوق كهاب اوران على

جماعت محدثین نے جمت پکڑی ہے۔'' 🔗

اور تھذیب التھذیب جلد ووم میں ہے:

"قال أحمد وأبو حاتم: صالح الحديث، وقال ابن معين وأبو زرعة والنسائي: ثقة، وقال ابن عبد البر: هو صدوق، ولم يتهمه أحد، وذكره ابن حبان في الثقات" (التهي ملخصاً.

'' یعنی احمد اور ابو حاتم نے صالح الحدیث اور ابن معین اور ابو زرعہ اور آپ کی نے ثقہ کہا ہے اور ابن عبدالبر نے کہا ہے کہ بیصدوق ہیں اور ان کو کس نے تہمت نہیں دی اور ابن حبان نے ثقات میں ان کا ذکر کیا

- ← اوزاع وثن نے اپنا ہاتھ آ کے کرنے سے الکار کرویا اور فرمایا: " یا ثور الو کانت الدنیا لکانت المقاربة، ولکنه الدین! " یعنی اے ثورا اگر کوئی دنیا کا معاملہ ہوتا، تو ہم میں قربت پیدا ہو کئی تھی، لیکن سے تو دین ہے! (سیر اعلام النبلاء: ١/ ٣٤٥)
  - ميزان الاعتدال ( ٢٧٣/١)
- هدي الساري (ص: ٣٩٤) تيز ريك مين: التمهيد لابن عبد البر ( ٢/ ١) حافظ ائن جر رات في إلى: "قلت: لم يتهمه ابن البرقي ولم يشتبه عليه، وإنما حكى عن مالك أنه سئل كيف رويت عن داود بن الحصين وثور بن زيد وذكر غير هما، وكانوا يرون القدر؟ فقال: كانوا لأن يخروا من السماء إلى الأرض أسهل عليهم من أن يكذبوا." (هدي الساري: ٣٩٤، تهذيب التهذيب: ٢/ ٢٩) ثير امام الوالحجاج المركي الشرق قرمات بين: "أن مالكا روى أيضا عن ثور بن يزيد الشامي فلعله سئل عنه " (تهذيب التهذيب: ٢/ ٢٩)
  - ميزان الاعتدال: (١/ ٢٧٢) تقريب التهذيب (ص: ١٣٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ٥٨)
    - 🛭 هدې الساري (ص: ۲۹٤)
    - ۵ تهذیب التهذیب (۲/۲۹)

48

وناع مج يؤاري المحكم المحكم الأمر المبرم لإبطال الكلامر المعكم المحكم ال

ہے۔" آگے چلئے:

**فتوله**: (٢٤) ثور بن يزيد الكلاعي: قال أحمد بن حنبل: كان ثور يرى القدر، وكان أهل حمص نفوه وأخرجوه، وقال أبو مسهر عن عبد الله بن سالم قال: أدركت أهل حمص وقد أخرجوا ثورا وأحرقوا داره لكلامه في القدر.

''احد بن حنبل نے کہا کہ تورقدریہ تھے اور اہل جمع نے ان کو نکال دیا تھا اور ابومسہر نے عبداللہ بن سالم سنقل کیا ہے کہ عبداللہ نے کہا کہ ہم اہل جمعس کے پاس پنچے اور حال میں تھا کہ ان لوگوں نے تورکو نکال دیا تھا اور ان کے گھر کو بوجہ قدریہ ہونے کے جلا دیا تھا۔'' ایساً

أفتول: ان حكايات مين احمال ب كم مي يا غلط، اس ليح كه ثور بن يزيد ك بارے مين علامه ذہبى ابن

معین کا قول میزان مین نقل کرتے ہیں: "وفال ابن معین: ما رأیت أحدا يشك أنه قدري "

اور حافظ ابن جربدي الساري مين وحيم كا قول يون نقل كرت بين:

"وقال دحيم: ما رأيت أحدا شك أنه قدري "

''لینی ابن معین اور دھیم نے کہا ہے کہ فیر نے کسی کونہیں دیکھا کہ اس نے توربن یزید کے بارے میں شک بھی کہا ہوکہ یہ قدری ہیں۔''

چہ جائیکہ ان کی نسبت بالیقین کہا جائے، البذا وہ حکایات برفوعہ فی الاعتراض محتاج سند سیح جیں، ورنہ بوجہ احتال کے باطل! ہاں تور بن یزید کو تقدیمی نے لکھا ہے، حافظ ابن حجر تقریب میں لکھتے ہیں: " نقة ثبت " کے باطل! ہاں تور بن یزید کو تقدیمی لکھتے ہیں:
شبت ہیں، علامہ صفی الدین خلاصہ میں لکھتے ہیں:

"أحد الحفاظ الأثبات العلماء، قال ابن معين: مارأيت شاميا أوثق منه . " 6

' دیعنی تورین بزید حفاظ اُثبات علماء سے ہے، این معین نے کہا کہ میں نے کسی شامی کو ان سے زیادہ ثقنہ نہیں دیکھا۔''

• امام ما لک وطن بین کی طرف جمیت قدر لگانے کی نبیت کی گئی تھی ، کی بابت امام این معین وطن فرماتے ہیں: "فور بن زید نقة ، یروی عنه مالك ویرضاه " (تاریخ ابن معین ، روایة الدوری برقم: ۹۱۹) نیز امام احمد بن طنبل وطن فرماتے ہیں: "هو صالح الحدیث، روی عنه مالك " اس كی تشریح كرتے ہوئے امام این عبدالبر وطن فرماتے ہیں: "كأنه يقول حسبك بروایة مالك عنه " (النمهید: ۲/۱)

- ◘ ميزان الاعتدال (١/ ٣٧٤)
- 🛭 هدي الساري (ص: ۳۹٤)
- 4 تقريب التهايب (ص: ١٣٥)
- 8 الخلاصة للخزرجي (ص: ٥٨)

وفاع مج بخارى 465 في 465 الأمر العبوم لإبطال الكلام المعكم

علامه ذهبي ميزان الاعتدال مين لكصة بين:

"أحد الحفاظ، وقال ابن معين: هو صحيح الحديث، وقال دحيم: ثور ثبت." • ( المحديث وقال دحيم: ثور ثبت. " ( القند ) ( المحين في ابن معين في ابن معين في الحديث كها ب اور دهيم في توركو ثبت ( القند ) كها ب - " )

ہري الساري ميں ہے:

" اتفقوا على تثبته في الحديث، وقال يحيىٰ القطان: ما رأيت شاميا أثبت منه، احتج به الجماعة ."€

'دلیعن محدثین نے حدیث میں ان کے تعبت (تقابت) پر اتفاق کیا اور یکی نے کہا ہے کہ میں نے کسی شامی کوان سے زیادہ شبت ( لقد ) نہیں دیکھا ہے اور ان سے ساری جماعت محدثین نے جست کیڑی ہے۔' اگر چدان کی ثقابت میں اس قدر کلانہ کافی تھا، لیکن ہم آپ کو ذرا مزید تفصیل سے سانا چاہتے ہیں، خور سے سنے گا، حافظ ابن حجر تھذیب النھذیب جلد دوم میں کھتے ہیں:

49

"قال ابن سعد: كان ثقة في الحديث، وقال حمد: حدثنا سعد بن إبراهيم حدثنا إبراهيم ابن سعد عن محمد بن إسحاق قال: حدثني ثور بن يزيد الكلاعي، وكان ثقة، وعده دحيم في أثبات أهل الشام، وقال عثمان الدارمي عن دحيم: ثور بن يزيد ثقة، ما رأيت أحداً يشلك أنه قدري، وهو صحيح الحديث حمصي، وقال بقوب بن سفيان: سمعت أحمد بن صالح، وذكر رجال الشام فقال: وثور بن يزيد ثقة، وقال عمرو بن علي عن يحيى بن سعيد: ما رأيت شاميا أوثق من ثور بن يزيد، وقال علي عن يحيى أيضاً: كان ثور عندي ثقة، وقال وكيع: ثور كان صحيح الحديث، وقال عيسى بن يونس: كان ثور من أثبتهم، وقال أيضا: جيد الحديث، وقال سفيان الثوري: خذوا عن ثور، وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: لم يكن به بأس، وقال عباس الدوري عن يحيى بن معين: ثور بن يزيد ثقة، وقال محمد بن عوف والنسائي: ثقة، وقال أبو حاتم: صدوق حافظ، وقال ابن يزيد ثقة، وقال ابروي له أحاديث: وقد روى عنه الثوري ويحيى القطان وغيرهما من الثقات عدي بعد أن روى له أحاديث: وقد روى عنه الثوري ويحيى القطان وغيرهما من الثقات ووثقوه، ولا أرى بحديثه بأسا، وهو مستقيم الحديث صالح، وقال الاحري عن أبي داود:

ميزان الاعتدال (١/ ٣٧٤)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص:٣٩٤)

www.muhammadilibrary.com

(الأمرالمبرم لإبطال البكلام المعكم عادى على المال المعكم عادى المعكم عادى المعكم المعكم

فيه أحمد: ليس به بأس" انتهى ملخصاً. ◘

'' خلاصہ یہ کہ تورکو این سعد نے لقد اور احمہ نے لقد اور دھیم نے ثبت ( نقد ) اور عثان نے تقد اور دھیم نے سعی صحح صحیح الحدیث اور احمد بن صالح نے تقد اور کی بن سعید نے نقد اور کی نے بروایت علی ثقد اور وکیج نے صحیح الحدیث اور عیسیٰ نے اُخبت ( نقد ) اور جید الحدیث اور اہام احمد نے لمہ یکن به بناس اور کی نے بروایت عباس نقد اور محمد بن عوف اور نسائی نے نقد اور ابو حاتم نے صدوق و حافظ اور ابن عدی نے بروایت کی و ثوری نقد اور کا بناس بحدیث اور سنتیم الحدیث اور صالح اور ابو داود نے بروایت آجری نقد اور ابن حہان نے نقد اور عجلی نے نقد اور ساقی نے صدوق اور اُحمد نے لیس به بناس کو کہا ہے۔ کہیے جناب! ان کی نقابت اور بھی سنے گا کہ بس کروں .....؟ ایسی کی اُحیا آگئے جائے:

www.mihammadilibrary.com

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۲/ ۲۱)

اتمد محدثین کے اقوال سے معلوم ہوتا ہے کہ اور بن بزید کی قدریت اور ضبط و ثقابت ایک مسلمہ امر ہے، البتہ اور بن بزید کے متعلق بیہ بھی مروی ہے: " قال أبو زرعة : أخبر نا منبه بن عثمان قال: قال رجل لثور بن بزید: یا قلدي! قال ثور: لئن كنت كما قلت، إنك لفي حل -" (تاریخ أبي زرعة الدمشقي)



50

# حرف الجيم

قوله: (٢٥) جعيد بن عبد الرحمن: شذ الأزدي، فقال: فيه نظر.

"صرف ازدی نے کہا ہے کہان میں نظر ہے۔" ایضاً

خلاصہ ان کا بیہ ہے کہ جعید (یا جعد) ثقہ ہے اور صدوق ہے این معین وغیرہ نے ان کو ثقہ کہاہے اور از دی نے

جو کہا ہے کہان میں نظر ہے، اس میں از دی متفرد ہے (لہذا غیر مقبول!)

حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد دوم مي لكيت بي:

" قال ابن معین والنسائی: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات" انتهى. ●
"دلین ابن معین اورنسائی نے جید كوثقه كها ہے اور ابن حبان نے ان كوثقات بيس ذكر كيا ہے۔"
معلوم ہوا كدريجى رواة ثقات سے ہے۔ چلئے ایك بى بيس جھڑا تمام شدر بال! آ مے چلئے:

<sup>•</sup> ويكيس: هدي الساري (ص: ٣٨٦)

ميزان الاعتدال (١/ ٤٢٠) هدي الساري (ص: ٣٩٥) تقريب التهذيب (ص: ١٣٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ٦٢)

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۲/ ۲۹)

رفاع سيح بخارى ( المحكم على المحكم ) ﴿ ( المحكم المحكم ) ﴿ ( المحكم المحكم ) ﴿ ( ال

## حرف الحاء

قوله: ( ٢٦) حاتم بن إسماعيل المدني: قال النسائي: ليس بالقوي، وقال أحمد: زعموا أنه كان فيه غفلة.

" نسائى نے كہا كوتوى نبيل بي اور احمد نے كہا كوكوں نے زعم كيا ہے كدان ميس غفلت ہے۔" ايسا

افتول: نبائی نے خودان کو لا باس بہ کہا ہے، جیبا کے عفریب آگے آئے گا، پس معلوم ہوا کہ نبائی نے آخر میں این قول ''نیس بالفوی'' ہے رجوع کیا ہے۔  $^{f O}$  باتی رہا لوگوں کا زعم! اس کی بابت صرف یہ کافی ہے:

﴿إِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِيُ مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا ﴾ [يرنس: ٣٦]

هیقت میں حاتم ثقہ ہے، تقریب میں ہے "صحیح الکتاب صدوق " اور ظاصہ میں ہے: " کان ثقة

مأموناً كثير الحديث " اورميزان الاعتدال من ع: " فقة مشهور صدوق، ووثقه جماعة " في

خلاصہ سب کا یہ ہے کہ حاتم صحیح الکتاب، صدوق، ثقہ، شہور، مامون اور کثیر الحدیث ہیں، ان کو ایک جماعت نے ثقہ کہا ہے۔

ہدي الساري ميں ہے:

" وثقه ابن معين والعجلي وابن سعد، قال النسائي: ليسِ به بأس، قلت: احتج به الجماعة "

اور تهذيب التهذيب جلد دوم مي ي

"قال النسائي: ليس به بأس، وقال ابن سعد، كان ثقة مأمونا كثير الحديث، ذكره ابن حبان في الثقات، وقال العجلي: ثقة،" ملخصاً . ◘

حاصل کلام میرکداین معین اور مجلی نے تقد اور این سعد نے ثقد اور مامون اور کثیر الحدیث اور نسائی نے لیس مد

- امام نسائی کے پہلے تول "لیس بالقوی "کا مطلب یہ ہے کہ ندکورہ رادی حفظ وصبط کے اعلیٰ درجہ پر فائز نہیں ہے، بیلفظ رادی کے صبط کی کلیٹاً نفی نہیں کرتا، اس لیے یہ جرح مطنبین، امام نسائی کے دوسرے قول "لیس به باس "کا مطلب یہ ہے کہ راوی حسن الحدیث ہے، اس لئے دونوں اتوال میں کوئی تعارض اور تناقض نہیں۔
  - ميزان الاعتدال (١/ ٤٢٨) تقريب التهذيب (ص: ١٤٤) الخلاصة للخررجي (ص: ٢٢)
    - 🛭 هدي الساري (ص: ۳۹۰)
    - ۵ تهذیب التهذیب (۲/ ۱۱۰)

وفاع مح بخارى (فاع مح بخارى) ( الأمر المبيرم لإبطال الكلام المعكم )

بأس اور ابن حبان نے نقات میں ذکر کیا ہے اور ان سے کل جماعت صحاح نے جمت پکڑی ہے۔ آ مے چلئے:

قوله: (٢٧) حرب بن شداد اليشكري: كان يحيى القطان لا يحدث عنه، وقال بعضهم: فيه لين .

'' یکی قطان ان سے مدیث روایت نہیں کرتے تھے اور بعضوں نے کہا ہے کہ ان میں ضعف ہے۔'' ایضاً افتو ل: بعضوں کا ان کوضعیف کہنا محض ہے دلیل ہے، اگر آپ اس کی وجہ پیش کر سکتے ہیں تو لائیں، ورنہ تسلیم کریں، اور یکی جو ان سے روایت نہیں لیتے، تو حرب پر اس میں کوئی جرح نہیں ہے، اس لیے کہ دیگر لوگ تو ان سے روایت لیتے ہیں، حافظ ابن حجر تھذیب التھذیب جلد دوم میں لکھتے ہیں:

"وقال عمر بن علي: كان يحييٰ لا يحدث عنه، وكان عبد الرحمن يحدث عنه." • مطلب مدكداً كم يكن ان عيون عند." في مطلب مدكداً كم يكن ان عين المايت نبيس ليتر تقيد، توعيدالرطن توروايت ليتر تقيد

يس ان بركوئى جرح نبيس ربى \_ بان آپ كوان كى ثقابت بحى سنا دول، تقريب بيس ب: " ثقة من السابعة" اور ظاصه بيس ب، "وثقه أحمد " اور ميزان ير بي: "وثقه أحمد، وقال ابن معين: صالح، احتج به أصحاب الصحاح كلهم "€

یعن حرب ثقد ہیں، ان کو احمد نے ثقد اور ابن معین نے صالح الحدیث کہا ہے اور ان سے کل صحاح ستہ والوں نے روایت کی ہے۔

حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد دوم مين لكصة بين:

"قال عبد الصمد: حدثنا حرب بن شداد، وكان ثقة، وقال ابن معين وأبو حاتم: صالح، قلت: وذكره ابن حبان في الثقات "ملخصاً . ®

''نینی عبدالصمد نے حرب کو ثقه اور ابن معین اور ابو حاتم نے صالح الحدیث کہا ہے اور ابن حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے۔'' آ گے چلئے:

**قوله**: (٢٨) حسان بن إبراهيم الكرماني: قال النسائي: ليس بالقوي .

"نسائی نے کہا کہ قوی مہیں ہیں۔"ایضا

أفنول: ممكن بي كدنسائى كايةول بهى اى قبيل سے مو، تاہم يه جرح خفى اورمبهم مونے كى بدولت مقبول نبيس

<sup>•</sup> تهذیب التهذیب (۱۹۷/۲)

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (١/ ٤٧٠) تقريب التهذيب (ص: ١٥٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ٧٤)

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۱۹۷/۲)

وفاع من بخارى (وفاع من بخارى) ( 470 ) ( الأمر المدرم لإبطال الكلام المعكم )

ہوسکتی، اگر ہم نمائی کی بی جرح تتلیم بھی کرلیں، تو ان کا شذوذ بھی مانا ہوگا، کیونکد محدثین کی ایک جماعت ان کو ثقد کہہ رہی ہے، لہذا اس کثرت کے مقابل میں تنہا امام نمائی کا قول احاط تتلیم میں ہر گزنہیں آئے گا۔ چنانچہ ہم حمان کی ثقابت نقل کرتے ہیں، تقریب میں ہے: "صدوق" اور خلاصہ میں ہے: "وثقه أحمد وأبو زرعة" میزان میں ہے: وثقه أحمد وغیرہ، وقال أبو زرعة: لا بأس به.

"و لعنى حسان صدوق بير، ان كواحمد اوران كے سوا ديگر نے ثقد اور لا بأس به كہا ہے-"

ہری الساری میں ہے:

حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد ثاني مين لكصة بين:

"قال حرب الكرماني: سمعت أحمد يوثق حسان بن إبراهيم، ويقول: حديثه حديث أهل الصدق، وقال عثمان الدارمي خيره عن ابن معين: ليس به بأس، وقال المفضل الغلابي عن ابن معين: ثقة، وقال أبو زرعة: لا بأس به، وقال ابن المديني: كان ثقة، وقال ابن حبان في الثقات، "انتهى ملخصاً.

یعنی امام احمد نے بروایت حرب کرمانی حسان کو ثقد اور صدوق اور این معین نے بروایت عثان وغیرہ لیس به باس اور کی نے بروایت منفشل ثقد اور ابوزرعہ نے لا باس به اور ابن مدینی نے ثقد اور ابن حبان نے ثقات میں کہا ہے۔'' \* آ گے چلئے:

**قوله**: (٢٩) الحسن بن بشر البجلي: قال ابن خراش: منكر الحديث، وقال النسائي: ليس بالقوي .

"ابن خراش نے کہا کہ ان کی حدیثوں سے لوگوں نے انکار کیا ہے اور نسائی نے کہا کہ بیقو ی نہیں ہیں۔" ایشا افقول: ابن خراش کا بالعموم ان پر منکر الحدیث کا الزام لگانا صحیح نہیں ہے، اس لیے کہ انھوں نے منا کیر صرف زہیر ہی سے روایت کی ہیں، نہ کہ عموماً سب سے ۔

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (١/ ٤٧٧) تقريب التهذيب (ص: ١٥٧) الخلاصة للخزرجي (ص: ٧٥)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٣٩٦)

<sup>₿</sup> تهذيب التهذيب (٢/٤/٢)

<sup>•</sup> حافظ اتن حجر برطشهٔ فرماتے جیں: " له فی الصحیح أحادیث یسیرة نوبع علیها " (هدي الساري: ٣٩٦) لینی اس راوی کی سیح بخاری میں چنداحادیث جن جی کی متابعات بھی موجود جی\_

دفاع ضيح بخاري الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكو 🖔 🖔 (الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكو حافظ ابن تجربدي الساري مين لكت بين: «روى عن زهير أشياه مناكير » •

لین حسن نے زمیر سے منا کیر چیزیں روایت کیس ہیں۔

اور سیح بخاری میں جو حسن سے حدیث ہے، وہ بواسطہ زہیر نہیں ہے اور ندامام بخاری ہی نے اس حسن کے ساتھ تفرد کیا ہے، حافظ ابن حجر هدی السادی میں لکھتے ہیں:

" فلم يخرج عنه من أفراده شيئاً، ولا من أحاديثه عن زهير التي استنكرها أحمد" ''لینی امام بخاری نے نہ تو ان کے اُفراد سے کچھاخراج کیا، نہان کی ان احادیث کو لائے ہیں، جو بواسطہ زہیر ہیں،جنہیں احمہ نے منکر کہا ہے۔''

پس سیح بخاری پر کوئی اعتراض مبیں رہا۔ علاوہ بریں ابن عدی نے صاف لفظوں میں ابن خراش کی تردید کر دی 53 ب، حافظ ابن حجراى مدي الساري مي كصة مين: "وقال ابن عدي: ليس هو بمنكر الحديث " لين حن مكر الحديث نبيس ب، چلے تصديمام شد بان كى ثقابت سنے ،تقريب ميس ب: صدوق ، اور خلاصه ميس ب: "قال أبو حاتم: صدوق " اورميزان من ب: " قال في حاتم وغيره: صدوق، ووثقه ابن نمير " اور هدي الساري من ے: " قال أحمد: ما أرى كان به بأس، وقال الرحاتم: صدوق" فاصدان سبكا يد بك كد من صدوق ہیں، ان کو ابو حاتم اور ان کے علاوہ دوسرول نے صدوق اور آئی ٹمیر نے ثقداور امام احمہ نے لا باس به کہا ہے۔

حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد دوم مين لكصة بين:

"قال أحمد: ما أرى كان به بأس في نفسه، وقال أبو حاتم: صلوي، وقال ابن عدي: ليس هو بمنكر الحديث، وذكره ابن حبان في الثقات، ووثقه مسلمة بن قاسم الأندلسي 🗣 انتهى ملخصاً .

''لینی احمہ نے لا باس به اورابو حاتم نے صدوق اور ابن عدی نے غیرمنکر الحدیث اور ابن حبان نے ثقتہ اورمسلمہ اندلی نے ثقتہ کہا ہے۔ 🍑 آ گے چلئے:

- هدى السارى (ص: ۲۹۷)
- الكامل لابن عدى (۲/ ۳۲۰)
- ميزان الاعتدال (١/ ٤٨١) هدي الساري (ص: ٣٩٦) تقريب التهذيب (ص: ١٥٨) الخلاصة للخزرجي (ص: ٧٦)
  - ◘ تهذيب التهذيب (٢/٣/٢)
- ♦ معترض کے ذکر کردہ جارح این خراش کے متعلق مولانا امیرعلی الطفئ کھتے ہیں: " قلت: ابن خراش متفوہ لا یلتفت إليه" (تعقیب التقريب: ١٠٣) نيز حافظ وبي الطفة ابن خراش كم متعلق لكهة بين: "جهلة الرافضة لم يدروا الحديث ولا السيرة ولا كيف ثم فأما أنت أيها الحافظ البارع الذي شربت بولك إن صدقت في الترحال فما عذرك عند الله مع خبرتك بالأمور، فأنت زنديق معاند للحق فلا رضي الله عنك، مات ابن خراش إلى غير رحمة الله سنة ثلاث وثمانين ومائتين " (تذكرة الحفاظ: ٢/ ٦٨٥) ثيرُ عافظ ابن حجر بُعْظَة قرماتي مين: "ابن خراش مذكور بالرفض والبدعة فلا يلتفت إليه " (هدى السارى: ٤٣١) أير ويكيس السان الميزان (١/ ١٦)

www.muhammadilibrary.com (وَالْ مِنْ الْوَالْسِومُ لِإِجَالَ الْكَلَامُ الْمِحْدُ لِيَّالُ الْكَلَامُ الْمِحْدُ الْوَالْسِومُ لِإِجَالُ الْكَلَامُ الْمِحْدُ لَ

فتوله: (٣٠) الحسن بن ذكوان: ضعفه ابن معين و أبو حاتم، وقال النسائي: ليس بالقوي، وقال ابن معين: قدري .

''ان کو ابو حاتم اور ابن معین نے ضعیف کہا اور نسائی نے کہا کہ بیتوی نہیں ہیں اور ابن معین نے کہا کہ بیہ قدریہ ہیں۔'' ایضا

اُفتول: ہم پہلے تمہید میں لکھ چکے ہیں کہ جرح حقیقت میں وہ ہوتی ہے جس کے کل اسباب بالنفیر بیان کیے علام ہوں اور یہاں یہ امر مفقود بلکہ عنقا ہے، البذا ہم اسے جرح نہیں کہد سکتے، نیز جورادی امام بخاری کے نزدیک قابل مجت ہو، اس پرکی دوسرے کی جرح غیر مسموع اور نا مقبول ہے، کچھ نہیں تو ہم آپ کوحسن بن ذکوان کی ثقابت سنا دیں: تقریب میں ہے: "صدوق" اور خلاصہ میں ہے: "فال ابن عدی: لا باس به "

ایعنی میصدوق میں اور ابن عدی نے ان کو لا باس به کہا ہے۔

میزان الاعتدال میں ہے:

" وهو صالح الحديث، وقال ابن على لا بأس به، وذكره ابن حبان في الثقات، "٩ انتهى.

'' بید حسن صالح الحدیث ہے، این عدی نے ان کو کہا ہے اور این حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے۔'' کیا ہے۔''

حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد ثاني مس لكصة بي:

" وقال ابن عدي: وأرجو أنه لا بأس به (كذا في هدي الساري) وذكره ابن حبان في النقات، "ق ملخصاً.

''لین این عدی نے ان کو لا بأس به کہا ہے اور ابن حیان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے۔''

لعل فيه كفاية لمن له دراية ٥٠٠٠ آكے چكے:

**قتوله**: (٣١) الحسن بن مدرك البصري: كذبه أبو داود، وروى أبوعبيد عن أبي داود

قال: الحسن بن مدرك كذاب.

تقريب التهذيب (ص: ١٦١) الخلاصة للخزرجي (ص: ٧٨)

🗗 ميزان الاعتدال (١/ ٤٨٩)

- قهذیب التهذیب (۲/ ۲٤۱) نیز ویکمیس: الکامل لابن عدی (۲/ ۳۱۷) الثقات لابن حبان (٦/ ۱٦٣)
- شایر عقمند کے لیے ای میں کفایت ہو! نیز ندکورہ بالا راوی کے متعلق حافظ ابن حجر رشائی فرماتے ہیں: "روی له البخاری حدیثا واحدا فی کتاب الرفاق ..... ولهذا الحدیث شواهد کثیرة" (هدی الساری: ۳۹۷) علاوہ ازیں حسن بن ذکوان سے کی العظان بیز مدیث بیان کرتے ہیں اور وہ صرف فقد راوی ہے ہی حدیث لیا کرتے تھے۔ (تهذیب التهذیب: ۱۱/ ۲۱۹)

**L** 

www.muhammadilibrary.com
وفاع سيح بخارى (473 \$ 473 كارى المعرد لإبطال الكلام المعكم

''ترجمہ ان کو ابو داود نے جھوٹا کہا، اور روایت کی ابو داود سے ابوعبید نے کہ کہنا ابو داود نے کہ حسن بن مدرک بڑے جھوٹے ہیں۔'' ایفنا

أهتول: ابو داود نے جوحس كو كذاب كہا ہے، اس كا تعاقب حافظ ابن حجر نے بڑے زوروں سے مقدمہ فق البارى ميں كيا ہے اور ثابت كر ديا ہے كدابو داود سے تماثل ہوا ہے، حقیقت ميں حسن كذاب نہيں ہے۔ (طاحظہ ہو: هدى السارى ) ●

اگرابوداود کی تکذیب تھوڑی دیر کے لیے مان بھی فی جائے، تو اس کی بابت خود علامہ ذہبی نے فیصلہ کردیا ہے کہ جب ابوداود کے سوا تمام لوگوں نے ان کی توثیق کی ہے، تو تنہا ابوداود کی تکذیب سے ان کا کیا ہوتا ہے؟ لأن ذلك لا یضرہ شیئا۔ ہاں میزان کی عبارت بہ ہے، "وثقه غیرہ " ابوداود کے سواسب نے ان کی توثیق کی ہے۔ چلئے فیصلہ ہوا، کہیے توان کی بھی تقامت سا دول؟ تقریب میں ہے: "لا بأس به" اور خلاصہ میں ہے: "وثقه أحمد، وقال النسائي: لا بأس به" اور میزان الاعتدال میں ہے: "فقال أحمد بن الحسین الصوفي الصغیر: كان ثقة " فی لینی حسن کواحمہ نے تقہ اور نمائی نے لا بأس به اور احمد بن احمد بن الحسین الصوفی السائی میں ہے:

" قال النسائي في أسماء شيوخه: لا بأس به وقال ابن عدي: كان من حفاظ أهلِ البصرة. " ♣

> "دلینی نسائی نے لا باس به اور ابن عدی نے ان کو اہل بھر و کے حفاظ کے کہا ہے۔" حافظ ابن حجر تهذیب التهذیب جلد دوم میں لکھتے ہیں:

"قال أحمد بن الحسين الصوفي: كان ثقة، وقال النسائي في أسماء شيوخه: بصري لا بأس به، وقال ابن عدي: كان من حفاظ أهل البصرة، وقال مسلمة بن قاسم الأندلسي:

<sup>•</sup> هدى الساري (ص: ٣٩٧) طافظ الت جمر شطية قرمات بين: "قال أبو عبيد الآجري عن أبي داود: كان كذاباء يأخذ أحاديث فهد بن عوف فيقلبها على يحيى بن حماد، قلت: إن كان مستند أبي داود في تكذيبه هذا الفعل، فهو لا يوجب كذباء لأن يحيى بن حماد وفهد بن عوف جميعا من أصحاب أبي عوانة، فإذا سأل الطالب شبخه عن حديث رفيقه ليعرف إن كان من جملة مسموعه فحدثه به أو لا فكيف يكون بذلك كذابا؟ وقد كتب عنه أبو زرعة وأبو حاتم ولم يذكرا فيه جرحاء وهما ما هما في النقد، وقد أخرج عنه البخاري أحاديث يسيرة من روايته عن يحيى بن حماد مع أنه شاركه في الحمل عن يحيى بن حماد مع أنه شاركه في الحمل عن يحيى بن حماد مع أنه شاركه في الحمل عن يحيى بن حماد وفي غيره من شيوخه "

ميزان الاعتدال (١/ ٥٢٣)

 <sup>◘</sup> ميزان الاعتدال (١/ ٢٣/٥) تقريب التهذيب (ص: ١٦٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ٨١)

<sup>🛭</sup> هذي الساري (ص: ٣٩٧)

www.muhammadilibrary.com

(قاع مج على بخارى 474 على الكلام البحكو كالمواليورم لإبطال الكلام البحكو

هو صالح في الرواية، "ملخصاً . •

یعن احمد صوفی نے حسن کو ثقد اور نسائی نے لا باس به اور ابن عدی نے بھرہ والوں کے حفاظ سے اور مسلمہ نے صالح الرواية کہا ہے۔ 8 آگے چلئے:

**قتوله**: (٣٢) حميد بن نيرويه الطويل: قال يحيى بن يعلى المحاربي: طرح زائدة حديث حميد الطويل، وقد أو رده العقيلي وابن عدي في الضعفاء.

" کی بن یعلی محاربی نے کہا کہ زائدہ نے حمید طویل کی حدیث کو پھینک دیا اور عقیلی اور ابن عدی نے ان کو ضعیفوں میں داخل کیا ہے۔ "ایصنا

اُطنول: یہاں پر آپ نے ایک چالای کی ہے کہ حمید کے باپ کا دوسرا غیر معروف نام (بہ تقلید میزان) لکھ دیا ہے، حالا نکہ اساء الرجال کی تمام کتب میں (میزان کے سوا) حمید بن ابی حمید القویل کے ساتھ مرقوم ہے اور احادیث میں بھی اکثر یوں بی آتا ہے، لیکن آپ کی چالا کی آپ کوسود مند نہ ہوئی، کیونکہ آپ نے دوسرے نام کے (جو کہ انھیں حمید کے باپ کے مختلف ناموں میں ہے ہے) لیک میں خطی کھائی ہے، جس ہے آپ کی چالا کی کافور ہوگئ، وہ بیا کہ آپ نے نیرویہ بالنون لکھا ہے اور اصل میں یعنی صحیح '' تیرویہ بالناء'' ہے۔ یعنی قرآن میں ہے: ﴿ وَ لَا يَحِینُ الْمَکُرُ السَّنِيْ اللَّهُ بِاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۲/ ۲۷۷)

علاوه ازین امام ابو داود وشش کے قول" کذاب" ہے عرفی معنی میں کذاب مرادنمیں، بلکداس (لفظ کذب) ہے تلطی اور خطا مراد ہے، جیسا کہ امام ابن الوزیر وشش کستے ہیں: " إن لفظه کذاب قد يطلقها کئير ...... في النجر ح على من يهم ويخطئ في حديثه " (الروض الباسم: ١/ ٨٨) اور الل مجاز میں بیام معروف تھا کہ وہ خطا پر کذب کا اطلاق کر دیا کرتے تھے، دیکھیں: الثقات لابن حبان (١١٤/٦) نیز امام صنعائی وشش قرماتے ہیں: ولا یغرنك قول المحدثین فلان كذاب، فقد يطلقون ذلك على من يكذب مخطئا لا متعمدا لأن الحقيقة اللغوية لمسمى الكذب تقتضي أنه كذاب..... النخ (توضيح الأفكار: ٢/ ٣٤٨)

ويكمين: سير أعلام النبلاء (٦/ ١٦٣) تهذيب التهذيب (٣/ ٣٤)

<sup>•</sup> ویکھیں: الکامل لابن عدی (۲/ ۲٦۸) امام این عدی پڑھی کاکی راوی کوائی کتاب" الکامل فی الضعفاء " میں صرف ذکر کر ویا موجب جرح نیس ہے، کیونکہ امام این عدی بڑھی ہا اوقات کی راوی کے وفاع کے لیے بھی اسے اپنی کتاب میں ورج کر ویت ہیں، اور امام این عدی بڑھی کی شرط ہیہ ہے کہ وہ ہراس راوی کو اپنی کتاب میں ذکر کرتے ہیں، جس پرکسی نے بھی کلام کیا ہو، فرماتے ہیں: " ..... أنى شرطت فی کتابی هذا أن أذکر فیه کل من تکلم فیه متکلم \_" (الکامل: ۱/ ۸۳)

www.muhammadilibrary.com ونام سيح بخارى المنال الكلام المعكم المعكم المعكم المعكم المعكم المعكم المعكم المعكم

آپ اگراس کے مدلس ہونے کی جرح کھتے اور کرتے، تو آپ کا اعتراض ایک حد تک معقول ہوتا، اس کے ساتھ ہی ہیہ جھی واضح ہو گیا کہ اہل اصول کے نزدیک مرسین کا صرف عنعنہ مقبول نہیں ہے، ہاں اگر سمعت یا حدثنا وغیرہ سے روایت کریں، تو مقبول ہے، کیونکہ امام بخاری ومسلم نے اس بات کا التزام کیا ہے کہ مدلسین کی وہ روایات جو وہ عن سے لاکیں گے، ساع پرمحول ہوں گی۔ •

اس کے باوجود امام بخاری حمید سے جو روایت لائے ہیں، اس میں ساع کی تصریح موجود ہے اور حمید کی بھی وہی صدیث مقبول ہے، جس میں ساع کی تصریح ہو، حافظ ذہبی میزان میں لکھتے ہیں:

" أجمعوا على الاحتجاج بحميد إذا قال: سمعت ." •

"لعن حميد جب سمعت كساته روايت كرد، تواس كساته جمت بكرن برمحدثين كااجماع ب-"

اب اس کا بھی ثبوت سنیں کدا ہم بخاری نے حمید سے جو روایت بیان کی ہے،اس میں تصریح ساع موجود ہے۔ حافظ ابن حجر هدي الساري ميں لکھتے ہيں:

"قد اعتنى البخاري في تخريجه لأحديث حميد بالطرق التي فيها تصريحه بالسماع. "● "ديني امام بخاري حميد كي احاديث كوان طرق سي الميخ بين، جن بين سماع كي تقريح موجود ہے۔"

علاوہ بریں امام بخاری پھر بھی حمید کی روایت تفردا نہیں ایک ہیں، بلکہ متابعتاً لائے ہیں، جیسا کہ اس ہدی الساری میں عبارت مرتومہ کے بعد ہے: " فذ کر ها متابعة " اور متابعت میں اگر ضعیف راوی بھی ہو، تو مضا نقہ نہیں

ہماری میں بارے کرورٹ کے بعد ہے، معاد عرف کتابی اور کا جائے ہیں۔ ہوتا جیسا کہ گزرا۔اب آپ اس کو ملاحظہ فرمائیس کہ صحیح بخاری ہرقتم کے الزام کھے کیسی صاف اور بری ہے؟!

اب آپ حميد كى ثقابت سنيں \_ تقريب ميں ہے: " نقه " ميزان ميں ہے: " نقة جليل"

لینی بوے تقہ ہیں۔ مدی الساری میں ہے:

← البذاكى راوى كا امام ابن عدى كى كتاب الكائل مين فقط فدكور بونا، موجب جرح تبين به، علاوه ازين جميد بن أفي حميد كم متعلق فرماتي بين: "وحميد له حديث كثير مستقبم فأغنى لكثرة حديثه أن أذكر له شيئا من حديثه وقد حدث عنه الأثمة." (الكامل: ٢/ ٢٦٨)

<sup>•</sup> ويكسين: النكت للزركشي (٢/ ٩٣) تدريب الراوي (١/ ٢٣٠) علامه يمنى والشيرة فرمات بين: " لأن معنعنات الصحيحين كلها مقبولة محمولة على السماع" نيز لكست بين: " أن جميع معنعنات البخاري محمولة على السماع " (عمدة القاري: ٤/١٤٧/٤)

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (١/ ٦١٠)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٣٩٩)

ميزان الاعتدال (١/ ٦١٠) تقريب التهذيب (ص: ١٨١)

دفاع سيح بخاري الأمرالمبرم لإبطال الكلام المعكم 🖒

"مشهور من الثقات المتفق على الاحتجاج بهم، وقال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث، • • انتهى.

'' یعنی حمیدان مشہور ثقات ہے ہیں، جن ہے ججت بکڑنے پرسب محدثین کا اتفاق ہے اور این سعد نے ان کو ثقہ اور کثیر الحدیث کہا ہے۔''

اس سے زیادہ تفصیل سے حافظ تھذیب التھذیب جلدسوم میں لکھتے ہیں:

"قال إسحاق بن منصور عن يحيي معين: ثقة، وقال العجلي: بصري ثقة، وقال أبو حاتم: ثقة لا بأس به، وقال ابن خراش: ثقة صدوق، وقال ابن عدى: له أحاديث كثيرة مستقيمة، وقد حدث عنه الأئمة، وقال النسائي: ثقة، وقال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث، وذكره ابن حيان في الثقات، وقال الحافظ أبو سعيد العلائي: هو ثقة صحيح،" انتهى ملخصاً . 🕰

"ديعني کيلي نے بروايت اسحاق حميد كو تقد ور على نے ثقه اور ابو حاتم نے ثقه لا بأس بداور ابن خراش نے تقد اور صدوق اور ابن عدى في مستقيم الحديث اور بن حبان في تقد اور حافظ ابوسعيد في تقد كها ب-" ملاحظ فرما كيس! كتني جماعت ان كوثقة كهدري بي؟ اركيا حرف الحاءتمام موكيا! احجما آ م علية:

MANIE

56

• هدي الساري (ص: ۲۹۹) € تهذیب التهذیب (۳٤/۳)



حرف الخاء 7

**قوله**: (٣٣) خالد بن مخلد القطواني الكوفي: قال أحمد: له مناكير، وقال ابن سعد:

منكر الحديث مفرط في التشيع، وقال أبو حاتم: يكتب حديثه، ولا يحتج به .

'' احمد نے کہا کہان کی حدیثیں نا مقبول ہیں اور ابن سعد نے کہا کہ ان کی حدیثوں سے لوگوں نے اٹکار کیا ہے اور ریخت شیعہ تھے اور ابو حاتم نے کہا کہ ان کی حدیثوں کولکھنا چاہیے، لیکن اس کو جمت نہیں پکڑنا

عاليه ''الينا

أفتول: نه تو يدخت شيعد تع، نه ال كل مكر حديث بخارى من ب، حافظ ابن مجر تهذيب التهذيب جلدسوم

میں لکھتے ہیں:

وقال العجلي: فيه قليل تشيع. • " "لين عجل في إن مين شيعه بن بهت كم تقا-"

اب السيطيعول سے روايت لينے كمتعلق سنتے، حافظ ابن جربي الساري مل كھتے ہيں:

"أما التشيع فقد قدمنا أنه إذا كان ثبت الأخذ والأداء لا يضره "

"دلين ايباشيعه جوكه ثابت الأخذ والأداء مو، تواس سے يجھ نقصان نہيں ہے ك

باقى رباان كامكر الحديث مونا، تواس كى بابت حافظ ابن حجر تبذيب من لكصة بين:

وقال الأزدي: في حديثه بعض المناكبر. "ۗ

'' تعنی ان کی حدیثوں میں بعض منا کیر ہیں، کل نہیں۔''

ليكن فيريت سے بخارى ميں ان مناكير سے ايك بھى نہيں ہے، حافظ ابن مجر هدي الساري ميں لكھ ين : "وأما المناكير فقد تتبعها ابن عدي من حديثه، وأور دها في كامله، وليس فيها شيء مما أخرج له البخاري". (ملخصاً)

57

 <sup>▼</sup> تهذیب التهذیب (۲/ ۱۰۱) نیز ویکیس: الثقات للعجلی (۱/ ۳۳۱)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٠)

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۱۰۱/۳)

<sup>•</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٠) نيز ويكوس: الكامل لابن عدي (٣ / ٣٤)

ونام سيح بخارى (فام سيح بخارى) (478 ) (478 ) الأمر العبوم الإيطال الكلام المعكم المعكم

یعنی ابن عدی نے خالد کی کل مناکیروالی احادیث کو تلاش کر کے اپنی کتاب کامل میں جمع کر دیا ہے، اس میں اس روایت کا نام بھی نہیں، جس کو بخاری نے خالد سے اخراج کیا ہے۔

معلوم ہوا کہ سیح بخاری اس سے مبرا ہے، لہذا اس پر کوئی جرح نہیں رہی ، گئے ہاتھ ان کی ثقابت بھی من لیں،

تقريب مين ب: "صدوق " اورخلاصه مين ب:

"قال ابن معين: ما به بأس، وقال ابن عدي: لا بأس به عندي "

''<sup>لي</sup>ني خالد لا بأس به ( ثقه ) ہيں۔''

ميزان مين عي: "قال أبو داود: صدوق، وقال يحيى وغيره: لا بأس به" اور مدي الساري مين عي:

" قال العجلي: ثقة، وقال صالح جزرة: ثقة، وقال أبو داود: صدوق" ۖ مطلب وونول كا بي ب كه يكيل وغيره نے لا بأس به (ثقة) اور عجل كينے ثقة اور صالح نے ثقة اور ابوداود نے صدوق كہا ہے۔

وافظ ابن جر تهذيب التهذيب جلد الله مين لكصة بين:

"قال الآجري عن أبي داود: صدوق وقال أبو حاتم: يكتب حديثه، وقال عثمان الدارمي عن ابن معين: ما به بأس، وقال ابن عدي وهو عندي إن شاء الله لا بأس به، وقال العجلي: ثقة، وكان كثير الحديث، وقال صالح بن محمد جزرة: ثقة في الحديث، وقال الأزدي: هو عندنا في عداد أهل الصدق، وقال ابن شاهي في الثقات قال: عثمان بن أبي شيبة: هو ثقة صدوق، وذكره ابن حبان في الثقات" انتهى ملحصاً. 

• وذكره ابن حبان في الثقات" انتهى ملحصاً.

"ديعنى خالدكو ابو داود في بروايت آجرى صدوق اور ابو حاتم في ان كى جديث كو قابل كتابت اور ابن معين في بروايت عثمان لا بأس به ( تقد ) اور ابن عدى في لا بأس به اور عجل في تقد اور كثير الحديث اور صالح جزره في تقد في الحديث اور أز دى في صدوق اور ابن شابين في تقد ادر عثمان في تقد وصدوق اور ابن شابين في تقد ادر عثمان في تقد وصدوق اور ابن شابين في تقد ادر عثمان في تحركها بيد" آكے جلئے:

قوله: (٣٤) خالد بن مهران الحذاء: أما أبو حاتم، فقال: لا يحتج به.

''لکین ابو حاتم نے کہا کہ ان کو دلیل نہیں پکڑنا چاہیے۔'' ایضا

أهتول: ابوحاتم نے تو يہ بھى لكھا ہے، جس كو حافظ ابن حجر بدي الساري ميس لكھتے ہيں: " وقال أبو حاتم: يكتب

🛭 تهذیب التهذیب (۱۰۱/۳)

20

تقريب التهذيب (ص: ۱۹۰) الخلاصة للخزرجي (ص: ۱۰۳)

ميزان الاعتدال (١/ ٦٤٠) هدي الساري (ص: ٤٠٠)

www.muhammadilibrary.com وقاع مح يخارى المعكم المعكم كالمراكس المعكم المعكم كالمراكس المعكم المعكم كالمراكس كالمركس كالمراكس كالمراكس كالمركس كالمركس كالمراكس كالمراكس كالم

حدیثه " لینی ابو حاتم نے کہا کہ ان کی حدیث قابل کتابت ہے، اور کسی سے کتابت کرنا خود ججت گردانتا ہے، اس حالت میں ابو حاتم کے ہر دوقول آپس میں معارض ہوتے ہیں۔ • البقا ہم با قاعدہ اصول: " إذا تعارضا تساقطا " دونوں متعارض اقوال کو ساقط کر کے دیگر تاقدین کی طرف رجوع کرتے ہیں، تو بجماللہ ہم کو خالد کی ثقابت ملتی ہے، تقریب میں ہے: " وهو ثقة" اورخلاصہ میں ہے: " قال ابن سعد: ثقة، " اورمیزان میں ہے:

"الحافظ، أحد الأثمة، قال ابن معين والنسائي: ثقة، وقال أحمد: ثبت"

اور هدي الساري مين ہے: أحد الأثبات، وثقه أحمد و ابن معين والنسائي وابن سعد." على خلاصه ان سب كابير ہے كه خالد ثقه، حافظ اور شبت ہيں، ان كو ابن سعد، ابن معين اور نسائى نے ثقه اور احمد نے ثقه اور احمد نقه اور شبت كہا ہے۔ حافظ ابن حجر تهذيب النهذيب جلد سوم ميں لكھتے ہيں:

"قال الأثرم عن أحمد: بنب وقال ابن سعد: قال فهد بن حيان: وكان خالد ثقة مهيبا كثير المحديث، قلت: وذكره ابن حبال في الثقات، وقال العجلي: بصري ثقة، "انتهى ملخصاً. قريعن احمد في روايت الرم ثبت اور يكي في بروايت الحاق ثقه اور نبائي في ان كي حديث كو قابل كتابت اور فهد في بروايت ابن سعد فالدكو ثقه كثير الحديث اور ابن حبان في ثقات من أور عجل في المديث المديث

**قوله**: (٣٥) خيثم بن عراك: قال الأزدي: منكر الجريث.

" أزدى نے كہا كدان كى حديثوں سے لوگوں نے انكار كيا ہے۔" ايساً

أهول: يهال آپ نے لڑكين كى باتيں كى بين، ايك تو راوى كا نام غلط لكھا، دوسرا ميزان كى عبارت درميان كى عبارت درميان كى عبارت درميان كى عبارت كى عبارت درميان كى جرب كر گئے، تيسرا پھراى أزدى كا قول بيش كيا، غلطى يهكى ہے كه آپ نے "خيشم" كھا ہے اور صحح "خشم" ہے

• امام ابو حاتم الله الله عنون اقوال باہم متعارض نہیں ہیں، کیونکہ پہلا قول " یکتب حدیثه" الفاظ تعدیل ہے نہیں ہے اور دوسرا قول " لا یحتج به" خفیف جرح ہے، بیراوی کی عدالت پر اثر انداز نہیں ہوتی، کیونکہ اس کا معنی ہے کہ راوی جحت نہیں، اور "جحت" درجات توثیق میں اعلی درجہ ہے، اگر کوئی راوی " تقد، جحت" نہ ہو، تو وہ " صدوق ، حسن الحدیث، لا باس به" وغیرہ ہوسکتا ہے، جس کی روایت مقبول ہوتی ہے، امام این معین الماض ہے کہی نے بوچھا کہ محمد بن اسحاق جحت ہے؟ تو انھوں نے جواب دیا کہ وہ تقد ہیں، جحت تو عبدالله بن عر، مالک بن انس اور اوز ائی جیسے لوگ ہیں۔ (تاریخ بغداد: ١/ ٢٣٢، تهذیب التهذیب : ٤/ ٢٥)

معلم ہوا کہ کسی راوی کا جحت ند ہوناہ اس کی توثیق وعدالت کے منافی نہیں، لبندا امام ابو حاتم کے اقوال میں کوئی تعارض نہیں ہے۔

- 🛭 ميزان الاعتدال (١/ ١٣٢) هدي الساري (ص: ٠٠٠) تقريب التهذيب (ص: ١٩١) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٠٣)
  - 🛭 تهذیب التهذیب (۳/ ۱۰۶)



اور میزان کی اصل عبارت بول ہے:

وقال الأزدى وحدہ: منكر الحدیث. ● ''لین صرف ازدی ہی نے ان کومئر الحدیث کہا ہے۔''
اور حقیقت میں یہی آپ کا جواب ہے، کوئکہ جب اُزدی اپنے اس تول میں متفرد ہے، تو اس کے تول کا محدثین
کے نزد یک جتنا اعتبار ہے، وہ نمبر ۲، ۱۲،۹، ۱۸، ۲۵ میں گزر چکا ہے اور نمبر (۷۲۷) میں مفصل آ کے گا۔ یہاں بھی کچھ
سن لیں، حافظ ابن حجر هدی السادی میں لکھتے ہیں:

"وشذ الأزدي، فقال: منكر الحديث، وما درئ أن الأزدي ضعيف، فكيف يقبل منه تضعيف الثقات؟ ". €

''یعنی صرف از دی ہی نے ظلیم کو مکر الحدیث کہا ہے، کیا آٹھیں (ابن حزم) معلوم نہیں کہ از دی خود ضعیف ہے، پس اس کی تضعیف بھی تقات کیونکر مقبول ہوگی؟''

البذا میں پھر آپ کو کہد دیتا ہواں کہ ازدی کی جرح جہاں کہیں بھی ہو، اسے غلط سمجھا کریں، علاوہ بریں امام بخاری نے تو خشیم کی مدیث کوسلیمان بن یک کی متابعت کے ساتھ بیان کیا ہے، <sup>®</sup> پس اس وفت خشیم کے مجروح ہونے سے بھی کوئی حرج نہیں، حالانکہ وہ مجروح ہیں بکہ ثقات سے ہیں، تقریب میں ہے: "لا بأس به " اور خلاصہ میں ہے: " و ثقه النسائی وابن حبان والعقیلی " مطلب بہوا کرنمائی، ابن حبان اور عقیلی وغیرہ نے ان کو ثقہ کہا ہے۔ حافظ تھذیب التھذیب جلد ثالث میں کھتے ہیں:

"وقال النسائي: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال العنظلي: ليس به بأس" انتهى. ٥ "ديعني عقل نے لا باس به اور ابن حبان نے ثقات ميں اور نسائی نے ان کو تقد كہا ہے " آ كے چلئے:

فوله: (٣٦) خليفة بن خياط العصفري البصري: غمزه ابن المديني بعض الغمز، فقال: لو لم يحدث لكان خيرا له، وقال أبو حاتم: لا أحدث عنه، هو غير قوي، كتبت عن مسنده ثلاثة أحاديت أبى الوليد، فسألته فأنكرها، وقال: ما هذه من حديثي.

"ابن مدینی نے ان پر بعض چشمک کی ہے ہی کہا ہے اگر بیر صدیث روایت نہیں کرتے تو ان کے واسطے بہتر تھا اور ابو حاتم نے کہا کہ ہم ان سے حدیث روایت نہیں کرتے ہیں، کس واسطے کہ بیرقو کی نہیں ہیں،

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (١/ ٦٥٠)

<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٠)

ويكيمس: هدي الساري (ص: ٤٠٠) نيز ويكيمس: صحيح البخاري، رقم الحديث (١٣٩٤، ١٣٩٥)

تقريب التهذيب (ص: ۱۹۲) الخلاصة للخزرجي (ص: ۱۰۸)

<sup>5</sup> تهذيب التهذيب (١١٨/٣)

www.muhammadilibrary.com وفاع سي بخاري المحكوم المعكوم المعكو

ہم نے ان کی مند سے تین حدیثیں تکھیں کہ جس کو انھوں نے ابو ولید سے روایت کی تھی، پھر جب ہم نے ان سے یوچھا تو یہ اٹکار کر گئے اور کہا کہ بیمیری حدیثیں نہیں ہیں۔ '' ایضا

أفتول: اس كي آ كي كا واقعه تو آپ كومعلوم نهين، ذرابدي الساري اور تهذيب جلدسوم اشاكر ديكيين:

" فقلت: كتبتها من كتاب شبابة العصفري فعرفه وسكن غضبه. " <sup>•</sup>

"لین جب ولید نے انکارکیا کہ بیمیری حدیثین نہیں ہیں، تو ابو حاتم نے کہا کہ میں نے اس کو خلیفہ عصاری کی

كتاب (مند) سينقل كيا ہے۔ تو ابو وليدان حديثوں كو پيچان گئے اوران كا غصة ختم ہوگيا۔

چلئے جناب! ایک جرح کی تو جر بی کٹ گئ، باتی رہی دوسری ابن مدینی کی چشک، تو اس کی بابت حافظ ابن 60

حجر ہدي الساري ميں لکھتے ہيں:

"قال العقيلي: غمزه ابن المهيني، وتعقب ذلك ابن عدي". 🕏

"لعن ابن مدین نے ان پر جوچشک کی ہے، اس کا ابن عدی نے تعاقب کیا ہے۔"

مطلب ميد كدان كا چشمك كرناصيح نهين ب، طاوه برين ابن حجر مدي الساري مين ابوحاتم والى حكايت كى نسبت

#### لکھتے ہیں:

"قلت: هذه الحكاية محتملة". € يعنى اس حكايت من حمال بكر صحى يا غلط.

لبذا جب تک اس کی صحح سند منقول نه مو، بوجه احمال کے اس سے استحدال باطل ہے۔ 3 علاوہ ازیں امام بخاری

نے ظیفہ بن خیاط سے جس قدر روایت بیان کی ہے، وہ سب مقرون بغیرہ ہے، مافق یی الساري میں لکھتے ہیں:

" وجميع ما أخرج له البخاري أن قرنه بغيره" كذا في التهذيب. (ج٣)

''یعنی امام بخاری نے اس عصفری سے جس قدر روایت کی ہے، وہ سب مقرون بغیرہ ہے۔''

- ◘ تهذیب التهذیب (٣/ ١٣٨) هدي الساري (ص: ٤٠١) نيز ويکيس): الجرح والتعديل (٣/ ٣٧٨)
- امام ابن عدي وششد نے امام على بن مديلى وششد سے منقول جرح پر بدتعاقب كيا تھا كه على بن مديلى سے بي جرح تقل كرنے والا رادى حجر بن يونس كد كي ضعيف ہے، تو اس كا جواب ديتے ہوئے حافظ ابن جر وششد فرماتے ہيں كه على بن مدينى سے ايك دوسرا رادى حسن بن يكيٰ بھى الى بى جرح نقل كرتا ہے۔ (هدي السماري: ١٠٤) للذا يدتعاقب درست نہيں، لكن امام على بن مدينى سے ضيف بن خياط كى نبعت بي قول بھى مروى ہے: " شجر يحسل الحديث " (الضعفاء للعقيلي: ٢/ ٢٢) تهذيب الكسال: ٨/ ٢٧)
  - 🗗 هدي الساري (ص: ٤٠١)
  - اس کی سند بالکل صحیح ہے، کیونکدابن اُبی حاتم نے یہ حکایت المجرح والتعدیل (۳/ ۲۷۸) میں بیان کی ہے۔
  - ♦ هدي الساري (ص: ١٠١) تهذيب التهذيب (٣/ ١٣٨) نيز ويكسين: التعديل والتجريح لأبي الوليد الباجي (٢/ ٥٥٧)



مطلب بيكدامام بخارى اس حديث كواپن اس شخ سے روايت كرتے ہيں، جس كى سند ميں سب رادى ثقة ہيں، پھر اس كے بعد خليفه كى روايت متابعتاً لے آئے ہيں، آپ كا اعتراض تب ضيح ہوتا كدامام بخارى ان كے ساتھ تفرو كير اس كے بعد خليفه كى روايت متابعتاً لے آئے ہيں، آپ كا اعتراض تب ضيء تقريب ميں ہے: "صدوق " اور كرتے، للبذا جب ايسا نہيں ہے، تو كوئى اعتراض نہيں، اب ان كى ثقابت سنيے، تقريب ميں ہے: "صدوق " اور ميزان ميں ہے: خلاصه ميں ہے: " قال ابن عدى: هو صدوق مستقيم الحديث من متبقظي رواة الحديث " اور ميزان ميں ہے: "الحافظ، قال ابن عدى: صدوق متبقظ " اس كا مطلب بيہ ہے كه خليفه صدوق ہيں، ان كوابن عدى نے صدوق مستقيم الحديث اور رواة حديث سے باخر كہا ہے۔

هدي الساري مي*ل ہے*:

" أحد الحفاظ، قال ابن عدي: له حديث كثير وتصانيف، وهو مستقيم الحديث، صدوق

من المتيقظين، وقال ابل حيان: كان متقنا عالماً." 🍮

"لينى ميدهاظ سے ہيں، ابن عدى في ان كوكثير الحديث، كثير الصائف، متعقم الحديث، صدوق، باخبر اور ابن حمان نے ثقه عالم كها ہے۔"

ايماى حافظ ابن جمر تهذيب التهذيب جلدسوم ين كيس بين:

" وقال ابن عدي: له حديث كثير، وهو مستقم الحديث، صدوق من متيقظي رواة الحديث، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال: كان منها عالما، وقال مسلمة الأندلسي: لا بأس به،" انتهى ملخصاً.

"دیعنی ابن عدی نے ان کو کیر الحدیث، منتقیم الحدیث، صدوق، رواق صدیث میں سے باخر اور ابن حبان نے ثقات میں ان کو عالم ثقه اور مسلمہ نے لا بأس به ( ثقه ) کہا ہے۔"

> ظیفه عصفری کے متعلق بقید باتیں میرے رسالہ "العرجون القدیم" (ص: ۲۰) میں ملاحظہ کریں۔ آگے جلئے:

<sup>●</sup> الكامل لابن عدي (٣/ ٦٦) ميزان الاعتدال (١/ ٥٦٥) تقريب التهذيب (ص: ١٩٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٠٦)

<sup>🛭</sup> مدي الساري (ص: ٤٠١)

نهذیب التهذیب (۳/ ۱۳۸)

حرف الدال

61

**قوله**: (٣٧) داود بن عبد الرحمن المكي العطار: قال الحاكم: قال يحيى بن معين: ضعيف الحديث، وقال الأزدي: يتكلمون فيه .

'' حاکم نے کہا کہ کی لی بن معین نے کہا کہ بیضعیف الحدیث ہیں اور از دی نے کہا کہ لوگوں کو ان میں ا کلام ہے۔'' ایسناً

اُفتول: یہاں پر آپ نے در برحیں نقل کی ہیں، لیکن خیریت سے دونوں بے جُوت! اول تو این معین کی تضعیف کی است عافظ این مجر تقریب میں لکھتے ہیں: "لم یہت اُن ابن معین تکلم فیه" ور ہدی الساری میں لکھتے ہیں: "لم یہت اُن ابن معین تکلم فیه" وروں کا مطلب یہ ہے کہ این معین کی داود کے دالساری میں لکھتے ہیں: " قلت: لم یصح عن ابن معین تضعیفه " دونوں کا مطلب یہ ہے کہ این معین کی داود کے حق میں تفقیق ہے، جنالف اس کے اُئی میزان وغیرہ میں این معین سے ان کی توثیق منقول ہے، حق میں تفقیق ہے، بخلاف اس کے اُئی میزان وغیرہ میں این معین سے ان کی توثیق منقول ہے، جیسا کہ عنقریب آئے گا، دوسری جرح ازدی کی ہے، اس کی باب ابھی نمبر (۳۵) میں گزرا ہے کہ وہ بھی بھی مقبول نہیں، یہاں پر بھی حافظ ہدی الساری میں لکھتے ہیں:

"والأزدي قد قررنا أنه لا يعتد به. " "لين ازوى كى بابت بهم بين ابت كرآ ، بين كماس كا اعتبار نبيس ب-

پس دونوں جرحیں غلط! علاوہ بریں امام بخاری ان کی روایت متابعتاً لائے ہیں، حافظ ہدی الساری میں لکھتے ہیں: "لم یخرج له البخاري (إلا) متابعة . " ● در بعنی بخاری اس کی روایت متابعتاً لائے ہیں۔"

للذا ال يل كوئى حرج نبيل، اب ان كى ثقابت سني، تقريب يل بي " نقة " اور خلاصه يل بي "وثقه ابن معين " وثقه ابن معين، وقال أبو حاتم: لا بأس به صالح " اور هدى الساري يل مي الساري يل بي " وثقه ابن معين وغيره في الأسب كا خلاصه بي بي كه داود ثقة بي، ان كو ابن معين وغيره في القد اور ابو حاتم

- تقریب التهذیب (ص: ۱۹۹) بلکه این معین رشان نے تو صریحاً داود بن عبدالرحمٰن عطار کو ثقد قرار ویا ہے، ویکھیں: تاریخ ابن معین روایة الدارمی (ص:۱۹۹) برقم: ۳۱۳)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ۲۰۸)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٠٢)
  - ميزان الاعتدال: (۲/ ۱۱) هدي الساري (ص: ٣٠٢) تقريب التهذيب (ص: ١٩٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ١١٠)

www.muhammadilibrary.com (وَانَ مِنْ عِوْرُونَ اللَّهُ وَلَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا لِمِنْ اللَّهُ وَلَا المُعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

نے لا باس به اور صالح الحدیث کہا ہے۔

عافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد ثالث من لكصة بين:

"قال إسحاق بن منصور عن ابن معين: ثقة، وقال أبوحاتم: لا بأس به صالح، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الأجري عن أبي داود: ثقة، وقال العجلي: ثقة مكي، وثقه أيضا البزار، وقال ابن سعد: كان كثير الحديث، "انتهى ملخصاً. ●

دویعنی ابن معین نے بروایت اسحاق داود کو ثقد اور ابو حاتم نے لا باس به اور صالح اور ابن حبان نے ثقات میں اور ابو داود نے بروایت آجری ثقد اور بجلی نے ثقد اور بزار نے ثقد اور ابن سعد نے کثیر الحدیث کہا ہے۔'' معلوم ہوا کہ داود ثقد بیں۔ ایں! حرف الذال وحرف الراء ندارد! اجھا آگے جلئے:

www.mihamnadilibrary.com

حرف الزاء

62

قوله: (٣٨) زياد بن الربيع: قال البخاري: في إسناد حديثه نظر.

"بخاری نے کہا کہ ان کی حدیث کی سند میں نظر ہے۔" ایضا

افتول: گویا آپ کا مطلب بیہ ہے کہ باوجود یکہ امام بخاری بیہ کہدرہے ہیں کہ ان کی حدیث کی اساد میں نظر ہے، لیکن پھر بھی اپنی ضح میں ان ہے روایت کرتے ہیں، تو جناب من! سخے، اصل بیہ ہے کہ رواۃ کی تقید میں انکہ کا اجتہاد ہوتا ہے، جس طور پر مسائل میں اجتہاد کرتے ہیں، وییا ہی رواۃ کی تقید میں بھی وہ اجتہاد کرتے ہیں۔ یس ممکن ہے کہ امام بخاری نے اپنے تلمیذ اُبو بشر الدولائی کو بحق زیاد بن الربیخ البصری بیہ جملہ کہا ہوگا کہ "فی اسناد حدیثه نظر" ،اس بنیاد پر ابو بشر الدولائی نے امام بخاری کی طرف اس جملہ کی نسبت کی، مسلم کر چونکہ امام بخاری نے زیاد بن الربیخ کو کتاب الضعفاء میں واظل نہیں کیا ہے، بلکہ اپنی بچھ میں اس سے روایت کی ہے، اس لیے بیہ امر اس پر دلالت کرتا ہے کہ بیراوی منجملہ رواۃ ثقات کے ہے اور بحسب اجتہاد ابن بخاری اس کا ثقد ہونا خابت ہوا۔ اگر چہ امام بخاری سے نظر "روایت کیا ہے، مگر وہ بہت سے اجتہاد اس کا ثقد ہونا خابت ہوا۔ اگر چہ امام بخاری سے ابو بشر الدولائی نے جملہ «نبه نظر "روایت کیا ہے، مگر وہ بہت سے اجتہاد اس کا ثقد ہونا خابت ہوا۔ اگر چہ امام بخاری سے ابو بشر الدولائی نے جملہ «نبه نظر "روایت کیا ہے، مگر وہ بہت سے اجتہاد اس کا ثقد ہونا خابت ہوا۔ اگر چہ امام بخاری سے ابو بشر الدولائی نے جملہ «نبه نظر "روایت کیا ہے، مگر وہ بہت سے اجتہاد اس کا ثقد ہونا خابت ہوا۔ اگر چہ امام بخاری سے ابو بشر الدولائی نے جملہ «نبه نظر "روایت کیا ہے، مگر وہ بہت سے اجتہاد اس کا ثقد ہونا خابت ہوا۔ اگر چہ امام بخاری سے ابو بشر الدولائی نے جملہ «نبه نظر "روایت کیا ہے، مگر وہ بہت سے انجاد اس کا شعب کیا ہے کہ دیات سے ابور بخس سے ابور بحسب ابور بھر الدولائی ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کہ کہ دیات سے انہوں کیا ہوں کیا ہوں

ا۔ اول سے کہ اس وقت ان کے اجتہاد میں سے بات آئی ہو، پھر ثقتہ ہونا دیادہ ٹابت ہوا ہو، اس لیے اپنی صحیح میں اس سے روایت کیا اور کتاب الضعفاء میں اس کو ذکر ندکیا۔

۲۔ دوم مید کہ کسی خاص اسناد کے بارے میں امام بخاری نے حدیم ِ زیاد کے حق میں " فید نظر " کہا ہو، جس کو ابو
 بشر الدولانی نے عموم برسمجھا ہو۔

سا۔ سوم بیر کہ کوئی امام اپنی کتاب میں کسی حدیث کو روایت کرے اور اس کا کوئی تلمیذ اس کے خلاف بیان کرے، تو اس وقت ترجح اس امام کی کتاب کو ہوگا۔

• امام ابن عدى براش نے بروایت دولائي امام بخارى براش سے تقل كیا ہے: "زیادہ بن الربیع البحمدي أبو خداش، بصري سعع عبد الملك بن حبیب في إسنادہ نظر " (الكامل لابن عدي: ٣/ ١٩٥) جبكه امام بخارى براش كى كتاب التاریخ الكبير (٣/ ٣٥٣) میں آخرى الفاظ " في إسنادہ نظر " موجود تیس، ابو بشروولائي شكلم قیہ ہے، و مكس سير التاريخ الكبير (٤/ ٣٥٣) ليسان الميزان (٥/ ٤١) كيكن امام عقيلى براش نے امام بخارى براش سے بروایت آوم بن موكى بيد الفاظ تقل كي بين ديسين الضعفاء للعقيلي (١/ ٤١) بير حال بيم طلق اور عموى جرح تبين ہے۔

www.muhammadilibrary.com

المعال التعالى التعالى المعالى التعالى التع

پس اگر راوی ثقد ہے، تو مخلف اوقات پر محمول ہوگا، لینی ایک وقت اس امام کے اجتہاد میں ہد بات آئی، دوسرے وقت دوسری بات آئی، دیکھوامام الناقدین کی بن معین کی تقید، جو رواۃ کے بارے میں ہوتی ہے، اس میں بیا اوقات مختلف اقوال پائے جاتے ہیں، بعض راویوں کی تضعیف کی بن معین نے بیان کی، پس اس وقت ان کے جو تلاندہ حاضر ہے، انھوں نے تضعیف کی نسبت کی بن معین کی طرف کی، پھر کی بن معین کے اجتہاد میں اس کا ثقد ہونا مرج معلوم ہوا، تو اس راوی کی انھوں نے توثیق کی، پس اس وقت کے حاضرین نے توثیق کی نسبت کی بن معین کی طرف کی۔ 

کی طرف کی۔ 

علیٰ هذا القیاس، وهذا لا یعنفیٰ علی من بطالع کتب الرجال والا سانید اورعلام مفلی اب زیاد بن رہے کی توثیق ملاحظہ فرما ہے، حافظ ابن حجر تقریب میں کسے ہیں: " نقد من الثامنة " اور علام صفی

جب کی رادی کے بارے میں کی ایک امام سے مختلف اقوال مروی ہو، تو ایسے رادی کے بارے میں میج فیصلہ کرنے کے لیے علماء
 نے کی قواعد مقرر کے ہیں، شلا بھی امام نے پہلے تو رادی کو "فقه" یا "ضعیف" قرار دیا، لیکن صحح صورت حال جائے کے بعد
 اس کا فیصلہ بدل گیا ہو، اسے ہم'' نائے ومنسوخ'' ہمی کہہ سکتے ہیں، اس صورت میں آخری قول کو قبول کیا جائے گا۔ شلا دیکھیں:
 تاریخ ابن معین۔ روایة الدوری: ۲۷۲/٤ (۲۳۳۹) لیکن اگر ہم کو اس امام کے تبدیلی سے کم کاعلم نہیں ہو سکا، تو ایسی صورت
 میں مندرجہ ذیل تو اعد رعمل کیا جائے گا:
 میں مندرجہ ذیل تو اعد رعمل کیا جائے گا:

دونوں اقوال پرغور کرنے کے بعد ان میں جمع وتطبیق دی جائے گا، مثلاً کسی محدث نے راوی کو'' ثقت' یا ''ضعیف'' قرار دیا ہے، لیکن دو تو ثیق یا تضعیف نسبی ہو سکتی ہے۔ایہا تھم مطلق نہیں ہوتا، بلکہ دوراو پین کے درمیان مقارنہ کے وقت اس امام نے بیلفظ بولا ہوتا ہے، مثلاً دیکھیں: تاریخ ابن معین۔ روایة الدارمی: ۱۷۳ (۲۲۵ - ۲۲۶) هدی السیاری: (ص: ٤١٧)

دونوں اقوال میں اگر تطبیق کی صورت نظر ند آئے ، تو قرائن کی بنیاد پر ایک قول کو دوسرے پر ترجیح دی جائے گی۔ مثلاً ان اقوال کو اس اقوال کو اس اقوال کو دوسرے اس استاد کے متعلق دوسرے اس امام سے نقل کرنے والے شاگر دوں بی نسبت زیادہ علم رکھتا ہو، یا پھر کسی ایک قول کے ناقلین کی تعداد زیادہ ہو، مثال کے طور پر اگر امام کی بن معین کے شاگر دوں میں کئی نسبت نیادہ علی بیاس الدوری کے قول کو ترجیح میں اختلاف ہو، تو طول ملازمت کی وجہ سے عباس الدوری کے قول کو ترجیح میں اختلاف ہو، تو طول ملازمت کی وجہ سے عباس الدوری کے قول کو ترجیح دی جائے گی۔

اگر ترجیج بھی ممکن نہ ہو، تو دیگر محد ثین کے اقوال خصوصاً معتدل ائر کے اقوال کو مدنظر رکھتے ہوئے رائج قول افتیار کیا جائے گا۔

مولف بلاٹ نے امام بخاری بلاٹ کے قول " فی إسنادہ نظر " کی توجیہ میں تین اقوال ذکر کیے ہیں، دیگر محد ثین کے اقوال کی روشی میں معلوم ہوتا ہے کہ دو سرا قول زیادہ قرین قیاس ہے۔ دیکھیں: میزان الاعتدال (۱/ ۲۶۹) لسان المیزان (۱/ ۲۷۱) معنف لازم نہیں آ تا، بلکہ اس تہذیب النہذیب (۱/ ۳۸۶) اس قول سے زیادہ کا فی نفسہ ضعیف ہوتا اور اس کی تمام اسانید کا ضعف لازم نہیں آ تا، بلکہ اس سے مقصود صرف وہ روایات ہیں، جو " عبدالملك کا عائشہ شاہ کے واسطہ سے ہیں، کو تکہ عبدالملک کا عائشہ شاہ سے ساع فا بت نہیں۔ دیکھیں: تہذیب النہذیب (۱/ ۳۸۹) اور جہاں تک بخاری میں زیاد کی روایت ہے، تو وہ عائشہ شاہن سے نہیں، بلکہ حضرت انس شاہل سے اور زیاد کا انس شاہل سے میں شاہر ہوتا ہوں اور کہاں تا برد کا انس شاہل سے بارگوئی رادی کی ایک روایت میں متبم ہوتا ہوں میں موری ہے اور زیاد کا انس شاہل سے عن (مولانا ارشاد الحق اثری بلاگھی)

الدين خلاصه مي لكهة بي: "وثقه أبوداود " في ليعنى زياده ثقة بين، ان كوابوداود في ثقه كها ب- علامه ذبي ميزان الاعتدال مين لكهة بين:

> "قال ابن عدي: أنا لا أرى به بأساء قال أحمد: ليس به بأس، وقال أبو داود: ثقة، قلت: قد احتج بزياد أبو عبد الله في جامعه الصحيح، "انتهى. €

> '' یعنی ابن عدی اور احمد نے لا باس به اور ابو داود نے تُقد کہا ہے، (نیز ان کی ثقابت کی بیجھی دلیل ہے کہ) اہام بخاری نے اپنی جامع صحیح میں ان سے جت پکڑی ہے۔''

> > مافظ هدي الساري مين لكمة بين:

"وثقه أحمد بن حنبل وأبو داود وابن حبان ."<sup>•</sup>

''لینی ان کواحمد بن طنبل، ابودادد اور ابن حبان نے ثقه کہا ہے''

اوريم حافظ ابن حجر تهذيب النهديب جلد ثالث من لكصة بين:

"قال إسحاق بن إسرائيل: كان من أثنات البصريين، وقال أحمد: شيخ بصري، ليس به بأس، من الشيوخ الثقات، وقال الآجري عن أبي داود: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات،" انتهى ملخصاً. ◘

"لینی اسحاق نے کہا کہ زیاد تقات سے ہے اور احمد نے لا باکس به اور شیوخ تقات سے کہا ہے اور ابو واود نے بروایت آجری تقد کہا ہے اور ابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا چہے"

اس تفصیل سے جواب وینے والا آپ کوکوئی نہیں ملے گا، میراشکر بیادا کیجئے۔ قافهم و کن من الشا کرین باقی بحث میرے رسالہ "العرجون القدیم" (ص: ٥٩) میں ملاحظ فرمایئے۔

فتوله: (٣٩) زياد بن عبد الله بن الطفيل البكائي الكوفي: قال ابن المديني: ضعيف، كتبت عنه وتركته، وقال أبو حاتم: لا يحتج به، وقال النسائي: ضعيف، وقال ابن سعد: كان عندهم ضعيفا، وقد رووا عنه .

"ابن مدینی نے کہا کہ ضعیف ہیں، ہم نے ان سے حدیث کھی اور اس کو چھوڑ دیا اور ابو عاتم نے کہا کہ ان سے دلیل نہیں پکڑنی چا ہے اور نسائی نے کہا کہ میضعیف ہیں اور ابن سعد نے کہا کہ باوجود اس کے کہ میہ

تقريب التهذيب (ص: ۲۱۹) الخلاصة للخزرجي (ص: ۱۲٤)

۵ ميزان الاعتدال (۲/ ۸۸)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٣)

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۳/ ۳۱۵)

وفاع سي بخارى ك المحكم المحكم

لوگوں کے نزد یک ضعیف تھے، لیکن چربھی لوگوں نے ان سے روایت کی۔الیشا

**اُهتول**: امام بخاری نے جو زیاد بن عبداللہ سے روایت کی ہے، وہ متابعتاً ہے، ملاحظہ ہوتقریب: "وله في

البخاري موضع واحد متابعة " في يغارى من زياد ساك بى جگدروايت م، وه بهى متابعة -

اور ہم نمبر (۲۲) میں بیان کرآئے ہیں کہ متابعت میں ضعیفوں کی بھی بعض روایات واخل ہوجاتی ہیں اور یہ جامع صحیح کو مصر نہیں ہے، معلوم ہوا کہ یہ حدیث مقتر ن ہے، لینی عبدالاً علی کے ساتھ مقرون ہے، ملاحظہ ہو: هدی الساری، € مطلب یہ کہ اصل میں امام بخاری اس حدیث کو اپنے شیخ عبدالاعلیٰ سے روایت کرتے ہیں اور اس طریق میں اس کے بعد امام بخاری صرف یہ بتلاتے ہیں کہ یہ حدیث زیاد بن عبداللہ کے طریق میں اس کے معبداللہ کے طریق سے بھی آئی ہیں، اس بھرون بغیرہ ہوئی، جیسا کہ ذہبی میزان میں لکھتے ہیں:

"وقد روى له البخاري جديثا واحدا مقرونا بآخر" كذا في الخلاصة والهدي . 🏵

لین بخاری نے زیاد سے ایک ہی مدیث وہ بھی مقترن روایت کی ہے۔

البذا اگر امام بخاری صرف انھی زیاد کے جاتھ تفرد کرتے، تو ان کی جامع سیحے پر آپ کا اعتراض و جرح واقع 4 ہوتی ،لیکن اب جرح کا کوئی فائدہ نہیں۔اب زیاد بن عبھاللہ کی توثیق ملاحظہ کریں:

تقريب مين ع: "صدوق ثبت " 4

اور ظاصه ميں ہے: " قال أحمد: ليس به بأس، وقال ابن عدى: ما أرىٰ برواياته بأسا. "

ددیعنی زیاد صدوق اور شبت میں، ان کو احد اور ابن عدی نے لا باس بدال ہے ''

ميزان الاعتدال ميں ہے:

" قال أحمد: حديثه حديث أهل الصدق، وقال ابن معين: لا بأس به، وقال أبو زرعة:

صدوق، وقال ابن عدي: ما أرئ برواياته بأساء" ملخصاً . 🗗

ولین احمد نے ان کی حدیث کواہل صدق کی حدیث اور ابن معین نے لا باس به اور ابو زرعد نے صدوق

اور ائن عدى في لا بأس برواياته كها ب."

- تقریب التهذیب (ص: ۲۲۰)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٠٤)
- € ميزان الاعتدال (٢/ ٩١) هدي الساري (ص: ٤٠٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٢٥)
  - 4 تقريب التهذيب (ص: ٢٢٠)
  - 🛭 الخلاصة للخزرجي (ص: ١٢٥)
    - ۵ ميزان الاعتدال (۲/ ۹۱)

# وفاع سيح بخارى (فاع سيح بخارى) ( (فاع سيح بخارى ) (

بري الساري ميس ہے:

"قال أحمد بن حنبل و أبو داود: وحديثه حديث أهل الصدق." •

''لین امام احمد اور ابو داود دونول صاحبول نے کہا ہے کہ زیاد کی حدیث صادقوں کی حدیث ہے۔''

اس سے زیادہ تفصیل سے حافظ ابن جمرتهذیب التهذیب جلد ثالث میں لکھتے ہیں:

"قال أحمد: لبس به بأس، حديثه حديث أهل الصدق، وقال أيضا: كان ابن إدريس حسن الرأي فيه، وقال مرة: كان صدوقا، وقال الدوري عن ابن معين: لا بأس به، وقال أبو داود عن ابن معين: لا بأس به، وقال البكائي في ابن اسحاق ثقة، وقال عثمان الدارمي عن ابن معين: لا بأس به، وقال أبو زرعة: صدوق، وقال أبو حاتم: يكتب حديثه، وقال ابن عدي: ما أرئ برواياته بأسا، وقال الأجري عن أبي داود: كان صدوقا، " انتهى ملخصاً.

'در یعنی امام احمد نے زیاد کو لا باس بداور ان کی حدیث کو اہل صدق کی حدیث اور ابن ادریس نے صدوق اور یکیٰ بن معین نے بروایت ووری لا باس به اور ابن معین نے بروایت ابو داود ثقه بحق ابن اسحاق اور یکیٰ نے بروایت عثان لا باس به اور ابر راحد نے صدوق اور ابو حاتم نے ان کی حدیث کو قابل کتابت اور ابن عدی نے لا باس بروایاته اور ابوداود نے بروایت آجری صدوق کہا ہے۔''

بال يرجى واضح رب كديكي بن معين كى اصطلاح من لفظ "تقة" اورافظ لا بأس به أيك ورجد كا ب، طاحظه مو:

مقدمه ابن صلاح: "قال: إذا قلت لك: ليس به بأس، فثقة "

یعنی کیلی بن معین کہتے ہیں کہ جب میں نیس به بأس کہوں،تو اسے ثقه مجھنا۔

معلوم ہوا کہ بیزیاد بھی ائمہ ثقات سے ہے، باقی ان دونوں زیاد بین زیاد بن رہیج اور زیاد بن عبداللہ بکائی کی نبست جوابات میرے رسالہ "العرجون القدیم" (ص: ٥٩، ٢٠،١٠) میں ملاحظ کریں۔

آگے چلئے:

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٤)

ع نهذيب التهذيب (٣/ ٣٢٣)

مقدمه ابن الصلاح (ص: ۲۱) لسان الميزان (۱۳/۱)

حرف السين

15

قوله: (٤٠) سالم بن عجلان الأفطس: قال الفسوي: مرجع معاند.

"فوی نے کہا کہ بیمرجیہ اور مکرحل ہیں۔"اینا

ا فقول: فسوى يا ابن حبان نے سالم كى نسبت جو پچھ كہا ہے، اس كا حافظ ابن حجرنے ہدي الساري ميں بہت زوروں سے تعاقب كيا ہے اور آخر ميں به فيصله كيا ہے:

" وأما ما وصفه به من قلب الأخبار وغير ذلك فمردود بتوثيق الأثمة له " •

''بین ان کی شان میں جو چھ کہا گیا ہے، وہ تمام ائمہ کے نزدیک ان کی توثیق کی بدولت مردود اور نامتبول ہے۔''

لبذا آپ کی جرح کالعدم ہوگئ، البتة ان کی ویش ملاحظ کریں:

تقريب مين مي: " ثقة " أورخلاصه مين مي: "وثقم أحمد، وقال أبو حاتم: صدوق " 6

میزان میں ہے:

"وثقه بعضهم، وقال ابن معين: صالح الحديث، وقال أبو هاتم: صدوق. •

"ديعنى سالم ثقته بين، ان كو احمد في ثقه اور ابو حاتم في صدوق اور ابن معين في صالح الحديث اور بهى البعض في تقد كما يدن المراجمي

بدی الساری میں ہے:

"وثقه أحمد والعجلي وابن سعد والنسائي والدارقطني وغيرهم، وقال أبو حاتم: صدوق نقى الحديث."

'' بعنی ان کواحد، عجلی، این سعد، نسائی اور دارقطنی وغیرہ نے ثقة اور ابو حاتم نے صدوق عمدہ حدیث والا کہا ہے۔''

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٤)

<sup>🛭</sup> تقريب التهذيب (ص: ٢٢٧)

<sup>€</sup> الخلاصة للخزرجي (ص: ١٣٢)

<sup>◘</sup> ميزان الاعتدال (١١٢/٢)

www.muhammadilibrary.com وفاع مح بناري المسلك المعكد المع

حافظ ابن مجر تهذيب التهذيب جلدسوم مين لكصة بين:

"قال أحمد: ثقة وهو أثبت، وقال ابن معين: صالح، وقال أبو حاتم: صدوق نقي الحديث، وقال أبعجلي: جزري ثقة، وقال النسائي: ليس به بأس، وقال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث، وقال الحاكم عن الدارقطني: ثقة يجمع حديثه، وقال العجلي: كان صالحاً". ملخصاً •

یعن احمد نے ان کو ثقد اور اُثبت اور ائن معین نے صالح الحدیث اور ابوحاتم نے صدوق نقی الحدیث اور عجل نے تقد اور صالح اور نسائی نے ''لا بأس به''اور ائن سعد نے ثقد کثیر الحدیث اور دارتطنی نے بروایت حاکم ثقد کہا ہے اور بید کدان کی حدیث جمع کی جائے۔

ليجئے جناب! اب اور كيا جاہيے؟ " 🎱 آگے چلئے:

**قوله:** (١٤) سعيد بن أشبوع: قال: الجوزجاني: غال زائغ، يريد التشيع .

"جوز جانی نے کہا کہ بیخت شیعہ ہیں 🖰 اپنیا

افتول: آپ نے پھر یہاں پر چالاکی کی کہ صرف "سعید بن أشبوع" لکھا، تا کہ تلاش کرنے والے کو میزان کے سوا دیگر کتب اساء رجال میں نہ ملے، حالانکہ اصل میں بید "سعید بن عمرو بن أشبوع" ہے، افسوس یہاں بھی آپ کی چالاکی کا فور ہوگئ کہ آپ نام کھنے میں غلطی کر گئے، آپئے ہم آپ کو بتا ہیں "أشبوع" غلط ہے، صحیح "أشوع" ہے، بغیر باء کے، ہاں آپ کو ہم ایک بات اور بتا دیں کہ جیسے أزدی کی جرح بحالت انفراد نا مقبول ہے، ایسا ہی جوز جانی کی بھی جب ارت میں کتھے ہیں:

" قلت: والجوزجاني غال في النصب فتعارضا" ♥ يعنى جوز جانى سخت تاصبى بين ، پس دونول متعارض بين \_

66

حافظ ابن جرنے خود اس کا مطلب اساعیل بن اُبان وراق کے ترجمہ میں بیان کیا ہے:

"قلت: الجوزجاني كان ناصبيا منحرفا عن علي، فهو ضد الشيعي المنحرف عن عثمان،

والصواب موالاتهما جميعا، ولا ينبغي أن يسمع قول مبتدع في مبتدع" (هدي الساري) •

<sup>●</sup> تهذیب التهذیب (۳/ ۳۸۲)

و مزیز برآ ل حافظ ابن حجر الشاشر صیح بخاری میں موجودان کی مرویات کے بارے میں قرماتے میں: "ولیس له عند البخاری سوئ حدیثین ..... ولکل منهما ما بشهد له " (هدي الساري: ٤٠٤)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٦)

<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص: ۳۹۰)

رفاع سیح بخاری ( 492 ) ( الأمر المبدر مر ابطال الكلام المعكم ) ( الأمر المبدر مر ابطال الكلام المعكم ) ( المعنى جوز جانى تاصبى حضرت على سے انحراف كرنے والے تتے، ليل وه شيعول كے ضد ہوئ، جوعثان سے انحراف كرنے والے بيں، صواب بيہ ہے كہ دونول ايك جيسے بيں، البذا ايك بدعتى كا قول دوسرے بدعتى

اور یہاں سعید کے بارے میں بھی ایبا ہی ہے، لہذا یہاں بھی جوز جانی کا قول غیر مسموع ہوگا، لہذا اب کوئی جرح نہیں رہی۔  $^{f 0}$  ہاں ان کی ثقابت ملاحظہ ہو:

تقریب میں ہے: " ثقة " اور خلاصہ میں ہے: " وثقه ابن حبان " اور میزان میں ہے: "صدوق مشهور، قال النسائي: لیس به بأس" اور هدي الساري میں ہے: " وثقه ابن معین والنسائي والعجلي واسحاق بن راهویه " النسائي: لیس به بأس" اور هدي الساري میں ہے: " وثقه ابن معین والنسائي في العجلي في اساق اور نسائی نے لا بأس به اور این مین، علی ، اسحاق اور نسائی نے تقد کہا ہے۔ این معین ، علی ، اسحاق اور نسائی نے تقد کہا ہے۔

تهذيب التهذيب جلد جمار مي ي

کے بارے میں نہیں سنا جائے گا۔''

"قال ابن معين: مشهور، وقال السائي: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال العجلي: ثقة، وقال البخاري في التاريخ الأوسط: رأيت إسحاق بن راهويه يحتج بحديثه، وقال الحاكم: هو شيخ من ثقات الكوفيين يجمع حديثه، "انتهى ملخصاً. 
"العين سعيدكوابن محين في مشهور اور نبائى في لابأس به اور ابن حبان في ثقات مي اور عجل في ثقد كها معارى في تاريخ أوسط مين كها هم كم مين التاريخ ويكما ان كى حديث سے جحت كرا م بخارى في تاريخ أوسط مين كها هم كم مين ان كى حديث بى جات كوديكما ان كى حديث سے جحت كرا تے اور ماكم في كها كه مين ثقات كومين سے بين، ان كى حديث بى جائے."

#### علاوہ ازیں حافظ این حجر الناشہ فرماتے ہیں:

" وممن ينبغي أن يتوقف في قبول قوله في الجرح من كان بينه وبين من جرحه عداوة سببها الاختلاف في الاعتقاد، فإن الحاذق إذا تأمل ثلب أبي إسحاق الجوزجاني لأهل الكوفة رأى العجب، وذلك لشدة انحرافه في النصب وشهرة أهلها بالتشيع، فتراه لا يتوقف في جرح من ذكره منهم بلسان ذلقة وعبارة طلقة حتى أنه أخذ يلين مثل الأعمش وأبي نعيم وعبيد الله بن موسى وأساطين الحديث وأركان الرواية، فهذا إذا عارضه مثله أو أكبر منه فوثق رجلا ضعفه قبل التوثيق، ويلتحق به عبد الرحمن بن يوسف بن خراش المحدث الحافظ، فإنه من غلاه الشيعة بل نسب إلى الرفض، فيتأنى في جرحه لأهل الشام للعداوة البينة في الاعتقاد." (لسان الميزان: ١٩/١)

- ميزان الاعتدال (۲/ ۱۲٦) هدي الساري (ص: ٤٠٦) تقريب التهذيب (ص: ۲۳۹) الخلاصة للخزرجي
   (ص: ١٤١)
  - التهذيب التهذيب (١٩/٤)

www.muhammadilibrary.com

(الأمر العبور لإبطال الكلام المحكم على رفاع سي بخاري (المرالعبور لإبطال الكلام المحكم

قوله: (٤٢) سعيد بن سليمان: قال الدارقطني: تكلموا فيه .

"وارقطنی نے کہا کہ لوگوں نے ان میں کلام کیا ہے۔" ایشا

أهول: دارقطنی كا بيقول محدثين كے نزديك ان كے اصول كے مطابق غير مقبول ہے، حافظ ابن مجر هدي السادى ميں لكھتے ہىن:

" وقال الدارقطني (الى قوله) هذا تليين مبهم لا يقبل " يعنى دارقطنى كا بيرقول تليين (تضعيف) مبهم بـ البذاغيرمتبول!

چلئے جرح بھی عنقا ہوگئ، علادہ ہریں امام بخاری نے ان سے پانچ جگدردایت کی ہے، کیکن کہیں بھی ان کے ساتھ تفرد تبیس کیا، اب ان کی توثیق سنیں:

تقريب مي بي عن تقة حافظ من كبار العاشرة " فلاصدين ع: "قال أبو حاتم ثقة مأمون " 3

ميزان الاعتدال مين ہے:" نقة مشهور صالح الحديث، قال أبو حاتم: نقة مأمون "

برى السارى ميس ب: "قال أبو حاتم: ثقة ما المن "

خلاصه بيك سعيد ثقة ، حافظ ، مشهور ، صالح الحديث بين ، الكوابوحاتم في ثقة مامون كها ب-

تهذيب التهذيب جلدرابع مي ب:

" قال أبو حاتم: ثقة مأمون، وقال العجلي: واسطي ثقة، وقال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث، وذكره ابن حبان في الثقات" ( انتهى ملخصاً.

" يعنى ابو حاتم نے ان كو ثقد مامون اور عجل نے ثقد اور ابن سعد نے ثقد كثير الحديث اور ابن حبان نے ثقات من ذكر كيا ہے۔ الله عليه:

فتوله: (٤٣) سعيد بن عبيد الله بن جبير بن حية النقفي: قال الدارقطني: ليس بالقوي.

67

<sup>0</sup> تقريب التهذيب (ص: ٢٣٧)

الخلاصة للخزرجي (ص: ١٣٩)

<sup>📵</sup> ميزان الاعتدال (١٤١/٢)

<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٥)

<sup>🗗</sup> تهذیب التهذیب (۲۸/٤)

مندرج بالا راوى كم متعلق حافظ ابن حجر الراشد كلصة بين: "جميع ما له في البخاري خمسة أحاديث لبس فيها شي تفرد به "
 (هدي الساري: ٢٠٥)

www.muhammadilibrary.com

(قاع من مج بخاري ( المعراليور و لإيطال الكلام المسكم )

" دارقطنی نے کہا کہ یہ توی مہیں ہیں۔" ایسا

أهنو ل: يبال بهي دارقطني كا قول اس قبيل سے ب، اس ليے كه امام الناقدين امام بخارى نے ان كى صرف ايك بى حديث كومئر كها ہے، البذا دارقطنى كا بالعوم ان كے قوى نه ہونے كائكم لگا دينا سيح تبيل ہے، حافظ ابن مجرهدي السادى بيل لكھتے ہیں:

"واستنكر البخاري في التاريخ حديثا من روايته"، كذا في التهذيب . •

"لعنی امام بخاری نے تاریخ میں ان کی روایت سے صرف ایک حدیث کومنکر کہا ہے۔"

معلوم ہوا کہ ان کی باقی تمام صدیثیں قوی ہیں، چنانچہ کیر ائمہ نے ان کی توثیق کی ہے، تقریب میں ہے: "بصر ی صدوق " اور خلاصہ میں ہے: "وثقه أحمد و يحيیٰ" اور بدی السادی میں ہے: "وثقه أحمد و يحيیٰ" اور بدي السادي ميں ہے، "وثقه أحمد و ابن معین وأبو زرعة والنسائی "€

مطلب مد کسعید بصری صدوق بین ان کواحمد ، یچی بن معین ، ابوزرعد اورنسائی نے ثقہ کہا ہے۔

تهذیب التهذیب جلر چہارم میں ہے:

"قال أحمد وابن معين وأبو زرعة: ثقة، وفل النسائي: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات" ملخصاً . ®

لین ان کو احمد ، یکی اور ابوزرعد نے ثقہ اور نسائی نے لا باس بہ اور ابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا ہے۔ ' 🍎 آ مے چلئے:

**فتوله**: (٤٤) سعيد بن أبي عروبه: قال أحمد بن حنبل: كَان قتادة وهشام وسعيد يقولون بالقدر ويكتمون .

"احد بن طبل نے کہا کہ قادہ اور ہشام اور سعید قدریہ تھے اور اس کو پوشیدہ رکھتے تھے۔"الیسا

افتول: " يقولون بالقدر " سے ان كا قدريه مونانبين سمجها جاتا، خصوصاً اس حالت بيس كدان سے اس كا اظهار نه موا موء بلكداس بركتمان كا حكم لكا رہا مو، آپ كى يه جرح بالكل باطل ہے، كيونكداس بركتى نے زيادہ توجہ نيس كى اس كى وجہ يہى ہے جو ہم نے لكھى، ہال اگر آپ ان پر اختلاط وغيرہ كى جرح پيش كرتے، تو ايك حد تك معقول كى، اس كى وجہ يہى ہے جو ہم نے لكھى، ہال اگر آپ ان پر اختلاط وغيرہ كى جرح پيش كرتے، تو ايك حد تك معقول

نیز حافظ ابن حجر داش صحح بخاری می موجود ان کی مرویات کے متعلق فرماتے ہیں:

<sup>■</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٥) تهذيب التهذيب (٤/٤)

عنزان الاعتدال (۲/ ۱۰۰) هدي الساري (ص: ۲۰۰) تقريب التهذيب (ص: ۲۳۹) الخلاصة للخزرجي (ص: ۱٤۱)

نهذيب التهذيب (٤/٤٥)

www.muhammadilibrary.com وفاع تح بخارى المعرف المستحد كالمتحد كالمتحد

اور قابل جواب ہوتا، سنے! امام بخاری نے جب ان سے روایت لی، تو سے ختلط نہیں تھے، حافظ ابن حجر هدي الساري ميں لکھتے ہيں:

" وأما ما أخرجه البخاري من حديثه عن قتادة فأكثره من رواية من سمع منه قبل الاختلاط."

یعنی امام بخاری نے سعید بن ابی عروب سے جو حدیث بروایت تمادہ لی ہے، وہ قبل از اختلاط والی روایتوں فلا مے اسلام سے ہے۔

بيالزام تو رفع بوا، علاوه برين ان كى توثيق اس مين زياده معتبر مانى گئي ہے، جو بروايت قماده بو۔ حافظ ابن جحرتقريب مين لکھتے ہيں: "كان من أثبت الناس في فتادة" € اور تهذيب مين لکھتے ہيں:

> "وقال ابن أبي خيشمة: أثبت الناس في قتادة " • "ليني سعيد بحق قاده لوگول مين زياده أهبت عند"

اب بخارى كو ديكيم، اس مين ان سے حديث بروايت آناده في من من الحظه بو بدي الساري كي عبارت جو بہلے كسى من اب الكي ثقابت سنيه، تقريب مين ہے: " ثقة حافظ الدي خلاصہ مين ہے: " الحافظ العالم، قال ابن معين: ثقة، وقال أبو حاتم: ثقة " اور ميزان مين ہے: " قال ابن عدى سعيد من الثقات " اور هدي الساري مين ہے: " وثقه الأثمة كلهم " • حاصل به كرسعيد تقد ہے، حافظ ہے، عالم ہے، اس كو ابن معين، ابوحاتم اور ابن عدى اور كل ائمه نے تقد كہا ہے، جيها كہ حافظ ابن جم تهذيب التهذيب جلد رائع مين كستے بن:

"قال ابن معين والنسائي: ثقة، وقال أبو زرعة: ثقة مأمون، وقال ابن أبي حاتم عن أبي زرعة: سعيد أحفظ وأثبت، وقال أبو حاتم: ثقة، وقال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث، وقال ابن حبان في الثقات، وقال العجلي: كان ثقة، وقال ابن عدي: وسعيد من ثقات

<sup>&</sup>quot;وروى له في الصحيح حديثين: أحدهما من روايته عن بكر بن عبد الله المزني عن أنس في الأشربة، وله شواهد، والآخر من روايته عن عمه زياد بن جبير بن حية عن أبيه عن المغيرة بن شعبة ..... وله شاهد من حديث معقل بن يسار، وأورده ابن أبى شبية بسند قوي . " (هدي الساري: ٤٠٥)

<sup>🛭</sup> هدی الساری (ص: ٤٠٦)

و عرب التهذيب (ص: ٢٣٩)

و تهذيب التهذيب (١/ ٥٦)

ميزان الاعتدال (۲/ ۱۰۱) هدي الساري (ص: ٤٠٦) تقريب التهذيب (ص: ٢٣٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٤١)

www.muhammadilibrarv.com ﴿ 496 ﴾ ﴿ ﴿ الأمر المهور لإبطال الكلامر المعكم ۗ ﴿ ﴾ دفاع صحيح بخاري

المسلمين، "انتهى ملخصاً. •

''لین سعید کو ابن معین اور نسائی نے ثقہ اور ابو زرعہ نے ثقہ مامون اور ابو زرعہ نے بروایت ابن ابی حاتم أحفظ اور عجل نے ثقداور این عدی نے تقات مسلمین میں ذکر کیا ہے۔" آ مے چلے:

قوله: (٥٤) سعيد بن كثير بن عفير المصري: قال الجوزجاني: كان مخلطا غير ثقة، فيه غير لون من البدع.

"جوز جانی نے کہا کہ وہ گذیر (واہ رے اردو!) کرنے والے اور غیر تقد تھے اور ان میں ایک رنگ بدعت ے مداگانہ تھا۔'' ایضا

أفول: آپ نے يہاں پر اض معرت جوز جانی كى جرح پيش كى ہے! د كيم يہاں ہمى نامقبول ہے، انسوس آب نے میزان سے جرح تو نقل کروی لیکن اس کے آ مے نہ دیکھا، امام ذہبی لکھتے ہیں:

" وقال ابن عدي: ما قاله البجرزجاني لا معنى له، ولم أسمع أحدا، ولا بلغني عن أحد كلام في سعيد بن عفير وهو عندالكاس ثقة، "انتهي. 🍳

"لین ابن عدی نے کہا کہ جوز جانی نے سعید و عفیر کے بارے میں جوکہا ہے، بےمعنی ہے، میں نے سکی کوان کے بارے میں کلام کرتے نہیں سنا، پیمنام کا کون کے نزدیک ثقہ ہیں۔''

حافظ این حجرتقریب میں کھتے ہیں: "وقد رد ابن عدی علی «سعدی فی تضعیفه». ●

یعنی ابن عدی نے سعدی جوز جانی کا رد کیا ہے، جس میں انھوں ئے ﷺ کی تضعیف کی ہے۔

اور هدى السارى مين لكصة بن:

" تعقب ذلك ابن عدي، فقال: هذا الذي قاله السعدي لا معنى له، ولا بلغني عن أحد في سعيد كلام، وهو عند الناس ثقة، ولم ينسب إلى بدع وكذب" كذا في التهذيب ج؟ .

- € تهذیب التهذیب (۱/۷۵)
- الكامل لابن عدي (٣/ ٤١١) ميزان الاعتدال (٢/ ١٥٥)
  - ۵ تقریب التهذیب (ص: ۲٤٠)
- هدي الساري (ص: ٤٠٦) تهذيب التهذيب (٤/ ٦٦) فركوره بالا راوى سعيد بن كثير بن عفير ك وفاع اور جوز جائي ك تعاقب میں امام ابن عدی الله کا ممل کلام قابل وید ہے، فرماتے ہیں:

" وهذا الذي قال السعدي لا معنى له، ولم أسمع أحدا، ولا بلغني عن أحد من الناس كلام في سعيد بن كثير بن عفير، وهو عندُ الناس صدوق ثقة، وقد حدث عنه الأثمة من الناس، إلا أن يكون السعدي أراد به سعيد بن عفير آخر، وأنا لا أعرف سعيد بن عفير غير المصري، أو لعله يريد سعيد بن عفير ولا أعرف في الرواة سعيد بن عفير، وهذا الذي قال: " فيه غير لون من البدع "، فلم ينسب ابن عفير إلى بدع، قال: " غير ثقة " فلم www.muhammadilibrary.com

(فاع سمح بخارى (ماع المحكم على المار البيرم لإبطال الكلام المهمكم (على المحكم ال

یعن ابن عدی نے جوز جانی کا تعاقب کیا ہے اور کہا ہے کہ سعدی (جوز جانی) نے جو کہا ہے، بالکل بے معنی ہے، مجھے کی سے نہیں کہنچا کہ اس نے سعید کے بارے میں کلام کیا ہو، وہ تمام لوگوں کے نزدیک تقد ہے اور کسی فتم کی بدعت اور جھوٹ کی طرف منسوب نہیں ہے۔

س لیا کہ نہیں جناب! چرا کارے کند عاقل کہ باز آید بشیمانی۔ 

اب فرمائے۔ ۔

ہمہ کارم ز خود کامی بہ بدنامی کشید آخر

نباں کے مائد آں رازے کہ او سازند محفلها 

•

اب اصل کیفیت سنے! سعید بن کیر ائمہ ثقات ہے ہے، تقریب میں ہے: "صدوق عالم " اور خلاصہ میں ہے:
"قال ابن عدی: صدوق ثقة " اور میزان میں ہے: " أحد الثقات والأثمة، قال أبوحاتم: وهو صدوق " یعنی سعید صدوق ہے، عالم ہے، ثقات اور ائمہ میں سے ہے، اس کو ابن عدی نے صدوق اور ثقہ اور ابوحاتم نے صدوق کہا ہے۔

هدى السارى میں ہے:

قال ابن معين: ثقة، وقال أبو حائم، صدوق، وقال النسائي: صالح. " على الني الله عنه كما ج.

تهذيب التهذيب جلد جبارم من عن

" قال أبو حاتم: صدوق، وذكره ابن حبان في الثقاب، وقال إبراهيم بن الجنيد عن ابن معين: ثقة لا بأس به، " ● انتهى.

یعنی ان کو ابو صائم نے صدوق اور این حبان نے ثقات میں اور این معین نے بروایت این جنید ثقد اور لا باس به کہا ہے۔ آ مے چلئے:

قوله: (٤٦) سعيد بن أبي هلال: قال ابن حزم: ليس بالقوي.

"ابن حزم نے کہا کہ قوی نہیں ہیں۔" ایضاً

افتول: افسوس آپ اپی عادت قدیمانہ سے اب بھی باز نہیں آتے، یہاں سے بھی درمیان کی عبارت چالے

- → ينسبه أحد إلى الكذب..... لأني رأيت سعيد بن عفير عن كل من يروي عنهم، إذا روئ عن ثقة مستقيم
   صالح " (الكامل لابن عدي: ٣/ ٤١١)
  - دانا آدی کوالیا کام کرنا چاہیے جس سے پچھتانا نہ پڑے۔
  - میرے تمام کام خود غرضی کی بنا پر بدنا می کا سبب بنے ، جو راز زبان زومحفل ہوجائے کس طرح حیب سکتا ہے؟
    - ميزان الاعتدال (٢/ ١٥٥) تقريب التهذيب (ص: ٢٤٠) الخلاصة للخرزجي (ص: ١٤٢)
      - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٠٦)
      - و تهذيب التهذيب (١٦/٤)

www.muhammadilibrarv.com الأمر المبرم لإبطال الكلام المحكم (الأمر المبرم لإبطال الكلام المحكم ( دفاع منجح بخاري

كئے! كيوں ند ہو؟ اس ليے كه اس كو اكر نقل كرتے تو آپ كا اعتراض بى رفع موجاتا - علامه ذہبى تو بول كلفتے ہيں:

قال ابن حزم وحده: ليس بالقوي . • يعنى صرف ابن حزم بى نے ايما كرا ہے-

اور بیرستلدمسلمہ ہے کہ " الشاذ کالمعدوم! "اب آپ اس کو ملاحظہ کریں، جو ابن حزم کے اس قول پر

عدتین کی جانب سے تعاقب ہوا ہے، حافظ ابن مجرتقریب میں لکھتے ہیں:

"لم أر لابن حزم في تضعيفه سلفاً." 🍑

یعنی سلف میں کسی نے سعید کی تضعیف نہیں، جوابن حزم نے کی ہے۔

اور هدى السارى مين لكصة بن:

" وتبع أبو محمد بن حزم الساجي، فضعف سعيد بن أبي هلال مطلقا، ولم يصب في ذلك" انتهى. ❸

یعن ابن حزم نے جوساجی کی پیروی میں سعید کی تضعیف کر دی ہے، اس میں وہ صائب نہیں ہیں۔

معلوم ہوا کہ سعید کی نسبت جرح مرقومہ والی ہے، اب ان کی توثیق دیکھئے، تقریب میں ہے: "صدوق" اور

خلاصه ميس ہے: "موثق" اور ميزان ميس ہے: " نقه معرف " 🍑 اور هدي الساري ميس ہے:

" وثقه ابن سعد والعجلي وأبو حاتم وابن خزيمة والبارقطني وابن حبان وآخرون" 🕏 خلاصه مطلب بيه بوا كه سعيد صدوق اور موثق اورمعروف ثقه بيل ان كوابن سعد، عجل، ابو هاتم، خزيمه، واقطني،

ابن حبان اور بہت سے دوسروں نے ثقہ کہا ہے۔

تهذيب التهذيب طدرالع مي ب:

" قال أبو حاتم: لا بأس به، وقال ابن حبان في الثقات، وقال ابن سعد: كان ثقة، وقال الساجي: صدوق، وقال العجلي: ثقة، ووثقه ابن خزيمة والدارقطني والبيهقي والخطيب وابن عبد البر وغيرهم "انتهى ملخصاً. 🍮

لیعنی *سعید کو ابو حا*تم نے لا با<sub>س ب</sub>ہ اور ابن حبان نے نقات میں اور ابن سعد نے ثقد اور ساجی نے صدوق اور

#### • ميزان الاعتدال (٢/ ١٦٢)

- تقریب التهذیب (ص: ۲٤۲)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٠٦)
- ◘ ميزان الاعتدال (٢/ ١٦٢) تقريب التهذيب (ص: ٢٤٢) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٤٣)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٠٦)
  - نهذيب التهذيب (٤/ ٨٣)

كُلُّ \$ 499 كُلُّ كُلُّ الْأَمْرِ الْمِبْرِمِ لِإِبْطَالِ الْكُلَامِ الْمُعْكَمِ كُلُّ وفارع تيح بخاري

عجل نے ثقة اور ابن خزیمه اور داقطنی اور بیمقی اور خطیب اور ابن عبدالبر وغیره نے ثقه كها ہے۔

آ کے چلتے:

فتوله: (٤٧) سلم بن زربو: قال ابن معين: ضعيف، وقال أبوداود والنسائي: ليس بالقوى.

''این معین نے کہا کہ ضعیف ہیں اور ابوداود اور نسائی نے کہا کہ قوی نہیں ہیں۔'' ایضاً

أفتول: يهال راوى كے نام ميں پھرآ ي نے نلطى كى ہے! اجى جناب! "ذربر" نہيں ہے بلكه "زرير" يا كے ساتھ ہے، ماتی رہی جرح! تو اس کی بابت گزارش ہے کہ چونکہ یہ جرح بالکل مبہم ہے اور اس کے اسباب بیان نہیں کے گئے ہیں، اس لیے نامقبول ہے، علاوہ بریں امام بخاری نے جوسلم سے اپنی صحیح میں روایت لی ہے، وہ بھی صرف تین مقام بر متابعات اور شواہر میں ہے، لبذا کوئی حرج نہیں ہے، اگر بیضعیف بھی ہوں، ● حالاتکہ ناقدین نے ان کی توثیل کی ہے، ملاحظہ موتقریب، اور خلاصہ میں ہے: "وثقه أبوحاتم " اور ميزان ميں ہے: "ثقة مشهور، وثقه

مطلب بدكمهم كوابوحاتم اور ابوزرعه اورعجل نے تفہاہ، بیمشہور ثقه بیں۔

حافظ ابن مجر تهذيب التهذيب جلد جهارم مي لكصة بين

" قال أبوحاتم: ثقة ما به بأس، وقال أبوزرعة: صدوق، وقال العجلي: في عداد الشيوخ ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات".

"ليني ابوحاتم نے ان كو ثقة لا بأس به اور ابوزرعد نے صدوق اور عجل نے تقد اور ابن حبان نے ثقات ميں ذكر كيابي-"آكے چكے:

قوله: (٤٨) سلمة بن رجاء الكوفي: قال عباس عن يحيي: ليس بشيء، وقال النسائي: ضعيف، وقال ابن عدي: حدث بأحاديث لا يتابع عليها.

امام وتبي فرمات بين: "خرج له البخاري في الأصول، ومرة بالشواهد، وليس هو بالمكثر " (ميزان الاعتدال: ٢/ ١٨٤) نيز امام حاكم والله: فرمات بين: " أخرج له البحاري في الأصول " حافظ ابن ججر والله: فرمات بين كماس راوى كي سيح بخارى میں صرف تین روایات میں، دو روایات متابعتاً مروی میں اور تیسری کے متعلق فرماتے میں: "والشالث: حدیثه عن أبسي رجاء عن ابن عباس ..... ولم يخرج له في الأصول غير هذا الحديث الواحد، مع أن لهذا الحديث شواهد كثيرة. " (هدي الساري (٤٠٧)

ميزان الاعتدال (۲/ ۱۸۵) هدي الساري (ص: ٤٠٧) تقريب التهذيب (ص: ٢٤٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٤٦)

تهذیب التهذیب (٤/ ١١٤)

www.muhammadilibrary.com

(الأمر العبور لإبطال الكلامر العمك كري الأمر العبور لإبطال الكلامر العمك كري الأمر العبور لإبطال الكلامر العمك كري المعكد كري ا

" عباس نے بیچیٰ سے نقل کیا کہ ہے بی نہیں ہیں اور نسائی نے کہا کہ ضعیف ہیں اور ابن عدی نے کہا کہ ہدالی ا حدیثیں روایت کرتے ہیں، جو پیروی کے قابل نہیں ہیں۔" ایصا

افتول: یہ جس قدر جرحیں ہیں، ساری کی ساری بے جوت ہیں، اس لیے کہ ان میں ان کے تمام اسباب مین خیس ہیں، علی کہ ان میں ان کے تمام اسباب مین خیس ہیں، عالانکہ جرح اس کو کہتے ہیں جس میں اس کے کل اسباب بالنفیر بیان کر دیے جا کیں، جیسا کہ تمہید میں میں لکھ آیا ہوں اور یہ بھی میں نے بتلایا ہے کہ جس راوی سے امام بخاری تخر سے کریں، وہ ان کے زد یک قابل جمت ہوتا ہے، چاہ دوسرے کے زد یک مجروح ہو، امام بخاری دوسروں کی شرطوں کے پابند نہیں ہیں، بلکہ انھیں ان کا پابند سجھنا تھن تحکم ہے، نیز اس طرح وہ اس کو قابل جمت سجھنے میں بھی منفر دنہیں ہیں، بلکہ ایک جماعت پابند سجھنا تھیں قابل جمت جا اس کے تقریب میں ہے: " صدوق " اور خلاصہ میں ہے: " قال أبور رعة: صدوق " اور خلاصہ میں ہے: " قال أبور رعة: صدوق " اور میزان میں بھی ایسانی ہیں، بدی الرائی میں ہے:

«قال أبوحاتم: ما به بأس، وقال أبوزرعة: صدوق .» 🌘

لین سلم صدوق ہے، اس کو ابوزرعہ نے صدی اور اُبوحاتم نے لا باس به کہا ہے۔

حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلدرالع مين لكص ين

"قال أبو زرعة: صدوق، وقال أبوحاتم: ما بحديثه بأس، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهى. ق "لين ابوزرعه ن الكوصدوق اور ابوحاتم ن لا بأس بحديثه أور ابن حبان ن ثقات يل ان كا ذكر كيا بي-" آ م علي:

**فتوله**: (٤٩) سليمان بن عبد الرحمن الدمشقي: قال الدارقطني: ثقة، عنده مناكير عن الضعفاء.

'' دار قطنی نے کہا کہ بیر ثقتہ ہیں، ان کے نزدیک نامتبول حدیثیں ہیں کہ جو انھوں نے ضعیف لوگوں سے روایت کی ہیں۔الیسا

• ميزان الاعتدال (٢/ ١٨٩) هدي الساري (ص: ٤٠٧) تقريب التهذيب (ص: ٢٤٧) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٤٨)

تهذیب النهذیب (۶/ ۲۷) حافظ این جمر دلالته فرهاتے جی که اس رادی کی صحیح بخاری میں صرف ایک حدیث ہے، جس کی متابعت موجود ہے۔ دیکھیں: هدی الساری (ص: ۲۰۱۷) صحیح البخاری، برقم (۲۱۱۳، ۲۱۱۳) علاوہ ازیں معرض متابعت موجود ہے۔ دیکھیں: هدی الساری (ص: ۲۰۱۷) صحیح البخاری، برقم (۲۱۱۳، ۲۱۱۳) علاوہ ازیں معرض نے ذکورہ رادی پر جرح میں امام ابن معین کا قول " لیس بشیء "نقل کیا ہے، تو یہاں بداصول مدنظر رکھنا چاہیے کہ امام ابن معین بڑات بسا اوقات قلیل الحدیث رادی پر اس لفظ کا اطلاق کرتے ہیں، اس لفظ سے ہر جگہ ان کی مراد جرح نہیں ہوتی۔ دیکھیں: هدی الساری (ص: ۲۲۱) ای طرح امام ابو عاتم، اکو زرعداور ابن حبان ربطتن کی توثیق کے مقابلہ میں امام نسائی کی مجرح مرجوح ہے اور امام ابن عدی بڑات کی جرح بھی ذکورہ رادی کے حمن الحدیث ہونے کے منافی نہیں۔ والله اعلیما

# وفاع سح بخارى (501 ) 501 الأمر المهرم لإبطال الكلام المعكم ك

أفقول: تواس سے كيا ہوا؟ ان كى ثقابت ميں تو فرق نہيں آيا، اصل ميں تو ان كى ثقابت جائي اور بيتو ب نہیں کہ امام بخاری نے ان کی اٹھی منا کیرکوروایت کیا ہو، بلکہ اُٹھوں نے ان سے وہ حدیث لی ہے، جوصحاح سے تھی، مجھے بڑا تعجب ہے کہ آپ نے اس سے کیونکران پر جرح سمجھ لی؟ حالانکہ اس شبہ کو وور کرنے کے لیے ذہبی نے میزان میں اس قدر اور کہا ہے:

" قلت: فإنه ثقة مطلقا. " • يعنى سليمان مطلق ثقه بس ب

آ ہے ہم آ ب کوانھیں دانقطنی ہے اس ہے بھی کھلےلفظوں میں سلیمان کی ثقابت یا وجود ان کی مناکیر کے سنا دیں، حافظ ابن حجر هدی الساری میں لکھتے ہیں:

" وقال الحاكم: قلت للدارقطني: أليس عنده مناكير؟ قال بلي، وأما هو فثقة ." 🍮

یعنی حاکم نے کہا کہ میں نے چھٹی سے کہا کہ سلیمان کے پاس محر حدیثیں نہیں ہیں؟ انھوں نے کہا ہاں ہیں تو!ليكن سليمان خود ثقه بن\_

تقريب ميں ہے: " صدوق" اور ظاصہ ميں ہے. "قال أحمد: حجة، وقال الدارقطني: ثقة، وقال أبو حاتم صدوق "اورميزان الاعتدال مي ب:

"قال النسائي: صدوق، وقال ابن معين: ليس به بأس، وقال أبوحاتم: صدوق، " انتهي. O خلاصہ یہ کہ سلیمان صدوق ہیں، ان کو احمد نے جست اور دارقطنی نے شیاور ابوحاتم نے صدوق اور نسائی نے صدوق اورابن معین نے لا باس به کہا ہے۔''

هدي الساري م*ل ہے:* 

" قال أبو حاتم: كان صدوقا مستقيم الحديث، وقال الآجري عن أبي داود: هو ثقة، 72 قلت: فهو حجة، قاله الحجة أحمد بن حنبل، وقال يعقوب بن سفيان: كان صحيح الكتاب وهو ثقة" . ملخصاً 🗗

- ميزان الاعتدال (٢/٣/٢)
- 🛭 هدي الساري (ص: ٤٠٨) ثير ويكسين: سؤالات الحاكم للدارقطني (ص: ٢١٧) اس مي باين القاظ بيآول مرتوم ہے: "قلت: فسليمان بن بنت شرحبيل [بن عبدالرحمن]؟ قال: ثقة، قلت: أليس عنده مناكير؟ قال: يحدث بها عن قوم ضعفاء، فأما هو فهو ثقة. "
  - € تهذیب التهذیب (۱۸۱/٤)
  - ميزان الاعتدال (٢١٣/٢) تقريب التهذيب (ص: ٢٥٣) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٥٣)
    - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٠٧)

www.muhammadilibrary.com

دفاع سيح بخارى ( 502 ) الأمر العبوم لإبطال الكلام المعكم (

یعنی ابو حاتم نے سلیمان کوصدوق متنقیم الحدیث اور ابو داود نے بروایت آجری ثقد اور ابن حجر نے ججت بدلیل حجت کہنے احمد بن حنبل کے سلیمان کو اور یعقوب نے سیح الکتاب اور ثقد کہا ہے۔

" قال ابن الجنيد عن ابن معين: ليس به بأس، وكذا قال أبوحاتم عن ابن معين، وقال أبو

اس سے کھ تفصیل سے حافظ ابن حجر تھذیب النھذیب جلد چہارم میں لکھتے ہیں:

حاتم: سليمان صدوق مستقيم الحديث، وقال الآجرى: سألت أباداود عنه، فقال: ثقة، قلت: هو حجة؟ قال الحجة أحمد بن حنبل، وقال ابن معين: ثقة، وقال يعقوب بن سفيان: سليمان ثقة، وقال صالح بن محمد: لا بأس به، وقال النسائي: صدوق، وقال ابن حبان في الثقات، وقال الحاكم للدارقطني: سليمان بن عبد الرحمن؟ قال: ثقة، "انتهى ملخصاً. ● «ليخن ابن جنيد اور الوحاتم بن بروايت ابن معين سليمان كو"لا بأس به " (ثقة) اور الوحاتم نصدوق مستقيم الحديث اور الو واود نے بروايت آجرى ثقة اور ابن معين نے ثقة اور يعقوب نے تقة اور صالح بن محمد نے لا بأس به اور نمائی نے صدوق اور ابن حبان نے ثقات میں کہا ہے اور حاکم نے دارقطنی سے سليمان کے بارے ميں يوچها، تو انھوں نے کہا گئة ہیں۔" کہيا سن بچکے يانہيں؟ آگے ميك: سليمان کے بارے ميں يوچها، تو انھوں نے کہا گئة ہیں۔" کہيا سن بچکے يانہيں؟ آگے ميك:

**قوله**: (٥٠) سليمان بن كثير العيدى البصري: قال ابن معين: ضعيف، وقال العقيلي: مضطرب الحديث.

"ابن معين نے كہا كم ضعيف بي اور عقيل نے كہا كم مضطرب الحديث في "اليضا

أهول: يهال آپ نے گھرايك غلطى كى كه "عبدى" و "عبدى"، باليا، لكوديا، يا وجديہ ب كه غلط چھى موكى ميوان آپ كو كہيں سے ہاتھ لگ گئ ہے، اى سے جيما پاتے ہيں نقل كردية ہيں، خود بدولت كوتو فن حديث واساء ميوان آپ كو كہيں سے ہاتھ لگ گئ ہے، اى سے جيما پاتے ہيں نقل كردية ہيں، خود بدولت كوتو فن حديث واساء الرجال سے مس نہيں كه اساء يا القاب كے اغلاط كى تميز كرسيس، يهال بتاتے بتاتے ميں تھك كيا، اے خدا! كس سے پالا پرا؟ خير ۔ ع۔

قبر درویش بجان درویش

ابن معین وعقیلی کی جرح بھی آپ کومفیر نہیں، اس لیے کدان کے مقابلے میں کثیر ائمہ نے ان کی توثیق کی ہے اورخود امام بخاری نے ان سے جبت پکڑی ہے، جوان کی تقابت کی دلیل ہے، ابن معین وغیرہ اگر اپنی جرح کے کوئی مفسر اسباب بیش کرتے، تو ایک حد تک مقبول ہوتی، یہ بھی ان کا اجتہاد ہی ہے، ممکن ہے کہ خطا پر ہو، بہر حال ہم جرح مبہم ہونے کی بدولت اس کو قبول نہیں کر سکتے، جبیبا کہ ہم نے تمہید میں بیان کر دیا ہے۔ سلیمان عبدی کو حافظ تقریب

مين: "لا بأس به "كمت بين اور خلاصه مين من قال النسائي: ليس به بأس" اور ميزان مين من تقال النسائي: ليس به بأس، وقال أبو حاتم: يكتب حديثه " اور بدى السارى مين من عن قال النسائي: لا بأس به، وقال ابن 73 عدى: لا بأس به. •

خلاصه مرام یہ کہ سلیمان تقد ہیں، ان کونسائی نے لا باس به اور ابن عدی نے لا باس به کہا ہے اور ابوحاتم نے کہا کہ ان کی صدیث قابل کتابت ہے۔

على بدا القياس تهذيب التهذيب جلدرالع ميس ب:

" قال النسائي: ليس به بأس، وقال أبو حاتم: يكتب حديثه، قلت: وقال العجلي: جائز الحديث، لا بأس به، وقال ابن عدى: لا بأس به، "انتهى ملخصاً. ٥

'' پین نسائی نے لا باس به اور البی جاتم نے ان کی حدیث کو قابل کتابت اور مجلی نے جائز الحدیث اور لا باس به اور ابن عدی نے لا باس به (ثقر) کہا ہے۔' <sup>©</sup> آگے چلئے:

فوله: (۱ ٥) سيدان بن مضارب: قال الأزدي: يتكلمون فيه .

''از دی نے کہا کہ لوگوں کو ان میں کلام ہے۔'' ایضا

افتول: یہ جرح تو ہم بھی تا قیامت نہیں مانیں گے، اس کے کہ بیروہی اُزدی ہیں، جن کی بابت تھوڑا تھوڑا کر کے بہت کچھ نبر (۱۲،۹۰۷، ۱۸، ۲۵، ۳۵) میں لکھا گیا ہے کہ اُزدی جب جواضعیف ہے، تو اس کا ثقات کوضعیف کہہ

- ميزان الاعتدال (٢/ ٢٢٠) هدي الساري (ص: ٤٠٨) تقريب التهذيب (ص: ٢٥٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٥٤)
  - ع تهذيب التهذيب (١٨٩/٤)
- مخرض نے امام این معین والف کی جرح " ضعیف" تقل کی ہے، تو یہاں ہے بات قابل طاحظہ ہے کہ امام این معین والف کا شار جرح میں اکر مقدد میں اکر مقدد میں سے کیا گیا ہے، جب ان کی جرح میم ہوتو کل نظر ہوتی ہے، خصوصاً جس مجروح راوی کی ویگر انکہ نے توثین کی ہو، حافظ ونہی والفت فرماتے ہیں: " اعلم! حدال الله! أن الذین قبل الناس قولهم فی الجرح والتعدیل، علی ثلاثة أقسام ...... فسم منعمت فی الحرح، متثبت فی التعدیل، یغمز الراوی بالغلطتین والثلاث، ویلین بذلك حدیثه، فهذا إذا وثق شخصا، فعض علی قوله بناجذیك، وتمسك بتوثیقه، وإذا ضعف رجلاء فانظر هل وافقه غیرہ علی تضعیفه ؟ فإن وافقه، ولم یوثق ذاك أحد من الحذای، فهو ضعیف، وإن وثقه أحد، فهذا الذي قالوا فیه لا یقبل تجریحه إلا مفسرا، یعنی لا یکفی أن یقول فیه ابن معین مثلاً: هو ضعیف، یوضح سبب ضعفه، وغیرہ قد وثقه، فمثل هذا یتوقف فی تصحیح حدیثه وهو إلی الحسن أفرب. " (ذكر من یعتمد قوله فی الجرح والتعدیل: ۱۷۲، ۱۷۲) ای طرح امام عقیل والف سے متعول جرح مطلقاً ثمین، بلکہ صرف زہری ہے دوایت کے متعلق ہے، جیسا کہ حافظ این تجریز الف نقل کرتے ہیں: " قال العقبلی: مضطرب الحدیث عن ابن شہاب وهو فی غیرہ اثبت " رتهذیب التهذیب: ٤/ ۱۸۹) اور می بخاری میں موجود ان کی دوایت کے متعلق متعلق متعلق متعلق قبل میں متعلق قبل میں عدیث مصین، وعلق له عن الزهری متابعة. " (هدی السادی : ۸۰ کا)

www.muhammadilibrary.com ونام تنج بخارى المحكم المعكم الم

دینا اور ان کے متعلق کچھ جرح کر دینا، ہر گزنہیں مانا جائے گا، اس کا کچھ بیان نمبر (۷۲) میں انشاء اللہ آئے گا، جو قریب آن پہنجا ہے۔

السيدان ايك تقد مخص ب، تقريب مي ب: "صدوق من العاشرة " اور خلاصه مي ب: "قال أبو حاتم:

صدوق" اورميزان من ع: "صدوق، حدث عنه البخاري، وقال أبوحاتم: شيخ صدوق"

"دلیتی سیدان صدوق ہے، اس کو ابوحاتم نے صدوق کہا ہے اور ان سے امام بخاری نے حدیث لی ہے۔"

و مکھتے یہاں ذہبی ان کی ثقابت میں یہی دلیل پیش کرتے ہیں کہ بخاری نے ان سے صدیث کی ہے، ایبا بی ان سے

يمل والع راوى سليمان عبدى كى بابت مجعيل - حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد جهارم من كلصة بين:

" قال أبو حاتم: شيخ صدوق، وقال الدارقطني: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات." ملخصاً على الثقات." ملخصاً على الثقات."

"لينى ان كوابو حاتم نے صدوق اور دار قطنى نے لا بأس به اور ابن حبان نے ثقات میں ذكر كيا ہے۔" چلوبي بھى ثقات سے بيس، چھٹى ہوئى بہ سے چلئے:

**قوله**: (٥٢) سيف بن سليمان المكي: قال يحيى بن معين: قدري.

" يحيى بن معين نے كہا كه قدريه بيں ـ "ايضا

أطول: اس جرح كاجواب حافظ ابن حجرن تهذيب جلد جهارم مي يول ديا ب:

"قال الأجري: قلت لأبي داود: رمي بالقدر؟ قال: ما أعلمه."

یعن آجری کہتے ہیں کہ میں نے ابوداود سے پوچھا کہ سیف کوقدر سے کہا گیا ہے؟ فرمایا: مجھے علم نہیں۔

چلواس جرح کا بی خاتمہ ہوگیا، علاوہ بریں اگر بید قدریہ ہوں بھی تو چنداں ضرر نہیں، اس لیے کہ صحیح بخاری میں ان سے چار جگہ روایتیں ہیں، ساری متابعتا ہیں، ایک بھی متفرونہیں، پہلی تو تھم کی متابعت میں ہے، دوسری ابن مجیح، تیسری حمید اور چوقتی نافع کی متابعت کے ساتھ ہے۔ امام بخاری پر اعتراض اس وقت ہوتا کہ وہ ان کے ساتھ تفرد

كرتے، البذا جب اليانيس، تو كوئى اعتراض نہيں۔ علاوہ ازيس سيف ائمه ثقات سے ہے، تقريب ميں ہے: "ثقة ، ثبت" اور خلاصہ ميں ہے: "وثقة القطان والنسائي "

• ميزان الاعتدال: (٢/ ٢٥٤) تقريب التهذيب (ص: ٢٦٢) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٦٢)

€ تهذیب التهذیب (۲۵٦/٤)

€ تهذیب التهذیب (٤/ ۲٥٨)

🗗 هدي الساري (ص: ٤٠٩)

تقريب التهذيب (ص: ٢٦٢) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٦١)

وذاع مج بخارى حج 505 كالأمر المبدور لإبطال الكلامر المعكم

یعنی سیف ثقد ہے، اس کو قطان ونسائی نے ثقد کہا ہے۔

علامه ذهبي ميزان الاعتدال ميس لكصنة بين:

"أحد الثقات، قال ابن عدي: أرجو أنه لا بأس به، وقال أحمد: ثقة، وقال علي عن يحيى بن سعيد: كان عندنا ثبتا ممن يصدق ويحفظ، وقال النسائي : ثقة ثبت، "انتهى. •

"ولیتی سیف نقات سے ہے، ابن عدی نے لا باس به اور احمد اور یجی قطان نے بروایت علی ثبت صدوق حافظ

اورنسائی نے تقداور ثبت کہا ہے۔

حافظ ابن حجر بدى السارى ميس لكصة بين:

" أحد الأثبات، قال ابن المديني عن يحيى القطان: كان عندنا ثبتا، وقال أبو داود: ثقة، وقال

النسائي: ثقة وثبت، وقال زكريا الساجي: أجمعوا على أنه صدوق ثقة، "انتهى، ملخصاً. ♥ (ديعن سيف أثبات (ثقات) عي بي، يجلي قطان نے بروايت ابن المدين ثبت اورابوداود نے ثقه اور

ثبت کہا ہے، اور زکر یا ساجی نے کہا ہے کہ لوگوں کا اس بات پر اجماع ہے کہ سیف صدوق اور ثقة ہیں۔'

محدثين كاس اجماع كوياوركهنا! اس سے بحق إلى سے حافظ تهذيب التهذيب جلدرالح من كلصة بين:

"قال أحمد: ثقة، وقال علي بن المديني عن يحمي بن سعيد: كان عندنا ثبتا ممن يصدق ويحفظ، وقال أبو زرعة الدمشقي: ثبت، وقال أبو حاتم: لا بأس به، وقال الآجري عن أبي داود: ثقة، وقال النسائي: ثقة ثبت، وقال ابن عدي: لا بأس به، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن سعد: وكان ثقة كثير الحديث، وقال الساحي: أجمعوا على أنه صدوق ثقة، وقال العجلي وأبوبكر البزار: ثقة، "انتهى ملخصاً. 3

"دیعنی سیف کو احمد نے ثقد اور یکی نے بروایت ابن مدینی جبت از صدوق وحفاظ اور ابوزرعد نے جبت اور ابوحاتم نے لا باس به اور ابن حبان کے لا باس به اور ابن حبان حلا باس به اور ابن حبان کے لا باس به اور ابن حبان کے نقت اور ابن صعد نے تقد اور کیر الحدیث اور زکریا نے ان کے صدوق و ثقد ہونے کا اجماع نقل کیا اور مجل اور ابو کم رائع ارد نا کے مدوق و ثقد ہونے کا اجماع نقل کیا اور مجل اور ابو کم رائع ارد نے ثقد کہا ہے۔"

آگے چلئے:

قوله: (٥٣) سريج بن النعمان الجوهري: قال أبوداود: ثقة، وغلط في أحاديث.

"ابوداود نے کہا کہ لقتہ ہیں اور صدیثوں میں غلطی کرنے والے ہیں۔"ایشا

❶ ميزان الاعتدال (٢/ ٢٥٥)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٨)

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (٤/ ۲٥٨)

www.muhammadilibrary.com

(الأمر السرم لإبطال الكلام المحكم ) 506 من الحراق المحكم كالمراقب كالمراقب

افتول: میزان کے متن میں تو "خلط" کا لفظ "بالخا،" مرقوم ہے، جب آپ خاص اس سے جرح، جومتن میں ہوتی ہے، نقل کرتے ہیں، تو حاشیہ میں نسخ کی طرف کیوں دوڑ گئے اور "غلط" بالغین لکھ دیا؟ خیر ہم نے تو آپ کی کرتو تیں دکھانا تھیں، جرح مرقومہ کے متعلق بیعرض ہے کہ ابو داود ان کو ثقہ کہدر ہے ہیں، جس کو آپ نے بھی کھا ہے، گویا ان کا ثقہ ہونا مسلم ہے، باتی رہا ان کا غلطی کرنا، وہ چند حدیثوں میں ہے نہ کہ کل میں، اور امام بخاری نے جو روایت ان سے لی ہے، وہ ایسی روایت ہے جس میں انھوں نے غلطی نہیں کی ہے، کیونکہ امام بخاری عارف و تاقد حدیث تھے، علاوہ ہریں امام بخاری نے ان سے جو روایت بلاواسطہ لی ہے، وہ ابو عامر عقدی کی متابعت کے ساتھ ہے، لہٰذا ان پرکوئی جرح نہیں۔ واور بیسرت بھی ثقات سے ہے، تقریب نیں ہے: " ثقة من کبار العاشرة " ساتھ ہے، لہٰذا ان پرکوئی جرح نہیں۔ واور بیسرت بھی ثقات سے ہے، تقریب نیں ہے: " ثقة من کبار العاشرة " اور خلاصہ میں ہے: " وثقہ ابن معین " یعنی سرت گفتہ ہے، ابن معین نے ان کو ثقہ کہا ہے اور میزان میں ہے: " وثقہ ابن معین " یعنی سرت گفتہ ہے، ابن معین نے ان کو ثقہ کہا ہے اور میزان میں ہے: " وثقہ ابن معین " یعنی سرت گفتہ ہے، ابن معین نے ان کو ثقہ کہا ہے اور میزان میں ہے: " وثقہ ابن معین " یعنی سرت گفتہ ہے، ابن معین نے ان کو ثقہ کہا ہے اور میزان میں ہے: " ونہ ابدخاری و خلق میں ثقات سے وقال أبوداود: ثقة . " و

"لینی ان سے امام بخاری اور ایک بھا ہت نے روایت کیا ہے، ان کے نزدیک بی ثقد ہیں۔ (ویکھئے یہاں سے بیات پھر ثابت ہو گی کہ جو راوی امام بخاری کے زدیک ثقد ہو، اس پر دوسرے کی جرح مفزنہیں ہے، فنذ کر!) اور اوداؤد نے ان کو ثقد کہا ہے۔

برى السارى ميس ہے: "وثقه ابن معين والعجلي وابن سعن النسائي والدار قطني " ● "ليني يكي اور عجلي اور ابن سعد اور نسائي اور دار قطني نے ان كو ثقد كہا ہے "

حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلدسوم مين لكصة بين:

"قال المفضل الغلابي عن ابن معين: ثقة، وقال العجلي: ثقة، وقال أبو داود: ثقة، وقال النسائي: ليس به بأس، وقال ابن سعد: كان ثقة، وقال الحاكم عن الدارقطني: ثقة مأمون، وقال ابن حبان في الثقات، "انتهى ملخصاً. •

معلوم ہوا کہ سرت بھی ثقات سے ہے۔ آ سے چلئے:

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٤)

<sup>◙</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ١١٦) تقريب التهذيب (ص: ٢٢٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٣٣)

<sup>🚯</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٥) .

۲۹۷/۳) تهذیب التهذیب (۳۹۷/۳)



حرف الشين

قوله: (٥٤) شبابه بن سوار المدائني: روى أحمد بن أبي يحيى عن أحمد بن حنبل، قال: تركت شبابة للإرجاء.

''روایت کی احمد بن ابویجی نے احمد بن طنبل سے کہ احمد نے کہا کہ ہم نے شابہ کو بیجہ مرجیہ ہونے کے چھوڑ دیا۔'' ایشا

علی ہذا القیاس حافظ ابن حجر نے ہدی الساری میں اس رجوع کو بحکایت سعید بن عمرو بن برذی بیان کیا ہے، جو چاہے اس کی طرف مراجعت کرسکتا ہے۔ 🍑 لہذا آپ نقل کردہ جرح کافور ہوگئ ، اب شابہ کی توثیق سنئے!

تقریب میں ہے: ''ثقة حافظ''خلاصہ میں ہے: ''وثقه این معین وغیرہ، قال ابن عدی: لا بأس به'' 🍣 ''لینی بیرثقہ ہیں، حافظ ہیں، ان کوابن معین وغیرہ نے ثقہ اور ان دری کے لا بأس به کہا ہے۔''

میزان الاعتدال میں ہے:

" صدوق، وقال ابن المديني: صدوق، وقال أبوحاتم: صدوق، وقال عبد الله بن روح المدائني: صدوق، وشبابة محتج به في كتب الإسلام ثقة ". •

''لینی بیصدوق ہیں، ان کوعلی نے صدوق اور ابوحاتم نے صدوق اور عبداللہ نے صدوق کہا ہے اور شبابہ سے تمام اسلای کتب (احادیث) میں جمت پکڑی گئی ہے اور بی ثقہ ہے۔''

اور هدي الساري مل ع:

" وثقه ابن معين وابن المديني وابن سعد وأبوزرعة وعثمان بن أبي شيبة وغيرهم، وقال ابن خراش: وهو صدوق، وقال الساجي نحو ذلك، وقال أبو حاتم: صدوق يكتب حديثه،

76

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ٢٦١)

هدي الساري (ص: ٤٠٩) نيز ريكيس الضعفا، وأجوبة أبي زرعة الرازي على سؤالات البرذعي (٢/ ٤٠٧)

<sup>🛭</sup> تقريب التهذيب (ص: ٢٦٢) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٦٨)

<sup>₫</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ٢٦١)

www.muhammadilibrary.com

(قارع تنجى بخارى 508 \$ 508 كالأمر السوم لإبطال الكلام المعكم ك

وقد احتج به الجماعة" •

''لینی شبابہ کو بھی وابن سعد وابوزرعہ وعثان وغیرہ نے ثقہ کہا ہے اور ابن خراش اور زکریا ساجی اور ابو حاتم نے صدوق کہا ہے اور ابوحاتم نے ان کی حدیث کو قابل کتابت بتلایا ہے اور ان کے ساتھ ایک جماعت نے جمت پکڑی ہے۔''

اس سے زیادہ تفصیل سے حافظ ابن حجر تهذیب التهذیب جلد جہارم میں لکھتے ہیں:

"قال جعفر الطيالسي عن ابن معين: ثقة، وقال عثمان الدارمي: قلت ليحيى: فشبابة في شعبة؟ قال: ثقة، قال ابن سعد: كان ثقة صالح الأمر في الحديث، وقال زكريا الساجي: صدوق، وقال ابن خراش: هو صدوق في الحديث، وقال يعقوب بن شيبة: سمعت علي بن عبد الله ..... فقال: شبابة كان شيخا صدوقا، وقال أبوحاتم: صدوق يكتب حديثه، وقال ابن عدي: لا بأس من كما قال ابن المديني، وقلت: وذكره ابن حبان في الثقات، وقال عثمان بن أبي شيبة: صديق حسن العقل ثقة، "انتهى ملخصاً.

''لینی شابه کو ابن معین نے بروایت جعش اور یکی نے بروایت عثمان تقد اور ابن سعد نے تقد صالح الحدیث شابه کو ابن معدوق اور ابن خراش نے سروق اور علی نے بروایت بیقوب شابه کو شخ صدوق اور ابن الحدیث اور ماتم نے صدوق اور ابن کی حدیث کو قابل کتابت اور ابن عدی و ابن المدین نے لا باس به اور ابن حمان نے تقات میں اور عثمان نے صدوق و عقل والا تقد کہا ہے گئے:

**قوله**: (٥٥) شبيب بن سعيد الحيطى البصري: حدث علماين وهب بمناكير.

"ابن وہب نے ان سے نامقبول حدیثوں کی روایت کی ہے۔"ایشا

أفتول: يهال يرآب نے چرغلطى كى بك "حبطى"كو" حيطى" يا، كے ساتھ لكھ ديا ہے،افسوس!

ہاں ابن وہب نے ان سے جو نامقبول حدیثوں کی روایت کی ہے، اس سے ان کی ثقابت میں فرق نہیں آ سکا، علاوہ بریں یہ بات سب ناقدین نے مان لی ہے کہ ان کی حدیث بروایت ابن وہب قبول نہیں کی جائے گی، چنانچے تقریب میں ہے:

" لا بأس بحديثه من رواية ابن أحمد عنه لا من رواية ابن وهب. "

العنی ان کی حدیث بروایت ابن وہب نامقبول ہے۔

آ يے! اب صحح بخارى كو ديكيس، اس ميں ان سے بروايت ابن وہب مديث مروى ہے يائيں؟

- 🛭 هدي الساري (ص: ٤٠٩)
- € تهذیب التهذیب (٤/ ٢٦٥)
- ۵ تقریب التهذیب (ص: ۲۹۳)

www.muhammadilibrarv.com رفاع سي بخاري الأمرالمبرم لإبطال الكلام المحكم

حافظ ابن حجر بدي الساري ميس لكصة مين:

"لم يخرج البخاري من رواية ابن وهب عنه شيئا. " •

لینی امام بخاری شبیب سے بروایت ابن وہب کوئی بھی حدیث نہیں لائے ہیں۔

چلئے بھر اتمام شد! اب ان کی توثیق ملاحظہ کریں، تقریب میں ہے: "لا بأس بحدیثه" اور خلاصہ میں ہے:

"قال ابن المديني: كتابه صحيح" اورميزان مي ب: "صدوق، قال ابن المديني: ثقة، وكتابه صحيح" ● مطلب میر کر همیب کی حدیث میں کسی قتم کا مضا نقة نہیں ہے، ابن المدین نے ان کو ثقه اور ان کی کتاب کو صح بتلایا ہے اور بهصدوق بن۔

> ىرى السارى ش ب: "وثقه ابن المديني وأبوزرعة وأبو حاتم والنسائي والدارقطني والذهلي. " 🕏 ''لینی ان کوعلی و ابوزرعه وابو یاتم ونسائی و دار قطنی و ذبلی نے ثقہ کہا ہے۔''

> > تهذيب التهذيب جلدرالع ميركي:

"قال ابن المديني: ثقة، وكتابه كتاب صحيح، وقال أبوزرعة: لا بأس به، وقال أبوحاتم: هو صالح الحديث لا بأس به، وقال النسائي: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الدارقطني: ثقة، ونقل ابن خلفون توثيقه عن الذهلي، وقال الطبراني في الأوسط: ثقة، "انتهى ملخصاً. •

"ليعن ان كوعل في تقد اوران كى كتاب كوسيح اور ابوزرعد في لا بأس بن إور ابوحاتم في صالح الحديث لا باس به اور نسائی نے لا باس به اور این حبان نے تقات میں اور دار قطنی کے ثقه اور ذبل نے بروایت این خلفون ثقه اور طبرانی نے اوسط میں ثقد کہا ہے۔ "آ م حلئے:

قه له: (٥٦) شويك بن عبد الله بن أبي نمر المدني: قال النسائي: ليس بالقوي، وهاه ابن حزم لأجل حديثه في الإسراء.

"نائی نے کہا کہ قوی نہیں ہیں اور ان کو ابن حزم نے بسبب ان کی حدیث کے جو اسراء میں ہے، وہی 78 كها\_"الضأ

أقول: ممكن ہے كہ يہلے نسائى كے اجتباد ميں ان كى بابت وى بات آئى ہوكہ بيقوى نہيں ہيں، پراس ك

- 🛭 هدى الساري (ص: ٤٠٩)
- عيزان الاعتدال (٢/ ٢٦٢) تقريب التهذيب (ص: ٢٦٣) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٦٣)
  - 🛭 هدی الساری (ص: ٤٠٩)
  - نهذيب التهذيب (٢٦٩/٢)

www.muhammadilibrary.com

(مَا مَا تَكُمُ عَارِي 510 \$ 510 كَالَ مِثْلِيطَالِ الْكَلَامِ الْمِعْكُمِ }

بعد نسائی نے دوسرا اجتہاد کیا ہو کہ لا باس بہ یعنی بی ثقد ہیں، جیسا کہ ہدی الساری اور تہذیب جلد چہارم میں ان کی بابت نسائی کا قول لا باس به منقول ہے۔ ● علاوہ بریں نسائی کے علاوہ دیگر ائمہ کثیر نے ان کی توثیق کی ہے، الہٰذا نسائی اس جرح میں شاذ ہوں گے۔ والشاذ کالمعدوم!

چنانچ تقریب میں ہے: "صدوق " اور خلاصہ میں ہے: "قال ابن سعد: کان ثقة کثیر الحدیث" اور میزان

میں ہے:

" تابعي صدوق، قال يحيىٰ بن معين: لا بأس به، وقال أبوداد: ثقة". ٥ " ليعنى شريك صدوق بي، تابعي بي، ان كوابن سعد نے ثقه كثير الحديث اور يحيٰ نے لا بأس به (ثقه) اور ايوداود نے ثقه كها ہے ...

هدي الساري **ميں ہے**:

" وثقه ابن سعد وأبو داود ، وقال ابن معين والنسائي: لا بأس به". 3 لين ان كوابن سعد اور ابو داود نے تقد اور ان معين اور نسائي نے لا بأس به كها ہے۔

حافظ ابن مجر تهذيب التهذيب جلد جبارم مين السيخ بين:

" قال ابن معين والنسائي: ليس به بأس، وقال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث، وقال الآجري عن أبي داود: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهى ملخصاً. ◘

"لين يجي اورنسائي ني لا باس به اورائن سعد في تقد كثير الحديث أورا واود في بروايت آجري ثقد اور

ابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا ہے۔" آ کے چلئے:

عيزان الاعتدال (٢/ ١٦٩) تقريب التهذيب (ص: ٢٦٦) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٦٦)

<sup>3</sup> هدي الساري (ص: ٤١٠)

۵ تهذیب التهذیب (۶/ ۲۹٦)

حرف الصاد

79

**قوله**: (٥٧) صالح بن صالح بن حي: قال العجلي: ليس بالقوي.

"عجل نے کہا کہ قوی نہیں ہیں۔" ایسنا

أفقول: آپ كودهوكه بوا، عجلى نے اس صالح كى نبعت "ليس بالقوى" كا لفظ نبير كبا ہے، بلكه اس كوتو تقد كبا

ب اور وه دوسرا صالح ب، اس كو "صالح بن حيان القرشي" كها جاتا ب، ● تقريب ميس ب:

"وثقه العجلي، وضعف صابح بن حيان القرشي". 🏵

یعن اس صالح بن حی کومجل نے ثقد کہا ہے اور صالح بن حیان قرشی کوضعیف کہا ہے۔

حافظ ابن حجر مدى السارى ميس لكھتے ہيں: "

« وأما كلام العجلي فقاله في صالح بن حيان القرشي». ●

یعن مجلی نے جس صالح کے بارے میں کلام کیا ہے، وہ ابن حیان قرشی ہے۔

اور صالح بن حی کوتو تمام لوگوں نے تقد کہا ہے۔

خلاصه ميں ہے:"وثقه أحمد وابن معين والنسائي والعجلي" • "

اورميزان مل ب: "صدوق، وثقه أحمد وابن معين وآخرون " 6

اور برى الساري ميں ہے: "وثقة أحمد وابن معين والنسائي والعجلي."

''لیعنی صالح صدوق ہے، اس کوامام احمد ویکی بن معین اور نسائی اور عجل نے ثقہ کہا ہے۔''

طافظ تهذيب التهذيب جلدرائع من لكص بين:

" قال حرب عن أحمد: ثقة ثقة، وقال ابن معين والنسائي: ثقة، وقال العجلي: كان ثقة،

- ويحين: الثقات للعجلي (١/ ٤٦٤، ٤٦٤) برقم (٧٤٩، ٧٤٩)
  - تقریب التهذیب (ص: ۲۷۲)
    - 🛭 هدي الساري (ص: ١٠٤)
  - الخلاصة للخزرجي (ص: ١٧١)
    - و ميزان الاعتدال (٢/ ٢٩٥)
    - 6 هدي الساري (ص: ٤١٠)

وفاع سيح بخارى 512 \$ 512 كالأمر العبوم لإبطال الكلام المعكم

وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن خلفون في الثقات..... وهو ثقة قاله ابن نمير وغيره، "انتهى ملخصاً . •

یعنی احمد نے بروایت حرب صالح کو ثقد ثقد (دو مرتبد) اور ابن معین اور نسائی نے ثقد اور عجلی نے ثقد اور ابن حلفون نے ثقات میں اور ابن نمیر وغیرہ نے ثقد کہا ہے۔ '' آ مے چلئے:

**قوله**: (٥٨) صخر بن جويرية: وتكلم فيه .

" رجمہ: ابوداود نے کہا کہ ان میں کلام کیا گیا ہے۔" ایضا

أفتول: "تكلم" مجهول كاصيغه ب، جوعدم جزم كے ليے آتا ب، اس ليے اس كا اعتبار بى نہيں، آسية بم آپ كو بتادي كدان ميں كيوں كلام كيا گيا اور وہ كلام كيما ہے؟ يقينی اور قابل الثقات ہے يا نہيں؟ ايك تو راوى پر اس وجہ سے كلام ہوتا ہے كہ وہ ضبيف ہو يا تدليس كرتا ہے يا مناكير روايت كرتا ہو وغيرہ وغيرہ ويغيرہ بيسب اقسام مردود سے بيں، بفضلہ ان ميں سے صحر ميں كوئى بي وصف نہيں، پھر كيوں كلام كيا گيا؟ محد ثين كا قاعدہ تھا كہ اپنى كتاب حديث كو بہت حفاظت سے مقفل ركھتے كہ مباداكى كے اتھ ميں پڑجائے، ورنہ مكن ہے كہ اس ميں غلط ملط ايجاز واطناب كر بہت حفاظت سے مقفل ركھتے كہ مباداكى كے اتھ ميں پڑجائے، ورنہ مكن ہے كہ اس ميں غلط ملط ايجاز واطناب كر بہت جا ہوئى، ليكن پھر بہت جلائل گئى اور خدا كففل سے وہ سے كام كوئى ايما كلام ہے، جس پر الثقات كيا جائے، اب سنے كتنے لوگوں نے ان كو ثقہ ہے۔

تقريب مين م: "قال أحمد: ثقة " اور ظاصر مين م: "قال الحمد: ثقة ثقة " • اور ميزان مين م: " "وثقه أحمد و جماعة، وقال ابن معين: صالح ".

یعنی ان کواحمد نے ثقد اورایک جماعت نے ثقد اور ابن معین نے صالح الحدیث کہا ہے۔

ہدی الساری میں ہے:

"وثقه أحمد بن حنبل والذهلي وابن سعد، وقال أبو زرعة وأبو حاتم والنسائي: لا بأس به ". قو تقه أحمد بن حنبل والذهلي وابن سعد في تقدكها به اور ابو زرعه اور ابوطاتم اور نسائى في لا بأس به ". ورسود المرابع المراب

"قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: شيخ ثقة ثقة، وقال ابن سعد: كان ثقة ثبتاً، وقال أبو زرعة

€ تهذیب التهذیب (٤/ ٣٤٤)

🛭 هدي الساري (۱۰)

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ٣٠٨) تقريب التهذيب (ص: ٢٧٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٧٢) كم راوكي كو دومرتبه " ثقة ثقة " كهنا تعديل وتوثيق كاسب سے اعلى درجہ ہے۔ (ميزان الاعتدال: ١/ ٤)



وأبوحاتم: لا بأس به، وقال النسائي: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في النقات، وقال ابن أبي خيثمة عن ابن معين: صالح، وقال الذهلي: ثقة، حكاه الحاكم، "انتهى ملحصاً. و "ديعن الم احمد في حرك في ثقة أقد (دومرتبه) اور ابن سعد في ثقه اور فيت اور ابوزرعه اور ابوحاتم في لا بأس به اور نمائي في ليس به بأس اور ابن حبان في ثقات مين اور ابن معين في بروايت ابن الي ضيمه صالح الحديث اور ذبلي في ثقه كما به "

ديكها جناب! اتن لوكول في صركى توثيل كى بي؟ آهم علية! اخاه! حرف الضاء ندارد؟

www.mihamnadilibrary.com

حرف الطاء

81

**فتوله**: (٥٩) طلحة بن نافع: قال أحمد بن زهير: سئل عنه ابن معين: فقال لا شيء، وقال ابن المديني: كانوا يضعفونه في حديثه .

"احدین زہیر نے کہا کہ ابن معین سے بنسبت ان کے سوال کیا گیا، پس ابن معین نے کہا کہ پھونہیں اس اللہ بیا اللہ کہ ا میں اور ابن المدینی نے کہا کہ لوگ ان کو حدیث میں ضعیف جانتے میں ''الیفاً

افتول: اگر بیطحدایے بی بول، تو کوئی جرح نہیں، اس لیے کدامام بخاری نے اپنی میح میں جار جگدان سے روایت کی ہے، لیکن کہیں بھی طلحہ کے بیاتھ تفردنہیں کیا، بلکہ ہر جگدمقرون بغیرہ ہے، ملاحظہ ہو: هدی الساری و تهذیب جلد پنجم ●

خود ذهبی میزان میں لکھتے ہیں:

قلت: أخرج له البخاري مقرونا بغيره ". ● دوليتي ام بخارى نے ان سے مقترن روايت كيا ہے۔"
صحح بخارى پر اصل اعتراض جب بوتا كه امام بخارى ان كى ساتھ تفرد كرتے، لبذا جب تفرد نہيں، تو كوئى
اعتراض نہيں، عال تكه طلحه كو ائمه كثير نے قابل جمت لكھا ہے، چنانچ تقريب ميں ہے: "صدوق " اور خلاصه ميں ہے:
"قال أحمد والنسائي: ليس به بأس " سب كا خلاصه بيہ ہوا كه طلحه صدوق هيداس كو احمد نے ليس به بأس كها
ہے۔ عافظ ابن حجر تهذيب النهذيب جلد خاص ميں لكھتے ہيں:

" قال أحمد: ليس به بأس، وقال النسائي: ليس به بأس، وقال ابن عدي: لا بأس به، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال أبوبكر البزار: هو في نفسه ثقة".

'دلین طلحہ کو احمد نے لا باس به اور نبائی نے لا باس به اور ابن عدی نے لا باس به اور ابن حبان نے ثقات میں اور ابو بر البزاد نے ثقہ کہا ہے'' آ مے چلئے:

قوله: (٦٠) طلحة بن يحيى الزرقى: قال أبو حاتم: ليس بقوي، وقال يعقوب بن

<sup>•</sup> هدي الساري (ص: ٤١١) تهذيب التهذيب (٥/ ٢٤)

<sup>🗗</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ٣٤٢)

<sup>€</sup> تقريب التهذيب (ص: ٢٨٣) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٨٠)

<sup>◘</sup> تهذيب التهذيب (٥/٢٤)

وفاع مج بخارى المحكم ال

شيبة: شيخ ضعيف جداً، ومنهم من قال: لا يكتب حديثه.

''ابوحاتم نے کہا کہ توی نہیں ہیں اور یعقوب بن شیبہ نے کہا کہ بیشخ ضعیف ہیں اور بعضوں نے کہا ہے کہ ان کی حدیثین نہیں کھی جا کیں۔'' ایفیا

أهول: يه جرح بھى بوجراس كے كه بالكل مبهم غيرمبين ب، اس ليے نامقبول ب، علاوہ بريں امام بخارى نے ان سے جوروایت كى ب، وہ سليمان بن بلال كى متابعت كے ساتھ ہے۔ ◘ لبذاكوكى حرج نہيں، علاوہ ازيں بيطلحہ خود

صدوق و القد ب، تقريب مين ب، "صدوق " اور خلاصه مين ب: "و ثقه ابن معين وغيره" ♥

"لينى طلحه صدوق ہے، اس كوابن معين وغيره نے ثقد كہا ہے۔"

ذہبی میزن الاعتدال میں لکھتے ہیں:

" وثقه يحييٰ بن معين وغيره، وقال أحمد: مقارب الحديث". 😉

''لینی ان کو یجی بن معین وغیرہ نے لقہ کہا ہے اور احمد نے ان کو مقارب الحدیث کہا ہے۔''

معلوم ہوا کہ ان کی حدیثیں لکھنے کے قابل ور حافظ مدی الساری میں لکھتے ہیں:

" وثقه يحيي بن معين وعثمان بن أبي شبب أبي شبب أبو داود، وقال أحمد: مقارب الحديث". ٥٠ "الين ان كويچي بن معين وعثان بن الي شيبه والوداود في القد الميام اور احمد في مقارب الحديث كها ب-"

مافظ ابن مجر تهذيب التهذيب مين لكصة بي:

" وقال أبوداود عن أحمد: مقارب الحديث، وقال ابن معيل. ثقة، وكذا قال حنبل بن إسحاق عن عثمان بن أبي شيبة، وقال الآجري عن أبي داود: لا بأس به، وذكره ابن حبان في الثقات". ملخصاً 6

''لینی احمد نے بروایت ابو داود طلحہ کو مقارب الحدیث اور ابن معین نے ثقہ اور عثان بن ابی شیبہ نے بروایت آجری لا بأس به ( ثقه ) اور ابن حبان نے ثقات بروایت آجری لا بأس به ( ثقه ) اور ابن حبان نے ثقات میں ان کا ذکر کیا ہے۔'' آگے چلئے۔ ایں! حرف الظاء ندارد؟

82

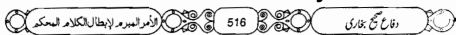
هدي الساري (ص: ٤١١) نيز ريكسين: صحيح البخاري، برقم (١٦٦٤، ١٦٦٥)

و تقريب التهذيب (ص: ٣٨٣) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٨٠)

<sup>€</sup> ميزان الاعتدال (٢٤٣/٢)

<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص: ٤١١)

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۵/۲۲)



حرف العين

33

فتوله: (٦١) عاصم بن سليمان الأحول: قال ابن معين: كان القطان لا يحدث عن عاصم الأحول، وقال عبد الرحمن بن المبارك: قال ابن علية: كل من اسمه عاصم في حفظه شيء.

''اہن معین نے کہا کہ قطان عاصم احول سے روایت نہیں کرتے تنے اور عبدالرحمٰن بن مبارک نے کہا کہ ابن علیہ نے کہا کہ ابن علیہ نے کہا کہ ابن علیہ نے کہا کہ بار وہ شخص کے تام اس کا عاصم ہے، اس کے حافظ میں خرابی ہے۔'' ایساً

ا فتول: یہاں آپ نے دو جرص نقل کی ہیں، لیکن خیریت سے خود دونوں مجروح ہیں، پہلی جرح قطان والی اللہ عند الل

وقيل له (أي الأحمد): إن يحيى القطان يكلم فيه، فعجب" كذا في التهذيب (ج:٥) وفيه: "قال: ثقة، "انتهى. •

لینی مروزی نے امام احمد سے کہا کہ یکی قطان نے عاصم احول پڑھام کیا ہے، امام احمد کو یخت تعجب ہوا اور فرمایا کہ وہ تو ثقتہ ہے۔''

باقی رہی ابن علید کی جرح کہ جس کا نام عاصم ہو، اس کے حافظ میں خرابی ہے، بیر سیح نہیں بلکہ یہ قاعدہ کلیداس سے ٹوٹ جاتا ہے، ہدی الساری میں ہے:

"وقال أبو الشيخ: سمعت عبدان يقول: ليس في العواصم أثبت منه" (أي من عاصم الأحول) كذا في التهذيب ج٥.

''لینیٰ جن کا نام عاصم ہے، ان سب میں عاصم اُحول زیادہ ثقہ ہے۔''

چلئ! اس عبارت سے آپ کا قاعدہ کلیہ ندرہا۔ اگر آپ اس قاعدہ کلیہ کو سی سیحتے ہیں، تو "عاصم بن عمر بن المحطاب العدوي " کے حافظ میں کسی سم کی خرابی کتب اساء رجال سے پیش کریں، ورنہ ورست نہیں، اب عاصم احول کی صرح الفاظ میں تو یُق سنے:

حافظ ابن حجرتقريب ميس لكصة بين: "نقة، من الرابعة" اورعلامه صفى الدين خلاصه ميس فرمات بين: "وثقه ابن



معين وأبو زرعة، وقال أحمد: ثقة من الحفاظ "<del>•</del>

یعنی ان کو ابن معین اور ابوزرعه اور امام احمر نے ثقه کہا ہے، بیر ثقه میں، حفاظ سے ہیں۔

علامه ذهبي ميزان ميس لكھتے ہيں:

"الحافظ الثقة، وثقه على بن المديني وغيره، وقال سفيان: حفاظ الناس أربعة، فذكر منهم عاصم بن سليمان، وروى الميموني عن أحمد قال: ثقة من الحفاظ، "انتهى. 

"لا يعنى عاصم احول ثقة ہے، ان كوعلى بن مدينى وغيره نے تقد كہا ہے اور سفيان نے كہا كہ تفاظ لوگوں بيں چار بى بين، ان بين سے عاصم أحول كو بحى ذكر كيا ہے۔ (ليجئ اس سے بحى ابن عليه كا تاعده كليہ ثوث مرا) اور ميمونى نے احمد سے روايت كيا ہے كہ عاصم ثقة ہے، تفاظ ہے ہے۔"

بدی الساری میں ہے:

"عده سفيان الثوري رابع أربعة من الحفاظ، وصفه بالثقة والحفظ أحمد بن حنبل، ووثقه ابن معين والعجلي وابن المديني وابن عمار و البزار،" انتهى. ٥

" يعنى عاصم كوسفيان في دنيا كے چار حفاظ سے جرحا شاركيا ہے اور احمد بن طبل في ان كو ثقد اور حافظ مون عاصم كوسفيان في مناز اور برار في تقد كها ہے۔ " مون كي ساتھ موسوف كيا ہے اور ان كو يكي اور ان المدين المدين اور ابن ممار اور برار في تقد كها ہے۔ " اور يمى علامہ حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد خاص ميں لكھتے ہيں:

"قال عبد الرحمن بن مهدي: كان من حفاظ أصحابه، وقال أحمد: شيخ ثقة، وقال أيضاً: من الحفاظ للحديث ثقة، وقال المروزي لأحمد: إن يحيى تكلم فيه، فعجب وقال: ثقة، وقال إسحاق بن منصور و عثمان الدارمي عن ابن معين: ثقة، وكذا قال ابن المديني وأبوزرعة والعجلي وابن عمار، وذكره ابن عمار في موازين أصحاب الحديث، وقال ابن المديني مرة: ثبت، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال البزار: ثقة، وقال أبو الشيخ: سمعت عبدان يقول: ليس في العواصم أثبت من عاصم الأحول،" انتهى ملخصاً.

"لعنی عبدالرحمٰن بن مهدی نے کہا ہے کہ عاصم احول اس کے حفاظ اصحاب سے ہے اور ان کو امام احمد نے شخ تقد اور حافظ للحدیث اور ثقد کہا ہے ور مروزی نے کہا کہ میں نے امام احمد سے کہا کہ میں

۲۸/۵) تهذیب التهذیب (۲۸/۵)

<sup>●</sup> تقريب التهذيب (ص: ٢٨٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٨٢)

عيزان الاعتدال (٢/ ٣٥٠)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ۲۱۱)

www.muhammadilibrary.com وفاع سي بخاري (الموالي الكلام المعكم في الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم في الم

ان پر کلام کیا ہے، تو انھوں نے کہا تجب ہے اور عاصم کو ثقة کہا اور ابن منین نے بروایت اسحاق بن منھور اور عثمان داری عاصم کو ثقة کہا ہوا بن مدینی اور ابو زرعہ اور عجلی اور ابن عمار نے ثقة کہا ہے، ایسا بی ان کو ابن مدینی اور ابن عدینی اور ابن عمار نے ان کو خبت بھی کہا ہے بلکہ ابن عمار نے ان کو حبوان بن اصحاب حدیث میں ذکر کیا ہے اور ابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا اور ان کو بزار نے ثقة کہا ہے اور ابوشنے نے کہا کہ میں نے عبدان سے سا کہتے تھے کہ عاصموں میں عاصم احول سے زیادہ کوئی ثقة نہیں ہے۔''

معلوم ہوا کہ عاصم احول ائمہ ثقات سے ہے، ان کی بابت میرے رسالہ "الریح العقیم" (ص: ٥٠) ہیں بھی ماحظہ کریں۔ آ کے چلئے:

**قوله**: (٦٢) عاصم بن علي بن عاصم الواسطي: روى معاوية بن صالح وغيره عن ابن معين: ليس بشيء.

"معاوید بن صالح وغیرہ نے ابن مین سے روایت کی کہ پچھنیں ہیں۔"الینا

أفتول: ابن معين سے اس روايت كى كوئى تي سند منقول نہيں، ♦ نيز خود ابن معين نے ان كى بابت يول كها ہے، حيسا كه خلاصه يس ہے: "قال ابن معين: عاصم سيد العصين" كذا في التهذيب جلد: ٥

البذا ہم بیسمجھیں کے کدابن معین کی وہ جرح بے ثبوت میں اور اگر پایئے ثبوت کو پہنچ جائے تو ہم سے جواب دیں گئے جس کو حافظ ابن حجر ہدی الساری میں لکھتے ہیں:

"وقال المروزي: قلت الأحمد: إن يحيى بن معين يقول: كل عالمهم في الدنيا ضعيف، قال: ما أعلم في عاصم بن علي إلا خيرا، كان حديثه صحيحا، "كذا في التهذيب ج: ٥. ٥ "ديعني مروزي نے كہا كه بيس نے امام احمد سے كہا كه يكي بن معين كہتے ہيں، ونيا بيس جس قدر عاصم بيس سب ضعيف ہيں، امام احمد نے كہا كه عاصم بن على واسطى بيس ميں سوائے بھلائى كے اور كى قتم كى جرح نہيں و كيتا، ان كى حديثيں ميح ميں۔"

<sup>•</sup> امام ابن معین سے بیقول حسن سند کے ساتھ مروی ہے۔ دیکھیں: الضعفاء للعقبلی (٣٣٧/٣) نیز ویکھیں: الکامل فی الضعفاء (٥/ ٢٣٤) تاریخ بغداد (٢١/ ٢٤٨) لیکن امام ابن معین رشائد "لبس بشی، " کا اطلاق قلیل الحدیث راوی پر کرویتے ہیں، البندا اگر ابن معین رشائد سے کی راوی کے متعلق "لبس بشی، " کے الفاظ مروی ہوں اور ویگر اثر سے ایسے راوی کی تویش و تعدیل مروی ہو، تو ابن معین رشائد سے مروی خورہ بالا الفاظ کو راوی کی قلت حدیث پرمحمول کیا جائے گا۔ ویکھیں: ضوابط الجرح والتعدیل (ص: ١٤٩)

الخلاصة للخزرجي (ص: ١٨٣) نير ويكسين: تاريخ بغداد (٢٤٨/١٢)

۵ هدي الساري (ص: ۲۱۲)

www.muhammadilibrary com دفاع سن بخاری کا محاری کا محاری کا کا دور الامرالمبر مر لابطال الکلام المبحد کی محاری

لیج جناب! اس سے دو باقیں ثابت ہوئیں، ایک تو عاصم بن علی پر جو جرح ہے، اس کا دفعیہ ہوا، دوسرا اس قاعدہ کلید کا غلط ہونا جس کو آپ نے نمبر (۲۱) میں ذکر کیا تھا اور آ گے نمبر (۲۳) میں آپ نے ذکر کیا ہے، پس اس 85 کوخوب یادر کھئے!اب ان کی توثیق سنے: تقریب میں ہے: "صدوق" اور خلاصہ میں ہے:

"قال أبو حاتم: صدوق، وقال ابن عدي: لم أر بحديثه بأسا، ولا أعلم له منكرا، وقال العجلي: كان من ثقات الشيوخ وأعيانهم. "•

"دیعنی عاصم بن علی صدوق ہیں، ان کو ابو حاتم نے صدوق کہا ہے اور ابن عدی نے کہا ہے میں ان کی حدیث میں کی قتم کا مضا کقہ نہیں دیکھیا ہوں اور نہ ان کی کوئی روایت مسکر جانتا ہوں اور مجل نے ان کو تقات شیوخ میں کہا ہے۔"

میزان الاعتدال میں ہے:

"كان عالما صاحب الحديث، وقال أحمد: صدوق، وقال ابن عدي: لم أر به بأسا، وهو كما قال فيه المتعنت أبو حاتم: صدوق، قلت: وكان من أئمة السنة قوالاً بالحق، احتج به البخاري، "انتهى ملخصاً. ◘

"دلینی عاصم بن علی عالم صاحب حدیث ہے، ان کواحمہ نے صدوتی اور ابن عدی نے لا باس به اور الوحاتم نے صدوق کہا ہے، (اب امام ذہبی اصلی فیصلہ کرتے ہیں کہ) میں کہتا ہوں کہ عاصم ائمہ حدیث سے ہے، حق کہنے والا ہے، امام بخاری نے اس سے جمت پکڑی ہے، 'بس امام بخاری کے نزد کیا سے قابل جمت ہے۔ بدی الساری میں ہے:
بدی الساری میں ہے:

" وقال العجلي: كان ثقة، ووثقه ابن سعد، وقال ابن عدي: لم أر بحديثه بأسا". <sup>®</sup> "ليتي ان كوعلى نے ثقة اور ابن سعد نے ثقة اور ابن عدى نے لا بأس به كہا ہے۔"

ال سيم مفصل حافظ ابن حجر تهذيب المتهذيب جلد ينجم مين لكصة بين:

" قال الميموني عن أحمد: صحيح الحديث، وكان إن شاء الله صدوقا، وقال أبو داود عن أحمد: حديثه حديث مقارب حديث أهل الصدق، وقال المروزي: قلت لأحمد إن ابن معين قال: كل عاصم في الدنيا ضعيف، قال: ما أعلم من عاصم بن علي إلا خيرا، كان حديثه صحيحا، وقال أبو عبد الله الجعفي الكوفي: سمعت يحيى بن معين يقول:

 <sup>◘</sup> تقريب التهذيب (ص: ٢٨٦) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٨٣)

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ٣٥٥)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ۲۱۲)

وفاع مح بخارى حوالي الكلام المعكم المحكم المعكم الم

عاصم بن علي سيد من سادات المسلمين، وقال أبوحاتم: صدوق، وقال ابن عدي: لم أربحديثه بأساً، قلت: ووثقه ابن سعد وابن قانع، وقال العجلي: وكان ثقة في الحديث انتهى ملخصاً. •

'دیعنی عاصم بن علی کو احمد نے بروایت میمونی صحیح الحدیث اور صدوق کہا ہے اور احمد نے بروایت ابوداود ان کی حدیث کو اہل صدق کی حدیث کے مقارب کہا ہے اور مروزی نے کہا کہ میں نے امام احمد سے بوچھا کہ یجی نے کہا ہے دنیا میں جتنے عاصم ہیں، سب ضعیف ہیں، تو امام احمد نے کہا میں نہیں جانتا ہوں عاصم بن علی میں مگر بھلائی کو اور ان کی حدیث صحیح ہے اور عبداللہ بھلی نے کہا میں نے ابن معین کو سنا کہتے ہے، عاصم بن علی سادات مسلمین سے سید ہے، اور ان کو ابو حاتم نے صدوق اور ابن عدی نے لا باس به کہا ہے اور ابن سعد نے تقد اور ابن قابع نے تقد اور ابن قابع نے ان کو تقد فی الحدیث کہا ہے۔''

معلوم ہوا کہ بیہ عاصم بھی تقد ہے۔ آھے چلئے:

قوله: (٦٣) عاصم بن أبي النجوية: قال يحيى القطان: ما وجدت رجلا اسمه عاصم الا وجدته ردي، الحفظ، وقال الدارقطني في حفظ عاصم شي، وقال ابن خراش: في حديثه نكرة، وقال ابن سعد: ثقة إلا أنه كثير النجالاً في حديثه، وقال أبوحاتم: ليس محله أن يقال: ثقة ".

'' یکی قطان نے کہا کہ نہیں پایا ہم نے کسی کو کہ اس کا نام عاصم ہو گر کی پایا ہم نے اس کو خراب حافظہ والا اور دار قطنی نے کہا کہ ان کی حدیث میں اور ارتطنی نے کہا کہ ان کی حدیث میں نقصان ہے اور ابن خراش کے کہا کہ ان کی حدیث میں اور ابو حاتم نقصان ہے اور ابن سعد نے کہا کہ یہ ثقہ ہیں، لیکن اپنی حدیثوں میں بہت غلطی کرتے ہیں اور ابو حاتم نے کہا کہ ان کو ثقہ کہا جائے۔'' ایسنا

أفتول: كيا خوب! جب بياس قابل نبيل كمان كو ثقه كها جائے، تو ابن سعد نے ان كو كيول ثقه كهد ديا؟ جس كو خود آپ نقل كيا ہے، ہاں معلوم ہوا كمان تمام جرحوں ميں اصل وہى ہے، جو يكيٰ قطان نے كہا ہے، جس كانام عاصم ہے، وہ خراب حافظہ والا ہے، كيكن اس قاعدہ كليه كا غلط ہونا، سابق كے دونمبروں ميں ظاہر ہو چكا ہے، ليس سارى جرحيں خود مجروح ہوگئيں اور اگر نہ بھى ہوں تو چنداں حرج نہيں ہے، كيونكه امام بخارى نے ان سے جو روايت كى ہے، وہ مقرون بغيرہ ہے، ملاحظہ ہو: تقريب وهدى السارى €

<sup>€</sup> تهذيب التهذيب (٥/٤٤)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ۲۱۱) تقريب التهذيب (ص: ۲۸۰)

وناع مج بخارى (فاع مج بخارى) ( 521 ) ( الأمر المبدو لإبطال الكلام المعكم )

اگر بیمیسرنه آئیں تو میزان الاعتدال ،ی میں دکھ لیں: "قلت: خرج له الشیخان لکن مقرونا بغیره، لا أصلا وانفراداً".

''لیعنی امام بخاری وامام سلم دونوں نے اپنی صحیح میں ان سے تخر تئج کی ہے، کیکن مقرون بغیرہ نہ ابطور اصل

وانفراد کے ۔''

معلوم ہوا کہ امام بخاری نے ان کے ساتھ تفرونہیں کیا ہے، ایا ہی تہذیب جلد پنجم میں ہے:

" أخرج له الشيخان مقرونا بغيره " لين صحيين مين ان كي روايت مقرون بغيره ب\_

آپ کا اعتراض اس وقت وارد ہوتا، جب شیخین کا ان کے ساتھ منفرد ہونا پایا جاتا، اس لئے جب منفر دنہیں، تو ۔

کوئی اعتراض واردنہیں ہوتا۔

ہاں! اب اس کو ملاحظہ فرما کی کہ بیراس قابل ہیں کہ ان کو ثقہ کہا جائے یانہیں؟ علاوہ اس کے کہ تقریب میں ان کی بابت "صدوق حجة" لکھا ہے مطلاحہ میں ہے:

وثقه أحمد وأحمد العجلي ويعقوب سفيان وأبو زرعة ." 🏵

''لینی ان کوامام احمد اور احمر عجل اور بیقوب بن هیان اور ابوز رعداتنے لوگوں نے ثقہ کہا ہے۔''

میزان الاعتدال میں ہے:

"صدوق، قال أبوحاتم: محله الصدق، قلت: هو حسن الحديث، وقال أحمد وأبو زرعة: ثقة، وقال أحمد بن حنبل: وكان ثقة، وقال ابن سعد ثقة ". •

. ثقه اورامام احمر نے ثقه اور ابن سعد نے ثقه کہا ہے۔

ہری الساری میں ہے:

"قال أحمد بن حنبل: كان رجلا صالحاً، وقال يعقوب بن سفيان: هو تقة، وقال أبو حاتم: محله الصدق ". 8

"دييني امام احمد نے ان كوصالح اور ابوحاتم نے صدوق اور يعقوب نے ثقة كہا ہے۔"

• ميزان الاعتدال (٢/ ٣٥٧)

و تهذیب التهذیب (٥/ ٢٥)

8 الخلاصة للخزرجي (ص: ١٨٢)

• ميزان الاعتدال (٢/ ٢٥٧)

🛭 هدي الساري (ص: ۲۱۱)

www.muhammadilibrary.com

(ماع سي بخاري (علي المحكم عناري (علي المحكم ا

تهذيب التهذيب جلد فامس ميس ب:

"قال ابن سعد: كان ثقة، وقال عبدالله بن أحمد عن أبيه: كان رجلاً صالحاً، وكان خيرا ثقة، وقال ابن معين: لا بأس به، وقال العجلي: كان صاحب سنة وقراءة، وكان ثقة، وقال يعقوب بن سفيان: وهو ثقة، وقال ابن أبي حاتم عن أبيه: صالح، قال: وسألت أبا زرعة عنه فقال: ثقة، قال: وذكره أبي فقال: محله عندي محل الصدق، وقال النسائي: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن شاهين في الثقات، وقال ابن معين: ثقة لا بأس به انتهى ملخصاً.

''لین ان کو ابن سعد نے تقد اور عبداللہ نے بروایت اپنے باپ احمد ان کو رجل صالح اور نیک تقد اور ابن معین نے لا باس به ( ثقد ) اور عجل نے ان کو صاحب حدیث اور قراءت اور ثقد اور لیقوب بن سفیان نے ان کو ثقد اور ابو حاتم کے بیٹے نے بروایت اپنے باپ کے ان کو صالح اور ان کا محل صدق پر ہونا اور بروایت ابوزرعد ان کو ثقد اور ان کا کر صدق پر ہونا اور بروایت ابوزرعد ان کو ثقد اور نسائی کے لا باس به اور ابن حبان نے ثقات میں اور ابن شاہین ہے گا

لیج جناب! و کیھے کس فدر لوگوں نے ان کی توثیق ہے اور ان کو ثقہ کہا ہے؟ معلوم ہوا کہ بیاس قابل ہیں کہ ان کو ثقہ کہا جائے۔ گئے ا

قوله: (٦٤) عباد بن راشد: قال النسائي: ليس بالقوي!

"نسائی نے کہا کہ توی نہیں ہیں۔"ایسا

افتول: مصفین کے نزدیک جماعت کیرہ کی تویش کے مقابلہ میں تنہا نمائی کی یہ جرح غیر مسموع ہے، علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے جو روایت لی ہے، وہ یونس کی متابعت کے ساتھ ہے۔ البخاری مقرون بغیرہ ہوئی، خود علامہ ذہبی نے میزان میں لکھ دیا ہے: "اُخر ج له البخاری مقرونا بغیرہ " اور تہذیب جلد پنجم میں ہے: "روی له البخاری مقرون روایت کی ہے۔"
"روی له البخاری مقرونا بغیرہ ". ودیعنی امام بخاری نے ان سے مقرون روایت کی ہے۔"

۵ تهذیب التهذیب (۵/ ۳۵)

<sup>●</sup> عاصم بن أبي النجود كي بارك بين راج تول بيب كدوه صديث بين صدوق صن الحديث اور قرأت بين جحت اور ثقة بين ـ ويكوين: تقريب النهذيب (ص: ٢٨٥)

الساري (ص: ۲۱٤) نيز ويكمين: صحيح البخاري، برقم (٤٢٥٥، ٤٨٣٧)

<sup>€</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ٣٦٥)

۵ تهذیب التهذیب (۵/۸۰)

www.muhammadilibrary.com

(الأمراليور لإبطال الكلام المعكم عنارل 523 \$ 523 كال من المعرك الأمراليور لإبطال الكلام المعكم كالمناطقة المعكم كالمناطقة المعكم كالمناطقة المعكم كالمناطقة المناطقة المناطقة

اس حالت میں راوی کے مجروح ہونے سے چندال حرج نہیں ہوتا، جس کی بحث بارہا گزر چکی، البذا اب ان کے متعلق زیادہ تحریفنول ہے، ہال گئے ہاتھ ان کی توثیق آپ کو بنا دول، سنے! تقریب میں ہے: "صدوق من السابعة" اور خلاصہ میں ہے: "قال أحمد: ثقة صدوق، وقال ابن معین: صالح "

ميزان الاعتدال ميس ب: "صدوق، وقال أبو حاتم: صالح الحديث، وقال أحمد: ثقة صالح. " ♥ « بعنى عباد صدوق بين، ان كواحمد في تقد صدوق صالح اور يجلى في صالح اور ابوحاتم في صالح الحديث كما هي- "

م کی الساری میں ہے: "وثقه العجلي وأحمد بن حنبل، وقال أبوحاتم: صالح". 🍮 " بینی ان کو عجلی اور احمد نے ثقد اور ابوحاتم نے صالح الحدیث کہا ہے۔"

حافظ ابن جمر تهذيب التهذيب جلد خامس ميس لكصة بين:

"قال الجوزجاني عن أحمد؛ بمخ ثقة صدوق صالح، وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: عباد بن راشد أثبت حديثا، وقال الدوري عن ابن معين: حديثه يكتب، وقال أبوحاتم: صالح الحديث، قلت: وقال العجلي وأبوكر البزار: ثقة، وقال الساجي: صدوق، وقال فيه أحمد: ثقة، وقال الأزدى: وكان صدوقا.

''لینی احمد نے عباد کو بروایت جوز جانی شخ تقه صدوق صالح اور عبداللہ نے بروایت اپنے باپ احمد کے ان کو اثبت فی الحدیث اور دوری نے بروایت کچی ان کی حدیث کو قائل آبابت اورا بوحاتم نے صالح الحدیث اور مجلی اور بزار نے ثقة اور ساجی نے صدوق اور احمد نے ثقة اور اُزدی نے ان کی بدوق کہا ہے۔''

غرض ان کی ثقابت بھی ثابت ہے۔ 🔊 آ مے چلئے:

قوله: (٦٥) عباد بن يعقوب الأسدي الرواجني الكوفي: من غلاة الشيعة ورؤوس البدع، وروى عبدان الأهوازي عن الثقة: أن عباد بن يعقوب كان يشتم السلف، وقال

- تقريب التهذيب (ص: ٢٩٠) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٨٦)
  - 🛭 ميزان الاعتدال (٢/ ٣٦٥)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ۲۱۲)
  - ۵ تهذیب التهذیب (۵۰/۸)
- اس بات کی تقریح کئی بارگزر چکی ہے کہ " لیس بالقوی" شدید جرح نہیں ہے، بلکداس سے راوی کے ثقابت میں درجہ علیا کی نفی بوتی ہے، اس الحدیث رہتا ہے، اس لئے، بوتی ہے، اصلاً درجہ عدالت اور ضبط کی نفی نہیں ہوتی، البذا ان الفاظ کے بعد بھی راوی صدوق حسن الحدیث رہتا ہے، اس لئے، جیسا کہ پہلے گزر چکا ہے، ایک راوی پر امام نسائی "لیس بالقوی " کا لفظ بول کراس پر " لا باس به" کا لفظ بھی بول و یہے ہیں۔ خدکورہ بالا راوی پر بھی امام این معین دلات سے دونوں الفاظ " صالح ولیس بالقوی " مروی ہیں۔ (تھذیب النهذیب انتهذیب: ٥/ ٨٠)

رفاع سيح بزاري ك 524 ك 30 الأمر المبيرمر لإبطال الكلامر المعكم ك

صالح جزرة: كان عباد بن يعقوب يشتم عثمان، وسمعته يقول: الله أعدل من أن يدخل طلحة والزبير الجنة، قاتلا عليا بعد أن بايعاه .

" بیسخت شیعہ اور بدعوں کے سردار سے اور عبدان اجوازی نے نقہ سے روایت کی ہے کہ تحقیق عباد بن ایعقوب متقد مین کو گائی دیتے سے اور کہا صالح جزرہ نے کہ عباد بن ایعقوب حضرت عثان دی اللہ کو گائی دیتے سے اور سنا میں نے ان کو کہتے سے کہ اللہ زیادہ انصاف ور ہے، اس سے کہ طلحہ اور زبیر کو جنت میں داخل کرے، ان دونوں نے ملی کو قبل کیا اس کے بعد کہ ان دونوں نے ان سے بیعت کی ۔ " ایسنا

أهنو ل: آپ نے میزان الاعتدال ہے اتن ساری عبارت تو نقل کردی، لیکن ذہبی نے آ گے جو فیصلہ کیا ہے، اس کو ہضم کر گئے، چنانچہ وہ لکھتے ہیں:" لکنه صادی فی المحدیث " لیمنی عباد چاہے جو ہول لیکن صدیث میں میصادق ہیں، البندا ان کی روایت میں کوئی حرج نہیں۔ علاوہ پریں امام بخاری نے ان سے جو روایت کی ہے، وہ مقرون ہے، لیمنی ان کے ساتھ انفراد نہیں کیا ہے، چنانچہ خود آئی میزان میں ہے: "وعنه البخاری مقرونا بغیرہ " اور ہدی الساری میں ہے: "وعنه البخاری حدیثا واحدا مقرونا " اور تہذیب جاری میں ہے: "وعنه البخاری حدیثا واحدا مقرونا "

ان سب عبارات کا خلاصہ یہ ہے کہ سیح بخاری کی ان سے ایک ہی روایت ہے، وہ بھی مقرون نہ کہ منفرد، اور سے اور معلوم ہو چکا ہے کہ جو روایتی مقتر ن ہوتی ہیں، ان سے داویوں میں اگر کسی قتم کی جرح ہوتو حرج نہیں ہوتا، اس لیے کہ وہ بطور متابعت کے ہوتی ہیں اور متابعت کی بابت عنی حنی کا قول نہر (۲۲) ثابت کے بیان میں گزر چکا ہے، اور چونکہ حدیث میں یہ صادق ہیں، ای بناء پر مندرجہ ذیل اصحاب نے ان کی تو تی بھی کی ہے۔

چنانچ تقریب میں ہے: "صدوق "اور خلاصہ میں ہے: "وثقه أبو حاتم وابل خزيمة "6

ميزان مي ہے: " قال أبوحاتم: شيخ ثقة، وقال الدارقطني: صدوق، وقال ابن خزيمة: حدثنا الثقة، " (أي عباد) <sup>6</sup>

'' خلاصدان کا بیہ ہوا کہ عباد صدوق ہے، ان کو دار قطنی نے صدوق اور ابو حاتم نے شخ ثقه اور ابن خزیمہ نے ان کو تقد اور ابن خزیمہ نے ان کو تقد کیا ہے۔''

ہری الساری میں ہے: ''إنه كان صدوقا، وثقه أبو حاتم، وقال الحاكم: كان ابن خزيمة إذا حدث عنه 🛚

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ٢٧٩)

<sup>🛭</sup> مصدر سابق

هدي الساري (ص: ۱۲٤) نيز ويكين : صحيح البخاري، برقم (١٠٠٤، ٧٠٩٦)

٥ تهذيب التهذيب (٥/٥٥)

تقريب التهذيب (ص: ۲۹۱) الخلاصة للخزرجي (ص: ۱۸۷)

<sup>6</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ٣٧٩)

يقول: حدثنا الثقة"

تهذيب التهذيب جلد فامس ميس ي:

" قال أبو حاتم: شيخ ثقة، وقال الحاكم: كان ابن خزيمة يقول: حدثنا الثقة، وقال الدارقطني: صدوق" €

در لینی بیرعباد صدوق بین، ان کو دار قطنی نے صدوق اور ابو حاتم نے شخ افتہ کہا ہے اور حاکم نے کہا کہ این خزیمہ

جبان سے مدیث بیان کرتے تو کہتے کہ مدیث بیان کی ہم کوثقدنے (لینی عبادنے)۔"

پس اس بناء پر ان سے امام بخاری نے بھی روایت کی ، وہ بھی صرف ایک اور صرف مقتر ن! 🏵

آ مے چلتے:

فنوله: (٦٦) عبد الله بن دينار: ذكره العقيلي في الضعفاء.

" ذكر كيا ان كاعقبل نے ضعفاء يں -" ايضا

أفتول: اس كا جواب تو علامه ذايل في المراج در ديا ب:

فلا يلتفت إلى فعل العقيلي. (ميزان) في حقيلي كا يفل قابل التفات ليس بـ

پس عبداللد بن دینار پر سے جرح بھی ساقط ہے، تعجب ہے کہ تقد روات پر شاذ جرحوں سے عوام اس کو مجروح سجھنے گلتے ہیں، میرے خیال میں بدان کی قلت علمی کی بین دلیل ہے، عبداللد بن دینارروات ثقات سے ہے، تقریب

مي ب: " ثقة من الرابعة "اورخلاصه مين ب: "وثقه أبوحاتم " اورميزال من ب:

"أحد الأثمة الأثبات، وثقه أحمد ويحيى وأبوحاتم." <sup>•</sup>

''لین بیائمدا ثبات و نقات سے ہے، اس کو احمد اور یکی اور ابوحاتم نے ثقتہ کہا ہے۔''

حافظ ابن مجر تهذيب التهذيب جلد ينجم ميل لكصة بين:

- 🛭 هدي الساري (ص: ٤١٢)
- 🛭 تهذیب التهذیب (۵/۹۵)
- عباد بن یعقوب ایک عالی شیعدراوی تھا، کیکن روایت حدیث میں صدوق حسن الحدیث تھا، ای لئے ائم محدثین نے اس کے غلو اور تشیع کے باوجود اس سے روایت لی ہے، بلکہ امام این خزیمہ وطلقہ جب ان سے روایت بیان کرتے، کہا کرتے تھے: "حدثنا الثقة فی روایته، المتهم فی دینه عباد بن بعقوب " کیکن اس کی تقریح کی بارگزر چکی ہے کہ اگر برعتی راوی اپنی بدعت ک تائید میں کوئی مشکر روایت بیان نہ کرے، تو اس سے روایت لینے میں کوئی حرج نہیں۔
  - 🛭 ميزان الاعتدال (٢/ ٤١٧)
  - ميزان الاعتدال (٢/ ١٧) تقريب التهذيب (ص: ٣٠٦) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٩٦)

www.muhammadilibrary.com

(قاع تنج بخاري 526 \$ 526 الأخرالمبوم لإبطال الكلام المعكم \$ 526

"قال صالح بن أحمد عن أبيه: ثقة مستقيم الحديث، وقال ابن معين وأبوزرعة وأبو حاتم ومحمد بن سعد والنسائي: ثقة، زاد ابن سعد: كثير الحديث، وقال العجلي: ثقة، وقال الليث عن ربيعة: حدثني عبد الله بن دينار وكان من صالحي التابعين صدوقا، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهى ملخصاً.

'دیعنی احمد نے بروایت صالح عبدالله بن دینار کو ثقه منتقیم الحدیث اور ابن معین اور ابوزر صاور ابو حاتم اور محمد بن سعد اور نسائی نے ثقد اور ابن سعد نے کثیر الحدیث اور عجلی نے ثقد اور رہید نے بروایت لیث عبداللہ کو صالح اور صدوق اور ابن حبان نے ثقات میں کہا ہے۔''

معلوم ہوا کہ عبداللہ بن دینار تقد ہے۔ 🗗 آ کے چلنے:

فوله: ( ٦٧) عبد الله بن ذكوان أبو الزناد: قال ربيعة: ليس بثقة ولامرضي. " "ربعه نے كهاكه به تقداور مقبول تيم بس-" ايضاً

افتول: رہیدی یہ جرح بھی غیر مسمول اور نامتبول ہے، افسوں کہ آپ کو سیح بخاری سے اس قدر عداوت ہے کہ اس کے وہ روات جن پر شاذو نادر کسی ایک نے سی وجہ کے بغیر جرح کر دی اور ناقدین نے اس کا دفعیہ کر دیا، آپ اس جرح کو فقط نقل کر دیتے ہیں، حالاتکہ وہ جرح حقیقت میں مدفوع ہوتی ہے اور اس کے آگے اس کا جواب ہوتا ہے، آپ اس کو پوشیدہ رہنے دیتے ہیں، رہید کی اس جرح کے تعلق علامہ ذہبی نے آگے صاف لکھ دیا ہے:

"قلت: لا يسمع قول ربيعة فيه، فإنه كان بينهما عداوة ظاهر".

''لین چونکه ربید،عبدالله بن ذکوان سے عداوت رکھتے تھے، اس لیے انھوں نے ایبا کہہ دیا ہے، لہذا ربید کا بیقول عبدالله بن ذکوان کے بارے میں نہیں سنا جائے گا۔''

ايها بى حافظ ابن حجر بدى السارى ميس لكصة بين:

"قلت: لم يلتفت إلى ربيعة في ذلك، للعداوة التي كانت بينهما، بل وثقوه ".

● تهذیب التهذیب (٥/ ۱۷۷)

☑ حافظ وتهي والشن تمكوره بالا راوى پر امام عقبلى كا اعتراض اور اس كا جواب و كركرتے ہوئ فرماتے بين: "انفر د بحديث الولاء، ففذ كره لذلك العقيلي في الضعفاء، وقال: في رواية المشايخ اضطراب، ثم ساق له حديثين مضطربي الإسناد، وإنما الاضطراب من غيره، فلا يلتفت إلى فعل العقيلي، فإن عبد الله حجة بالإجماع، وثقه أحمد و يحيى وأبو حاتم " (ميزان الاعتدال: ٢/ ١٧)

🛭 ميزان الاعتدال (٢/ ١٨٪)

🗗 هدي الساري (ص: ٤١٣)

رفاع مج بخارى (ما ع مج بخارى) ( 527 ) ( الأمر العبوم لإبطال الكلام العمكم )

عبدالله بن ذكوان كوتمام لوگول نے ثقه كہاہے۔"

چنانچ میں ان تمام لوگوں کے اقوال نقل کرتا ہوں، تقریب میں ہے: " ثقة فقیه من الخامسة" اور خلاصه میں ہے: " کان أحد الأئمة، قال أحمد: ثقة أمير المؤمنين، وقال أبو حاتم: ثقة فقیه صاحب سنة ". 6

" كان احد الاتمه، قال احمد: بقه امير المؤمنين، وقال أبو حاتم: بقة فقيه صاحب سنة ". "
" كان احد الاتمه، قال احمد في تقد امير المؤمنين في الحديث اور البوعاتم في تقد فقيه صاحب مديث كما بياً "
مديث كما بياً "

#### ميزان الاعتدال ميس ب:

"قال ابن معين وغيره: ثقة حجة، وروى حرب عن أحمد بن حنبل قال: كان سفيان يسمي أبا الزناد أمير المؤمنين في الحديث، وقال أبو حاتم: ثقة فقيه حجة صاحب سنة "انتهى. في الزناد أمير المؤمنين في التي الزياد والرائد والمير المؤمنين في الوالوعاتم في تقد فقيه جت صاحب حديث كما بين ادر الوعاتم في تقد فقيه جت صاحب حديث كما بين

#### ہدی الساری میں ہے:

" أحد الأئمة الأثبات الفقهاء، وثقه الناس، وكال سفيان الثوري يسميه أمير المومنين، واحتج به الجماعة، "انتهى.

'' یعنی بیابوالزناد ائم اثبات فقها سے ہیں، ان کوتمام لوگوں نے ثقد کہا ہے اور سفیان توری نے ان کا نام امیر المونین فی الحدیث رکھا تھا اور ان سے کل جماعت نے جمت پکڑی ہے۔

#### تهذيب التهذيب جلد فامس مي ب:

"قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: ثقة، وقال حرب عن أحمد: كان سفيان يسميه أمير المؤمنين، وقال ابن أبي مريم عن ابن معين: ثقة حجة، وقال العجلي: مدني تابعي ثقة، وقال أبو حاتم: ثقة فقيه صالح الحديث صاحب سنة، وقال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث فصيحا بصيرا بالعربية عالماً عاقلا، قلت: وقال النسائي والعجلي والساجي وأبو جعفر الطبري: كان ثقة، وقال ابن حبان في الثقات،" انتهى ملخصاً.

تقريب التهذيب (ص: ٣٠٢) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٩٦)

ميزان الاعتدال (٢/ ١٨٤)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤١٣)

<sup>🛭</sup> تهذيب التهذيب (٥/ ١٧٩)

دویعنی احمد نے بروایت عبدالله ابو الزناد کو تقد اور احمد نے بروایت حرب سفیان کا ان کو امیر الموثین فی الحدیث کہنا اور ابن معین نے بروایت ابن ابی مریم ان کو تقد جبت اور عجل نے تقد اور ابو حاتم نے تقد فقیہد صالح الحدیث صاحب سنت اور ابن سعد نے تقد ، کیثر الحدیث، فصیح بالعربیة ، عالم ، عاقل اور نسائی اور عجل اور

د مکھئے! کتنے اوگوں نے ان کی توثیق کی ہے۔ 🇨 آ مے چلے:

ساجی اور ابوجعفری الطمری نے ثقہ اور ابن حیان نے ثقات میں کہا ہے۔''

**قوله**: (٦٨) عبد الله بن سعيد بن أبي هند أبوبكر المدني: قال أبوحاتم: ضعيف الحديث.

"ابوحاتم نے کہا کہ ضعیف الحدیث جیں۔" ایضا

أهتول: يه جرح بهى اى قبيل سے ب، كونكه صرف الوحاتم اس جرح ميں تنها جي، لبذا به از تتم شاذ ب، جو جماعت كثيره كى توثيق كے مقابل بين نامسوع ب، عبدالله بن سعيدا ليے خض بين كه ان كوامام احمد "تقة نقة" كها كرتے عقد • اور بھى بہت سے لوگوں نے ابن كى توثيق كى ہے۔ علاوہ برين تقريب ميں ہے: "صدوق" خلاصہ ميں ہے: "وثقه أحمد و يحيىٰ، وقال القطان: صالح " مطلب به كونقه أحمد و يحيیٰ، وقال القطان: صالح " مطلب به كہ عبدالله بن سعيد صدوق بين، ان كوامام احمد و ابن معنى وابوداود نے تقد اور يحيٰ قطان نے صالح الحديث كها ہے۔ موكل المارى ميں ہے:

ن السارق مي*ل ہے*: .

" وثقه أحمد وابن معين وأبوداود والعجلي ويعقرب بن سفيان وعلي بن المديني وآخرون، وقال أبو بكر بن خلاد: سألت يحيى القطان عنه، فقال: كان صالحاً، واحتج به الجماعة ". •

' دبینی ان کو امام احمد اور ابن معین اور ابوداود اور عجلی اور بعقوب بن سفیان وابن المدینی اور دیگر نے ثقه کہا ہے اور ابوبکر بن ظاد نے کہا کہ میں نے ان کی بابت یجی قطان سے بوجھا، تو انھول نے ان کو صالح الحدیث کہا اور کل جماعت نے ان سے جمت پکڑی ہے۔''

عبداللد بن ذكوان پر ربید كی طرف سے جرح كا سبب معاصراند چشك اور باجمی عداوت تھا، اى ليے ائمه محدثين نے اسے قابل التقات نمين گروانا، كيونكه جس جرح كا سبب عداوت و اختلاف بوء اس كی كوئی حثيث نمين بوقی، مافظ ذہمی براحت فرماتے ہيں: "كثير من كلام الأقران بعضهم في بعض بنبغي أن يطوئ ولا يروئ، ويطرح ولا يجعل طعنا، ويعامل الرجل بالعدل والفسط " (ذكر أسما، من تكلم فيه وهو موثق: ٢٤) مزير تفصيل كے ليے ويكھيں: الموقظة للذهبي (ص: ٥٠) لمان الميزان (١/ ١٦) ضوابط الجرح والتعديل (ص: ٥٠)

- 🛭 تهذیب التهذیب (۲/ ۲۵۹)
- ◘ ميزان الاعتدال (٢/ ٢٩) تقريب التهذيب (ص: ٣٠٦) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٩٩)
  - ۵ هدي الساري (ص: ۱۳ ٤)

وفاع سيح بخارى (529 ) (الأمر المبدر و الإبطال الكلام المحكم (

تهذيب التهذيب جلديجم مين ع:

"قال أبو طالب عن أحمد: ثقة ثقة، وقال الدوري عن ابن معين: ثقة، وقال الآجري عن أبي داود: ثقة، وقال النسائي: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث، وقال العجلي ويعقوب وسفيان: مدني ثقة، وقال ابن خلفون: وثقه ابن المديني وابن البرقي "انتهى ملخصاً. •

دولین احمد نے بروایت ابوطالب ان کو ثقة ثقة (دوبار) اور یجی نے بروایت دوری ثقة اور ابو داود نے بروایت آجری ثقة اور نیا باس به اور ابن حبان نے ثقات میں اور ابن سعد نے ثقة کشر الحدیث اور مجلی اور ایتقوب اور سفیان نے ثقة اور ابن مدین وابن البرتی نے بروایت ابن ظفون ثقة کہا ہے۔'' غرض بیا بہت ثقة ہیں۔ ﷺ آ گے چلئے:

قوله: (٦٩) عبد الله بن صالح بن محمد بن محمد بن مسلم الجهني: قال صالح جزرة:
کان ابن معین یوثقه، وهو عندی کذب فی الحدیث، وقال النسائی: لیس بثقة.

'' صالح جزرہ نے کہا کہ ابن معین ان پر ولا آق کرتے تھے اور حالائکہ وہ میرے نزدیک حدیث میں جھوٹ بولتے ہیں اور نسائی نے کہا کہ تقدنہیں ہیں۔''ایشنا

ا فقول: یکی بن معین ناقدین کے امام ہیں، پس جس راوی کی بیروشی کریں، وہ ثقد ہی سمجھا جائے گا اور اس پر جس قدر جرحیں ہوں گی، وہ مجروح خیال کی جا کیں گی، بحد اللہ اس کا آپ کو بھی اقرار ہے کہ ابن معین عبداللہ بن صالح کی توثیق کرتے تھے، اب سنے اس کی وجہ کہ صالح جزرہ اور نسائی نے بھی پر کیوں جرح کی ہے؟ عبداللہ بن صالح اپنے اوا خرعر میں مختلط ہوگئے تھے، ان کی پہلے کی سب حدیثیں منتقیم اور قابل آبول ہیں، پس امام بخاری نے ان سے جوروایت کی ہے، وہ اختلاط کے قبل ہیں، ان سب امور کو حافظ ابن حجر نے کس خوبی سے ہدی الساری میں کھا ہے، جہاں ان کی بابت تمام ائمہ کے اقوال نقل کیے ہیں:

" قلت: ظاهر كلام هؤلاء الأئمة أن حديثه في الأول كان مستقيما، ثم طرأ عليه فيه تخليط، فمقتضى ذلك أن ما يجيء من روايته عن أهل الحذق كيحي بن معين والبخاري

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۵/۲۱۰)

الا راوی پر جرح کرنے میں امام ابو جاتم دلات منفرد ہے، درآ س حالید دیگر محدثین نے ان کی توثیق کی ہے، امام ابو جاتم کا شار ائمہ محدثین کے متفدد طبقہ میں ہوتا ہے ، جو کسی راوی کی بعض افطاء پر اس کی تضعیف کر دیتے ہیں، اس لئے ایسے امام کی تضعیف کے مقابلہ میں دیگر معتدل ائمہ محدثین سفیان ثوری، اجم، بخاری، ابن عدی وغیرہ کے اقوال کو ترجیح دی جائے گی، ویکھیں: ذکر من بعتمد قولہ فی المجرح والتعدیل (ص: ۱۷۲) فیکورہ بالا راوی برہمی امام ابو جاتم کی جرح از تسم تشدد ہے، جو دیگر ائمہ محدثین کے اقوال کی روثنی میں مرجوح ہے۔

وفاع من بخارى (فاع من بخارى) (فاع من

وأبي زرعة وأبي حاتم فهو من صحيح حديثه، "انتهى . • 
دنين ان كى بابت تمام ائمه كا ظاهر كلام بيهوا كرعبدالله جنى كى حديث ان كے اوائل عمر ميں متنقيم تھى،

پر اواخر عمر میں ان پر تخلیط طاری ہوئی، پس جو روایت ان کی حاذق (دانا) لوگوں سے آئے گی، جیسے کیجیٰ سے معلم معلم میں میں میں میں معلم میں ان اس مصحوم میں ان کی حادث (دانا) کوگوں سے آئے گی، جیسے کیجیٰ

بن معین وامام بخاری وابوزرعه وابوحاتم وه ان کی میچ حدیث ہے ہوگ۔'' پر

د کھے جناب! یکی بن معین کی توثیق تو آپ ہی نے نقل کر دی اور امام بخاری کا ان سے روایت کرنا آپ کو معلوم ہی ہے، پس ٹابت ہوگیا کہ امام بخاری نے ان سے جو روایت کی ہے، وہ قبل از اختلاط ہے اور وہ مدیث محکم ہے، لہذا اب کوئی جرح نہیں رہی۔ ہاں ابھی آپ اور بھی ان کی صداقت اور ثقابت قبل از اختلاط سننا چاہتے ہیں، تو سنے! تقریب میں ہے: "صدوق" اور خلاصہ میں ہے:

"قال ابن عدي: هو علمي مستقيم الحديث، وقال أبو زرعة: حسن الحديث". •

"لين يه صدوق مين، ابن عدى في ان كومتقيم الحديث اور ابوزرعه في حسن الحديث كها ہے-"

اور میزان میں ہے:

"قال عبد الملك بن شعيب بن الليث: رهة مأمون، سمع من جدي حديثه، وقال أبو حاتم: هو صدوق أمين، وقال أبوزرعة: وكان جين الحديث، وقال ابن حبان: كان في نفسه صدوقا، وقال ابن عدي: هو عندي مستقيم الحديث ". •

'دلینی عبدالملک نے ان کو ثقد مامون کہا ہے اور کہا ہے کہ انھوں نے بیرے دادالیت سے حدیث نی ہے اور ابو حاتم نے کہا کہ وہ صدوق امین ہیں اور ابو زرعہ نے کہا کہ وہ حسن الحدیث ہیں اور ابن حبان نے کہا کہ وہ فی نفسہ صدوق ہیں ادر ابن عدی نے کہا کہ وہ متقیم الحدیث ہیں۔''

مدی الساری میں ہے:

"وقد وثقه عبد الملك بن شعيب بن الليث فيما حكاه أبوحاتم، قال: سمعته يقول: أبو صالح ثقة مأمون، وقال سعيد بن عمرو البرذعي: قلت لأبي زرعة: أبو صالح كاتب الليث؟ فقال: حسن الحديث، وقال ابن حبان: كان صدوقا في نفسه، وقال ابن عدي:

كان مستقيم الحديث ، "انتهى ملخصاً. ٥

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤١٤)

❷ تقريب التهذيب (ص: ٣٠٨) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٠١٩

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ٤٤٠)

۵ هدي الساري (۱۳)

وَمَا عَ يَكُمُ بُوْارِي ﴿ 531 ﴾ [53] الأمو المبورد لإبطال الكلام المعكد ﴾

"ديعنى ان كوعبدالملك في ثقد كها ب، جيها كدابو حاتم في بيان كيا ب كديس في ان كوسنا كتب تقد كه ابو صالح كى ابو صالح كى ابو صالح كى بابت دريافت كيا، تو انهول في حسن الحديث كها اور ابن حبان في ان كوصدوق اور ابن عدى في منتقيم الحديث كها اور ابن حبان في ان كوصدوق اور ابن عدى في منتقيم الحديث كها بيث كها بيث كما بيات الحديث كها بيات الحديث كها بيات الحديث كها بيات كان كومدوق اور ابن عدى المحديث كها بيات كان كومدوق اور ابن عدى المحديث كها اور ابن حبان المحديث كها كوريث كها بيات كان كومدوق اور ابن عدى المحديث كها كوريث كها بيات كان كوريث كها كوريث كها كوريث كها كوريث كها كوريات كوريث كوريث كها كوريث ك

اور تهذیب التهذیب جلد پنجم میں ہے:

"قال أبو حاتم أيضاً: سمعت عبد الملك بن شعيب بن الليث يقول: أبو صالح ثقة مأمون قد سمع من جدي حديثه، وقال سعيد البرذعي: قلت لأبي زرعة: أبو صالح كاتب الليث؟ فقال: ذلك رجل حسن الحديث، وقال ابن أبي حاتم: سألت أبا زرعة عنه، فقال: كان حسن الحديث، وقال ابن عدي: هو عندي مستقيم الحديث، وقال أبو هارون الخريبي: ما رأيت أثبت من أبي صالح، وقال ابن القطان: هو صدوق، وقال مسلمة بن قاسم: كان لا بأس به، "انتهى ملحهاً.

'دیتی ابوحاتم نے کہا کہ میں نے عبدالملک سے بنا، کہتے تھے ابوصالح ثقد ہامون ہے، میرے دادالید سے اس نے صدیث تی ہا اور ابن اس نے صدیث تی ہا اور ابن عمل نے ابورز عدل کے جا کہ میں نے ابورز عدل کو چھا، تو انھوں نے حسن الحدیث کہا ہو اور ابو ہارون نے کہا میں نے ابوصالح سے زیادہ اُشبت کی کونہیں و میصا اور ابن القطان نے ان کوصدوق کہا ہے اور مسلمہ نے لا باس به ( تقد ) کہا ہے'' آ سے جلے:

فتوله: (٧٠) عبد الله بن العلاء بن زبير الدمشقي: قال ابن حزم: هيمفه يحيى وغيره.

"ابن حزم نے کہا کہ کچی وغیرہ نے ان کوضعیف کہا ہے۔" ایشا

أفتول: يهال آپ نے علطی کی ہے کہ ''زبر'' کو 'زبير'' کھ ديا ہے اور زبير بھی آپ نے شائد اجتهاوا کھا تھا، کيونکه بيزان الاعتدال ميں "زبر، باليا، "کھا ہے، اس کو آپ نے اپنے اجتهاد سے ''زبیر'' کھے ديا۔ جو سيح نہيں، بلکہ ''زبر'' سيح ہے، باتی رہی ابن حزم کی جرح! بيشاذ ہے، کيونکه ان کے علاوہ يہ جرح کسی دوسرے سے منقول نہيں، اسی وجہ سے حافظ ابن حجر نے بدی الساری ميں کھا ہے:

" وشذ أبو محمد بن حزم، فقال: ضعيف". 

\* يعنى ابن حزم ال كي تفعيف يس شاذ بيل.

يم وجه ب كم علامد ذبي نے ميزان يس اس جرح كى ترويد كروى ب اور صاف فيصله كرويا ب:

۵ تهذیب التهذیب (۵/۲۲۸)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤١٥)

www.muhammadilibrary.com

الأمر البيرم لإبطال الكلام المعكم على المعالى الكلام المعكم على المعالى الكلام المعكم المعكم المعلم المعكم المعكم المعكم المعلم المعكم المعلم المعكم المعلم المعلم

"ما علمت به بأساً " في ين من في ابن علاء من كى فتم كا مضا لقة نبين و يكار

لہذا ان پرکوئی جرح نہیں رہی، علاوہ بریں امام بخاری نے بالانفراد ان سے روایت نہیں کی ہے، بلکہ ان سے زید بن واقد کی متابعت کے ساتھ روایت کی ہے۔ ● لہذا ان پر جرح ثابت بھی ہوجائے تب بھی کوئی حرج نہیں، لیکن عبداللہ بن علاء انیا مختص ہے کہ جہور ائمہ نے اس کی تویش کی ہے، علاوہ اس کے کہ میزان میں ہے " صدوق " تقریب میں ہے: " ثقة من السابعة " اور خلاصہ میں ہے:

" وثقه دحيم وأبوداود " كينى بيصدوق بين، ثقد بين، ان كوديم اور ابوداود ف ثقة كها بـ

بدی الساری میں ہے:

"وثقه ابن معين و دحيم وأبوداود وابن سعد ويعقوب بن شيبة والفلاس والدارقطني وجمهور الأثمة، وقال أحمد بن حنبل: مقارب الحديث، "انتهى. •

''لین ان کو کیکی و دحیم و ابوداود و جب بن سعد و لیقوب و فلاس و دار تطنی اور جمہور ائمہ نے ثقہ کہا ہے اور

امام احمد نے مقارب الحدیث کہاہے۔''

تهذيب التهذيب جلد خامس ميس ب:

قال حنبل عن أحمد: مقارب الحديث، وقال النوري وابن أبي خيثمة وغير واحد عن ابن معين: ثقة، وكذا قال دحيم وأبوداود ومعاوية بن صالح هشام بن عمار، وقال النسائي: ليس به بأس، وكذا قال محمد بن عوف عن ابن معين، وقال ابن سمان: كان ثقة إن شاء الله، وقال عثمان الدارمي: سألت عبد الرحمن يعنى دحيما عنه، فوثقه جدا المقال يعقوب بن سفيان: سألته يعنى دحيما عنه، فقال: كان ثقة، قال يعقوب: و عبد الله بن العلا، ثقة، وقال الدار قطني: شامى ثقة، "انتهى ملخصاً.

دولین احمد نے بروایت طنبل ابن علاء کو مقارب الحدیث اور ابن معین نے بروایت دوری وابن الی ضیمه وغیره تقد اور نسائی نے لا باس به اور یکی وغیره تقد اور نسائی نے لا باس به اور یکی

- ميزان الاعتدال (٢/ ٤٦٤)
- هدي الساري (ص: ١٥) طافظ ائن تجر الله فرمات بين: "قلت: له في البخاري حديثان، أحدهما في تفسير سورة الأعراف بمتابعة زيد بن واقد كلاهما عن بسر بن عبيد الله، والآخر في الجزية" ييز ويحيل: صحيح البخاري، برقم (٣٤٦٠) ٤٣٦٤، ٤٣٦٤)
  - ميزان الاعتدال(٢/٤٦٤) تقريب التهذيب (ص: ٣١٧) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٠٩)
    - 🗗 هدي الساري (ص: ٤١٥)
    - 🗗 تهذیب التهذیب (۲۰۹/۵)

www.muhammadilibrary.com

(نام مج بزاري 533 \$ يزاري (بطال الكلام المعكم )

نے بروایت محمد بن عوف لا بائس به اور ابن سعد نے ثقه اور دحیم نے بروایت عثان داری ثقه اور لیقوب نے خود ان کو ثقه اور دارقطنی نے ثقه اور ابن حبان نے ثقات میں اور عجلی نے ثقه کہا ہے۔''

و كيمة اس قدرلوگول في ان كوثقة كها ب- • آ م يك

قوله: (٧١) عبد الله بن أبي لبيد المدني: قدري، وجاء أن صفوان بن سليم لم يصل عليه لأجل القدر.

" قدريه بي اورصفوان بن سليم نے بوجه ان كے قدريه بونے ان پر نماز نبيس برهى " ايضاً

أهول: اولاً تو يدقدرينين بين، جيما كدان كى بابت نمبر (٢٣) مين بيان كيا جائ كا اوراً گريد قدريد بول تو چندال حرج نبين، كونكد امام بخارى نے ان سے جو روايت كى ہے، وہ بمتابعت محمد بن عمر و اورسليمان الاحول ہے اور صرف ان كى ايك حديث ہے۔ ﴿ بال جرح اس وقت قابل شليم بوتى، جب امام بخارى ان كے ساتھ انفراد كرتے ، علاوہ برين بي خض روات ثقات ہے ہے، تقريب ميں ہے: " ثقة" اور خلاصہ ميں ہے: "وثقه ابن معين" اور ميزان الاعتدال ميں ہے: " ثقة، وثقه ابن معين وقال ابن عدى: لا بأس به " اور هدى السارى ميں ہے: "وثقه احمد و ابن معين وأبو حاتم والنسائى والعجلى ﴾

خلاصدان کا یہ ہوا کہ میخص ثقد ہے، ان کو ابن معین اور اہام احمد اور ابوحاتم اور نسائی اور عجلی نے ثقد اور ابن عدی نے "لا بأس به" کہا ہے

تهذيب التهذيب جلديجم مين ع:

"قال عثمان الدارمي عن ابن معين: ثقة، وقال أبو حاتم: صدوق في الحديث، وقال النسائي: ليس به بأس، وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: ما أعلم بحديثه بأسا، وقال الساجى: وكان صدوقا، وقال العجلى: ثقة، وقال ابن عدي: لا بأس به، وذكره ابن حبان

- معترض نے میزان الاعتدال سے نقل کیا ہے: "قال ابن حزم: ضعفه یحییٰ وغیره " اس علی ابن حزم والظن نے تضعیف کی نبست کی بن معین ولیش کی طرف کی ہے، حالانکہ کی بن معین سے صراحنا ان کی توشق مروی ہے، دیکھیں: تاریخ ابن معین، روایة الدارمی (ص: ۱۵۳) تھلیب التھذیب (۵/ ۳۰۳) جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ابن معین کی طرف اس قول کی نسبت ورست نہیں۔ حافظ ابن ججر والظن کلتے ہیں: " نقل الله بی فی المیزان أن ابن حزم نقل عن ابن معین أنه ضعفه، قال شیخنا فی شرح الترمذی: لم أجد ذلك عن ابن معین بعد البحث " (تھذیب التھذیب: ۵/ ۳۰۳) ای لیے حافظ ابن حجر والظن نظیم فی شرح الترمذی: لم أجد ذلك عن ابن معین بعد البحث " (تھذیب التھذیب: ۵/ ۳۰۳) ای لیے حافظ ابن حجر والظن ضعیف" نقصیف کا بیقول ابن حزم والظن کی طرف منسوب کیا اور اسے شاؤ قرار ویا ہے: " وشذ أبو محمد بن حزم، فقال: ضعیف" (هدی الساری: ۲۰۵)
  - 3 هدي الساري (ص: ٢١٦) نيز ويمين:صحيح البخاري، برقم (١٩٣٥)
  - € ميزان الاعتدال (٢/ ٤٧٥) هدي الساري (ص: ٤١٦) تقريب التهذيب (ص: ٣١٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢١١)

March Saldeberr

في الثقات، "انتهى ملخصاً. •

'دلین کیل نے بروایت عثان ان کو ثقد اور ابو حاتم نے صدوق فی الحدیث اور نسائی نے لا باس به اور احمد نے بروایت عبداللہ لا باس بحدیثه اور ساجی نے صدوق اور عجل نے ثقد اور ابن عدی نے لا باس به اور ابن حیان نے ثقات میں کہا ہے۔''

معلوم ہوا کہ حدیث میں بیصدوق اور ثقہ ہیں۔ 🍑 آ مے چلئے:

قوله: (٧٢) عبد الله المثنى الأنصاري: قال أبوداود: لا أخرج حديثه، وقال زكريا الساجي: فيه ضعف لم يكن صاحب حديث، وقال الأزدي: روى مناكير، وقد ذكره العقيلي في الضعفاء، وقال: لا يتابع على أكثر حديثه، وروى أحمد بن زهير عن ابن معين: ليس بشيء، وقال النسائي: ليس بالقوي.

"ابوداد نے کہا کہ ہم ان کی حدوث کی روایت نہیں کرتے اور ذکریا سابق نے کہا کہ ان میں ضعف ہے اور یہ سامت کی اور عقبل نے اور یہ سے اور اڑدی نے کہا کہ یہ نامقبول حدیثوں کی روایت کرتے ہیں اور عقبلی نے اس کا ذکر ضعفاء میں کیا ہے اور کہا ہے کہ ان کی اکثر حدیثیں قابل پیروی نہیں ہیں اور احمد بن زبیر نے روایت کی کہ یہ کھینیں ہیں اور نسائی نے کہا کہ یہ تو کی ہیں۔"ایضاً

افتول: یہاں بھی آپ نے فی فلطی کی ہے کہ "عبد اللّه بن المثنی "کو "عبد اللّه المثنی "کو ویا، کہاں کی میں اسلاح کرتا چلوں؟! ہاں ان جرحوں میں جو اُزدی کی جرح ہے، ان کی بابت تو بہت سے مقامات میں گزرا ہے ملاحظہ ہو: نمبر ۲۹، ۱۵، ۱۵، ۱۵، ۳۵، ۳۵، ۱۵ اور ۲۳ آگے آتا ہے، باتی دیگر جروح کے متعلق بیعرض ہے کہ امام بخاری نے ان سے جو روایت کی ہے، وہ متابعتا ہے، ملاحظہ ہو: هدی الساری، اور متابعت کے متعلق نمبر (۲۲) میں بلفضیل گزرا کہ اس میں بعض ضعفاء کی روایت بھی داخل ہوجاتی ہے، اس سے ان کی ضیح پر کوئی دھہ نہیں آسکا اور امام بخاری نے جو ان سے متابعتا روایت کی ہے، وہ اس بنا پر کہ ان کی بعض سے صدافت و تو یُق بھی ثابت ہے، اور امام بخاری نے جو ان سے متابعتا روایت کی ہے، وہ اس بنا پر کہ ان کی بعض سے صدافت و تو یُق بھی ثابت ہے، چانچے تقریب میں ہے: "صدوق " اور خلاصہ میں ہے: " قال آبو حاتم: صالع شیخ "

<sup>◘</sup> تهذيب التهذيب (٥/ ٣٢٦)

اسى ليے امام ابن عدى والف صفوان بن سليم ك طرزعمل اور روايت صديث من عبد الله بن أبي لبيد كمرتبكى بابت لكت بن:
"وأما صفوان بن سليم حيث لم يصل عليه ، إنما لم يصل عليه لأجل ما كان يرمى بالقدر، وأما في باب الروايات فلا
بأس به " (الكامل لابن عدي: ٤ / ٢٤١)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤١٦)

تقريب التهذيب (ص: ۳۲۰) الخلاصة للخزرجي (ص: ۲۱۲)

www.muhammadilibrarv.com الأمر المهوم لإبطال الكلامر المعكم دفاع سيح بخارى

میزان میں ہے:

" قال أبوحاتم: شيخ، وقال أبو زرعة: صالح الحديث، وقال ابن معين: صالح الحديث". • • ·

"ديعني بيصدوق بين، ان كوابو عاتم في في صالح اور ابوزرعداور ابن معين في صالح الحديث كها بي-"

اور هدي الساري مين ہے:

" وثقه العجلي والترمذي، وقال ابن معين وأبو زرعة و أبوحاتم: صالح ". 🎖

"ديعني ان كوعجلي اورتر فدى في القد كها ب اوريكي بن معين اور ابوزرعد اور ابو حاتم في صالح الحديث كها ب."

تهذيب التهذيب جلد خامس مي ي:

" قال ابن معين و أبو زرعة وأبو حاتم: صالح، وقال العجلي: ثقة، وقال الترمذي: محمد بن عبد الله الأنصاري ثقة، وأبوه ثقة، وقال الدارقطني: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات،" انتهى ملخصاً ٢٠٠٠

یعنی ان کواین معین اور ابو زرعه وابو حام من صالح الحدیث اور علی نے ثقة اور تر ندی نے ان کواور ان کے بيغ محمد دونوں كو تقد اور دار قطنى نے تقد اور ابن حبان نے ثقات ميں ذكر كيا ہے۔

كهيااب توسمهي؟ آم عليّ:

قتوله: (٧٣) عبد الله بن أبي نجيح المكي: قال التقيلي: ثنا آدم بن موسى: سمعت البخاري، قال: عبد الله بن أبي نجيح كان يتهم بالاعتزال والقدر، وقال ابن المديني: كان يري الاعتزال، وقد ذكره الجوزجاني فيمن رمي بالقدر . \*

"وعقیلی نے کہا کہ مجھ سے روم بن موی نے حدیث بیان کی کہ میں نے بخاری کو سنا کہا انھول نے کہ

عبدالله بن الى مجيح معتزلد اور قدريه مون كے ساتھمتم تھے اور ابن مدين في كہا كه يدمعتزلد تھے اور تحقیق جوز جانی نے ذکر کیا ان کا ان لوگوں (میں ندارد) کہ جو قدریہ تھے۔''الیشا

أفقول: يهال بھي آپ نظطي كى ہے، وہ يدكميزان كمتن مين "آوم بن موىٰ" ہے، اس كاترجمه آپ ن "روم بن موی" کیا ہے، یہ سراسرتح یف نیس تو کیا ہے؟ ہاں جوزجانی کی جو جرح ہے، اس کے متعلق نمبر(۱۳) میں بالنفصیل گزرا کہ قابل تسلیم نہیں ہے، باتی رہی ان کے قدریہ ہونے کی بابت دیگر لوگوں کی جرح، تو اس کا جواب خودعلامہ ذہبی نے میزان میں دے دیا ہے، آپ ذرا سا آ مے ملاحظہ کریں:

- 0 ميزان الاعتدال (٢/ ٤٩٩)
- 🗗 هدي الساري (ص: ٤١٦)
- D تهذیب التهذیب (۵/ ۳۳۸)



"قلت: في هؤلاء ثقات، وما ثبت عنهم القدر أو لعلهم تابوا". •

يعنى ميس ان لوكول (يعنى عبدالله بن الى لبيد، نمبرا الدوال، وعبدالله بن الى نجيح الممكى اس نمبر ١٥ وال ) كى

بابت كبتا مول كديسب ثقات سے بي اوران كا قدريد مونا فابت نيس موا، يا شائدان لوگول في توبركر لى مو

بہر حال بید قدرینہیں بلکدائمہ ثقات سے ہیں،عبداللہ بن ابی لبیدی توثیق تو نمبر (اے) ہی میں گزری، اب عبداللہ

ين الى نجيح كى ثقابت عنى، تقريب على ب، " ثقة " اورخلاصه على ب: "وثقه أحمد" ● اورميزان على ب:

"هو من الأثمة الثقات، قال ابن المديني أيضاً: أما الحديث فهو فيه نقة ". •

"ليعنى وه ائمه ثقات ہے ہے، ابن المديني نے كہا ہے كه حديث ميں بياثقه إيل "

و کھتے جناب! ابن مدینی کے اس قول کو بھی ذرا ملاحظ فرمائے گا، کیونکد آپ نے ابن مدینی سے ان پر جرح

نقل کی ہے۔ ہری الساري میں ہے۔

"وثقه أحمد وابن معين والنسائي وأبو زرعة، وقال أبو حاتم: هو صالح الحديث، وقال العجلي: ثقة، واحتج الجماعة به".

معجبي، معد و معجم المجتمع بي المجتمع المجاري المجاري المجاري المحارج المحروبي المرجل في المحروبي المحروبي الم

کل جماعت نے ان ہے ججت پکڑی ہے۔

تهذيب التهذيب جلرعشم من عن

" قال أحمد: ابن أبي نجيح ثقة، وقال ابن معين و أبو زرعة والتسائي: ثقة، وقال أبو حاتم:

هو صالح الحديث، وقال ابن سعد: قال محمد بن عمر: كان ثقة كثير الحديث، وذكره ابن

حبان في الثقات، وقال العجلي: مكي ثقة، "انتهي ملخصاً. ٥

یعن ابن الی نجیع کوامام احمد اور یکی اور ابوزر مداور نسائی نے ثقد اور ابوحاتم نے صالح الحديث اور محمد بن

عمر نے بروایت ابن سعد ثقه کثیر الحدیث اور ابن حبان نے ثقات میں اور عجلی نے ثقه کہا ہے۔

آمے چلئے:

قوله: (٧٤) عبد الحميد بن أبي أويس عبد الله أبوبكر المدني: قال الأزدي: كان

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ١٥٥)

<sup>◙</sup> تقريب التهذيب(ص: ٣٢٦) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢١٧)

<sup>🗗</sup> ميزان الاعتدال (۲/ ١٥٥)

<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص: ٤١٦)

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۲/۹۶)

يضع الحديث . " ازوى نے كہا كه يه حديثين وضع كيا كرتے تھے" ايضاً

**اُهتول**: بیروبی نمبر ہے، جس کی بابت میں نے نمبر ۲، ۱۲،۹، ۱۸، ۲۵، ۳۵، ۲۲،۵۱، میں وعدہ کیا تھا، یہاں پر میں اُزدی کی بابت کیھ مختصر طور پر تکھوں گا:

اُولاً: تو میں اس جرح کے متعلق کچھ عرض کروں گا، اُزدی نے عبدالحمید بن ابی اُولیس کو جو واضع الحدیث کہا ہے، اس میں اُزدی نے سخت غلطی کی ہے، خود علامہ ذہبی نے اس عبارت کے بعد میزان میں کہد دیا ہے، (جس سے آپ نے عمداً چٹم یوٹی کی ہے!):

" قلت: هذا منه زلة قبيحة " • يعني أزدى سے بيخت لغرش مولى ہے۔

حافظ ابن حجرنے تقریب میں لکھا ہے:

" ووقع عند الأزدي أبوبكر الأعشى في إسناد حديث، فنسبه إلى الوضع فلم يصب،" انتهى. 
" ديعنى أزدى نے جوابوبكر على (عبدالحميد) كوضع كى طرف منسوب كيا ہے،اس ميں وہ غيرصائب ميں۔"
اى وجہ سے حافظ المغر ب أبوعمروا بن عبدالبر مالكى نے بڑے زوروں كے ساتھ ان كاردكيا ہے، جس كو حافظ ابن حجر نے بدى السارى ميں نقل كيا ہے:

"وقد بالغ أبو عمرو ابن عبد البر في الرد على الأزدي، فقال: هذا رجم بالظن الفاسد وكذب محض، "انتهى. €

''لعنی ابن عبدالبرنے أز دی کی يوں تر ديد کی ہے كه بيتهمت بظن فاسد اور نرا جھوٹ ہے۔''

غرض ای طرح تمام ناقدین نے ازدی پر سخت تعاقب کیا ہے، وللتفصیل مقام آخر، نیز یہ بھی ممکن ہے کہ

ازدی نے جس عبدالحمید کو واضع الحدیث کہا ہے، وہ دوسرے ہوں،جبیا کہ حافظ بدی الساري میں لکھتے ہیں:

" وقال الأزدي في ضعفائه: أبوبكر الأعشى يضع الحديث، فكانه ظن أنه آخر غير هذا،" انتهى. •

"لیعنی از دی نے جس عبدالحمید کو واضع الحدیث کہا ہے، شاید انھوں مید گمان کیا کہ وہ ابن اُبی اُویس کے علاوہ کوئی دوسرے عبدالحمید ہیں۔"

ببرحال عبدالحميد بن الى اوليس حفاظ ثقات سے ميں، تقريب ميں ہے: " نفة من الناسعة " اور خلاصه ميں ہے:

ميزان الاعتدال (٢/ ٥٣٨)

و تقریب التهذیب (ص: ٣٣٣)

<sup>🛈</sup> هدي الساري (ص: ٤١٦)

هدي الساري (ص: ٤١٦) تهذيب التهذيب (٦/ ١٠٧)



" وثقه ابن معين و جماعة " اورميزان مل يه:

"وثقه يحييٰ بن معين وغيره، وقال الدار قطني: حجة». ·

"لین عبدالحمید ثقد ب، ان کو بیلی بن معین وغیرہ ایک جماعت نے ثقد کہا ہے اور دار قطنی نے جحت کہا ہے۔"

حافظ مدى الساري ميس لكھ بين:

"وثقه ابن معين وأبوداود وابن حبان والدارقطني ". 🎅

' دیعنی ان کو بیلی بن معین اور ابو داود اور ابن حبان اور دار قطنی نے ثقتہ کہا ہے۔''

اور تهذيب التهذيب من ع:

"قال عثمان الدارمي عن ابن معين: ثقة، وقال آخر عن يحيى: ليس به بأس، وذكره ابن

حبان في الثقات، وقال الحاكم عن الدارقطني: حجة، " انتهي. 🍮

'' بینی عبدالحمید کو یکیٰ نے بروایت عثان ثقد اور لا باس به اور ابن حبان نے ثقات میں اور دار تطنی نے \*\*

جمت کہا ہے۔" معلوم ہوا کہ عبدالحمید بھالی اولیں ثقات متقنین سے ہے۔

النيا: يوتو مواجرح كاجواب، اب سنت اردى كى حقيقت! علاوه اس كے كديد ازدى ميال خودضعف بين،

جیا کہ آ مے آئے گا، بڑے متشددین سے ہیں اور کسی کوشہ ف ، کسی کو وضاع کہد دینا ان کے بائیں ہاتھ کا کھیل

ب، حافظ ذہبی میزان الاعتدال میں أبان بن اسحاق المدنى كر وجد ميں كھتے ہيں:

"قال أبوالفتح الأزدي: متروك، قلت: لا يترك، فقد وثقة أحمد، وأبو الفتح يسرف في المجرح، وله مصنف كبير إلى الغاية في المجروحين، جمع فأوهى، وجرح خلقاً بنفسه لم يسبقه أحد إلى التكلم، وهو المتكلم فيه، "انتهى . ٥

'دلین از دی نے ابان کومتروک کہددیا ہے، میں کہتا ہوں وہ غیر متروک ہے، احمد عجلی نے اس کو ثقد کہا ہے اور اُز دی جرح میں بہت زیادتی کرتا ہے، اس کی ایک بوی ضخیم کتاب ہے، انتہا درجہ تک اس میں مجروح روات ہیں، خود بخو د حضرت از دی نے بہتوں کو مجروح کیا ہے، جن کی بابت سلف سے پچھ بھی جرح کے متعلق کلام ٹابت نہیں اور حال یہ ہے کہ خود از دی متکلم فیہ ہیں۔''

اس سے معلوم ہوا کہ از دی نے عبدالحمید کو جو مجروح قرار دیا ہے، بیاپنی عادت شریفد کی وجہ سے ہے، ورنہ بیتو

В

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ٥٣٨) تقريب التهذيب (ص: ٣٣٣) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٢٢)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤١٦)

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۲/ ۱۰۷)

۵/۱) ميزان الاعتدال (۱/٥)

<u>www.muhamma</u>dilibrary.com کی الأمرالمورم لإبطال الكلام المعكم کی الامرالمورم لإبطال الكلام المعكم کی الامرالمورم لابطال الكلام المعكم کی ا

تخت ضعیف ہیں، حافظ ذہبی میزان الاعتدال میں انھیں ابوالفتح از دی کے ترجمہ میں فرماتے ہیں:

"محمد بن الحسين أبوالفتح بن يزيد الأزدي الموصلي الحافظ، وله كتاب كبير في الجرح والضعفاء، عليه فيه مؤخذات، ضعفه البرقاني، وقال أبو النجيب عبد الغفار: رأيت أهل الموصل يوهنون أبا الفتح، ولا يعدونه شيئاً، وقال الخطيب: في حديثه مناكير" انتهى . • ليمنى ابوالقح ازدى جن كى جرح وضعفاء مين برى كى كتاب ہے، ان كو برقائى في ضعف كبا ہے اور ابو الجيب في الجيب في كما كہ ان كے شمر والے اہل موسل ان كى تو بين كرتے اور ان كو پچھنيس شاركرتے اور خطيب في كما كہ ان كى حديثوں ميں بهت كى مكر بن . •

ای وجہ سے حافظ این حجر نے تھذیب التھذیب میں بذیل ترجمہ علی بن انکام "زائع عن القصد" اور بذیل ترجمہ اکتم بن شبیب بھری کہا ہے: "الأزدي غیر مرضی، "انتھی اور آخی کے ترجے میں ہدی الساری میں کھا ہے: "ولا عبرة بقول الأزدي کے نام ھو ضعیف، فکیف یعتمد فی تضعیف الثقات؟ "انتھیٰ. و "ولا عبرة بقول الأزدي کے نام کی تقات کی دوہ خود ضعیف ہے، اس کے قبل کا اعتبار نہیں، اس کئے کہ وہ خود ضعیف ہے، اس کے قبل براعتاد کیا جائے گا؟!"

اور حافظ نے بدی الساری میں بذیل ترجمه اسرائیل بی موی لکھا ہے:

" والأزدي لا يعتمد إذا انفرد، " انتهى. 6 «يعنى ازوى كتول ير بحالت انفراواعا ونبيل كيا جاسكا-"

اور حافظ ای مدی الساری میں بذیل ترجمه ایوب بن سلیمان کھتے ہیں:

" والأزدي لا يعرج على قوله، " انتهى. 🏵 دويعني ازوى كـ قول كا الخبارتبيس\_"

اور حافظ اى مدى السارى من بذيل ترجمه فقيم بن عراك لكصة مين:

"وما دري أن الأزدي ضعيف، فكيف يقبل منه تضعيف الثقات؟ " انتهي. 🕏

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ٥٢٣) سير أعلام النبلاء (١٦/ ٣٤٩)

تھذیب التھذیب (۷/ ۲۷۳) اس مقام پر حافظ این مجر والش نے اُزدی پر جرح تہیں کی، بلکم علی بن تھم بنانی کے متعلق ابوالفتح ازدی کا اپنا قول" زائع عن القصد "نقل کیا ہے۔ (مولانا پارشاد الحق اثری بلٹے)

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۱/ ۲۱)

<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص: ٣٨٦)

<sup>•</sup> مدی الساری (ص: ۳۹۰) • هدی الساری (ص: ۳۹۰)

<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص: ٣٩٢)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٠)

www.muhammadilibrary.com وفاع مح بزارى المحكم المعكم الم

یعنی کیا اسے معلوم نہیں کہ از دی خودضعیف ہیں، پس اس کی تضعیف بحق ثقات کیونکر مقبول ہوگی؟

اور حافظ بدى السارى ميس بذيل ترجمه داود بن عبدالرحمٰن المكى لكصة بين:

" والأزدي قد قررنا أنه لا يعتد به"، انتهى. • يعنى ازوى كى بابت بم ثابت كرآئ بي كماس كقول كاعتبارنبين \_

اور حافظ اى بدى الساري ميس بذيل ترجم على بن ابى باشم بن طيراخ لكصة بين:

"قلت: قدمت غير مرة أن الأزدى لا يعتبر تجريحه لضعفه هو، "انتهى. ٩

''لین پیشتر بھی کی بارلکھ آیا ہوں کدازدی کی جرح بوجداس کے خودضعیف ہونے کے معتر نہیں ہے۔''

افسوس کہ ہمیں رسالہ کا صفحہ اجازت نہیں ویتا، کیونکہ خوف ضخامت ہے، درنہ ہم ازدی کی بابت مزید بھی کچھ کھتے۔ حاصل کلام و خلاصہ مرام یہ ہے کازدی خودضعیف ہے ادر جرح کے متعلق اس کے قول کا اعتبار نہیں، پس آپ اس کو خوب اچھی طرح یاد رکھیے، اس کی منصل بحث میرے رسالہ "العوجون القدیم" (ص:٥٦) میں ملاحظہ فرما ہے۔ آ کے چلئے:

قوله: (٧٥) عبد الحميد بن الرحمن أبويم بي الحماني الكوفي: قال النسائي: ليس

بالقوي، وضعفه أحمد، وقال أبو داود: كان داعية في الإرجاء، وقال ابن أسعد: ضعيف.

" نسائی نے کہا کہ قوی نہیں ہیں اور احمد نے ان کوضعیف کہا اور ابودادی نے کہا کہ مرجید تھے۔" ایساً

أفتول: ادرابن سعد نے کہا کہ ضعیف ہیں۔ بیر جمدا بہول بی گے ایک ہم بی نے ترجمہ کر دیا۔

تنے تو اوچھی بڑی تھی گر بڑے ہم آپ ہی دل کو قاتل کے بڑھانا کوئی ہم سے سکھ جائے

علاوہ اس کے کہ آپ نے ایک جملہ کا ترجمہ با وجود التزام ترجمہ کے نہیں کیا، ووغلطیاں اور بھی کی ہیں:

ا ۔ ایک تو عبدالحمید بن عبدالرطن کوآپ نے "عبد الحمید بن الرحمن" بغیرلفظ "عبد" کے لکھا ہے۔

دوسرے ابن سعد کوآپ نے "ابن أسعد" بزیادة الالف لکھا ہے۔

اب سنے جرح کے متعلق جواب! آپ نے ابو داود کی جرح کے سواجس قدر جروح نقل کی ہیں، وہ کل کی کل غیر مبین ہیں، ابدا بقاعدہ مرقومہ بہ ہیڈنگ''متہید'' (در رسالہ بندا) غیر مقبول ہیں، ہاں ابوداود سے جو بہنست ارجاء کے آپ نے نقل کیا ہے، اس میں احتمال ہے کہ عبدالحمید نے توبہ کرلی ہو، جیسا کہ عبداللہ بن الی نجے

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٠٢)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٠)

وفاع سمح بخارى ك المحكم المحكم

کی بابت علامہ ذہبی نے یکی جواب دیا تھا: " لعلهم تابوا" جیسا کہ گرر چکا ہے۔ • پس بقاعدہ مسلمہ " إذا جا،
الاحتمال بطل الاستدلال " پی جرح بھی نامسموع ہے ، دیکھئے ان جرحوں کے غیر مقبول ہونے کی ایک اور دلیل
سیھی ہے کہ نسائی ہے آپ نے عبدالحمید کے توئی نہ ہونے کی جرح نقل کی ہے، حالانکہ خود نسائی نے ان کو ثقہ کہا ہے ،
جیسا کہ ذیل کی عبارت سے ظاہر ہوگا، پس ان امور کی وجہ سے بیہ جرح نامسلم ہے، اب ہم سے اصل کیفیت سنیے،
عبدالحمید حمانی صدوق اور ثقات ہے ہے تقریب میں ہے: "صدوق " اور خلاصہ میں ہے: "وثقه ابن معین" اور
میزان میں ہے: "وثقه ابن معین" اور ہدی السادی میں ہے: "قال ابن معین: کان ثقة ، وقال النسائی: ثقة ". ●
میزان میں ہے: "وثقه ابن معین" اور ہدی السائی نے ثقہ کہا ہے۔ "

حافظ ابن جمر تهذيب التهذيب مين لكصة بين:

"قال ابن معين: ثقة، وقال السائي في موضع: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن عدي: هو وابنه ممن يكتب حديثه، قلت: ..... وهو ثقة، وقال البرقي: قال ابن معين: كان ثقة، "انتهى ملخصاً.

'' بعنی یکی بن معین نے ان کو ثقد اور نسائی نے ثقد اور آب حبان نے ثقات میں کہا ہے اور ابن عدی نے کہا کہ وہ (عبدالحمید) اور ان کے بیٹے ان لوگوں سے ہیں کران کی حدیث کھی جائے، (حافظ ابن جمر کہتے ہیں) کسی کہتا ہوں کہ وہ ثقد ہیں، یکی بن معین نے بروایت برتی ان کو ثقد کہا ہے۔'' معلوم ہوا کہ پیٹی شات سے ہے۔ گا تا کے چلئے:

فتوله: (٧٦) عبد ربه بن نافع أبوشهاب الخياط: في حفظه شيء، وقال النسائي: ليس بالقوي . "ان ك حافظ من كه تقصان تها اورنسائي نے كها كه بيرقوى تبين مين ـ" ايضاً

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ١٥)

جب احمال پیدا ہوجائے، تو استدلال فتم ہوجاتا ہے۔

 <sup>◘</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ٥٤٢) هدي الساري (ص: ٤١٦) تقريب التهذيب (ص: ٣٣٤) الخلاصة للخزرجي (ص:
 ٢٢٢)

<sup>•</sup> تهذیب التهذیب (۱۰۹/۱) اس عبارت میں نماور " قلت... وهو ثقة " میں توثیق کے قائل حافظ ابن مجم شمیر، بلکه ابن قافع بین، کیونکه ممل الفاظ یول بین: " قلت... (أي: ابن حجر): وفيها أرخه ابن قانع وزاد: في جمادى الأولى وهو ثقة " حافظ ابن مجم براشه نے تو ان كو" صدوق يخطى، ورمى بالإرجا، "كها ہے۔ (تقریب النهذیب: ۳۲٤)

<sup>•</sup> حافظ این حجر الطفر صحیح بخاری بین مروی ان کی روایت کے متعلق قرماتے ہیں: " قلت: إنما روی له البخاري حدیثا واحدا في فضائل القرآن ..... وهذا الحدیث قد رواه مسلم من طریق أخرى ..... فلم يخرج له إلا ما له أصل " (هدي الساري: ٤١٦)

وذ ع مج بخارى ﴿ 542 ﴾ (المور المبدر لإيطال الكلام المبدر

افتول: اس جرح كے متعلق بھى وہى جواب ہے، جواس سے اوپرعرض كيا گيا، علاوہ بريں ان كو ايك كثير جماعت خصوصاً يكي بن معين جيسے نقاد فن نے تقد كہا ہے، پس نسائى كا قول از قتم شاذ ہوگا، جومقبول نہيں، آپ ذراكت اساء الرجال كو اٹھا كر ديكھيں، ان كى بابت تقريب ميں ہے: "صدوق "اور خلاصہ ميں ہے: "و ثقه ابن معين " اور ميزان ميں ہے:

"صدوق، وقال ابن معين: ثقة، وقال يعقوب بن شيبة: ثقة، وقال ابن خراش وغيره: صدوق". • • « « « « وقال ابن خراش وغيره في « « د العين به صدوق بس، ان كو يكل بن معين في ثقد اور يعقوب بن شيبه في ثقد اور ابن خراش وغيره في

صدوق کہا ہے۔''

ہری الساری میں ہے:

" قال عبدالله بن أحمد عن أبيه: ما بحديثه بأس، وقال ابن معين والعجلي وابن سعد والبزار وابن نمير وغيرهم: ثقة ، قال الساجي: صدوق، "انتهي. €

'' بین احمد نے بروایت عبداللہ ان کو لا جی بعدینه اور یحیٰ اور عجلی اور ابن سعد اور بزار اور ابن نمیر وغیرہ نے تقداور زکریا ساجی نے صدوق کہا ہے گ

تهذيب التهذيب سي ع:

"قال ابن معين: ثقد، وقال عبد الله بن أحمد عن أبيد ما بحديثه بأس، وقال يعقوب بن شيبة: كان ثقة، وكان كثير الحديث، وكان رجلا صالحا وقال العجلي: لا بأس به، وقال مرة: ثقة، وقال ابن خراش: صدوق، وقال الساجي: صدوق، وقال ابن نمير: ثقة صدوق، وقال البزار: ثقة، وقال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث، انتهى ملخصاً. والمحتى ان أن تقد المحديثة اورليقوب في ثقد كثير الحديث اورليقوب في اقد كثير الحديث اورليقوب في المحديث اورائي المحديث المح

''لین ان کو یکی نے ثقہ اور احمد نے بروایت عبداللہ لا باس بحدیثه اور لیقوب نے ثقہ کیر الحدیث اور مرحالح مرد صالح اور عجل نے لا باس به اور ثقہ اور ابن نمیر نے تقد اور ابن نمیر نے تقد اور ابن سعد نے ثقہ کیر الحدیث کہا ہے۔''

د کھے حضرت اکس قدر جماعت ان کی تو یش کررہی ہے؟ ہاں آپ نے ملطی کی ہے کہ "حداظ"کو "خداط"کو دواست اللہ در جماعت ان کی تو یش کررہی ہے؟ ہاں آپ نے ملئے:

- ميزان الاعتدال (٢/ ٤٤٥) تقريب التهذيب (ص: ٣٣٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٢٣)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤١٦)
  - 🛭 تهذیب التهذیب (۱۱۷/٦)
- محترض كى ديانت وامانت ملاحظه كرين كدميزان الاعتدال سے منتول كلام " في حفظه شي. " كيشروع ميں لفظ "صدوق" كو ◄

www.muhammadilibrary.com

الأمر البيرم الإبطال الكلام المعكد (فاع مح بخارى)

**هوله**: (٧٧) عبد الرحمن بن ثروان: عن أحمد قال: لا يحتج به، وقال أبو حاتم: لين.

"احمر نے کہا کہ جمت پکڑنے کے قابل نہیں ہیں اور ابوحاتم نے کہا ضعیف ہیں۔"الیسا

ا فقول: بدجرح بھی آتھی وجوہات مرقومہ بالا کےسبب ہم تسلیم نیس کر سکتے ، علاوہ بریں خود امام احمد سے ان کی نبست لا باس به منقول ہے، ملاحظہ ہو تہذیب، جس کی تفصیل عنقریب آئے گی۔ ●

آیئے ہم آپ کو اصل کیفیت ہٹلا دیں، عبدالرحمٰن بن ٹروان کی جو حدیث بروایت ہزیل ہوگ، وہ متکلم فیرنہیں،
بلکہ صحیح ہے، جب ہم صحیح بخاری میں تلاش کرتے ہیں، تو ان کی حدیث بروایت ہزیل ہی ملتی ہے، کسی دوسرے سے
نہیں، پس اگریہ مجروح بھی ہوں، تو کوئی جرح نہیں، علی نہا القیاس تر ندی نے بھی اپنی جامع میں ان کی اس حدیث کو
صحیح کہا ہے، جو بروایت ہزیل ہے۔ ● علامہ ذہبی میزان الاعتدال میں لکھتے ہیں:

"قلت: خرج له البخاري حديثه عن هزيل، وصحح له النرمذي حديثه عن هزيل. "انتهى. 5 "ليني امام بخارى ان كى حديث بروايت بزيل لائ بين اورتر فدى نے ان كى اس حديث كو مح كها ہے، جو بروايت بزيل ہے۔"

علاوه برین ان کی بابت ائمه فن کی جوضح رات ہے، اس کوبھی دیکھیں:

تقریب میں ہے: "صدوق " اور خلاصہ میں ہے ؟ وثقه ابن معین والعجلي " اور میزان میں ہے: وثقه ابن معین وغیره . • "دلینی بیصدوق ہیں، ان کو یکی بن معین اور بی وغیره نے ثقہ کہا ہے۔"

اور بدی الساری میں ہے:

"وثقه ابن معين والعجلي والدارقطني، وقال النسائي: ليس به أبس". •

← تلم زوکر ویا، میزان کی اصل عبارت بول ہے: "صدوی فی حفظہ شی، "علاوہ آزیں حافظ و بی برافند میزان الاعتدال بیں روات پر جرح و تعدیل بقتی کی تو بی حفظہ شی، "علاوہ آزیں حافظ و بی بیلے جس راوی کی تو بی و تقدیق معتد ہو، اس کے نام ہے پہلے "صح "کا لفظ لکھتے ہیں، جس کا معنی بیہ ہے کہ اگر چہ اس راوی پر کلام کیا گیا ہے، لین رائح قول کے مطابق بید تقد یا صدوق ہے، لیجنی کم از کم حافظ و بی براف کی کردو کید اس کی تو بی مرائح ہے، اس اشارے کو بھی معترض نے اپنی عاوت کے مطابق نظر انداز کر ویا۔ مزید برآن امام نسائی کی جرح "لیس بالقوی " از حم شاذ نہیں، کیونکہ بیر الفاظ کی راوی کے "صدوق حسن الحدیث " ہونے کے منافی نہیں اور رائح قول کے مطابق بیر راوی صدوق ہوئے فرماتے ہیں: قول کے مطابق بیر راوی صدوق ہو ، حافظ این جم رائے اس بیر یولے گئے الفاظ جرح کی توجیمہ بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: "والفاھر آن تضعیف من ضعفہ إنها ہو بالنسبة إلی غیرہ من آفرانه کابی عوانف وانظارہ " (ہدی الساری: ۱۷ ٤)

- تهذیب التهذیب (۱۳۸/۱)
- 🛭 سنن الترمذي، برقم (١١٢٠)
  - ۵ ميزان الاعتدال (۲/ ۵۳/۳)
- ◘ ميزان الاعتدال (٢/ ٥٥٣) تقريب التهذيب (ص:٣٣٧) الخلاصة للخزرجي (ص:٢٢٥)
  - 🛭 هدى الساري (ص: ١٧٤)

www.muhammadilibrary.com يَعْلَى بَرَارَى الْمُوالِمِيرِهِ لِإِبطَالِ الْكَلَامِ الْمِعْكُمِ لِيُّ الْمُوالِمِيرِهِ لِإِبطَالِ الْكَلَامِ الْمِعْكُمِ لِيُّ الْمُوالِمِيرِهِ لِإِبطَالِ الْكَلَامِ الْمِعْكُمِ لِيُّ فِي الْمُوالِمِيرِهِ لِإِبطَالِ الْكَلَامِ الْمِعْكُمِ لِيُّ فِي الْمُوالِمِيرِهِ لِإِبطَالِ الْكَلَامِ الْمِعْكُمِ لِيُّ

"ديعني ان كو يجيل اور جلي اور دارقطني في تقد اورنسائي في لا بأس به كها ب-"

تهذيب التهذيب مي إ:

'دیعنی دوری نے ثقه اور عجلی نے ثقه ثبت اور نسائی نے لا باس به اور ابن حبان نے ثقات میں اور میں کہتا ہوں کہ دار قطنی نے بروایت ابن خلفون ان کو ثقه ہوں کہ دار قطنی نے بروایت ابن خلفون ان کو ثقه

کہاہ۔'' 🖰 آمے چلئے:

قوله: (٧٨) عبد الرحمن بن حماد الشعبى: قال أبو حاتم: ليس بالقوي.

"ابوحاتم نے کہا کہ تو ی مبیں میں ایسنا

أهنول: يهال برآپ نے فلطی کی ہے، جعمی ' فلط ہے، ' شعینی ' سی ہے، اور ابوطاتم اپنی اس جرح میں شاذ بیں ، نیز جرح غیرمبین ہے، اس لیے نامسموع ہے، بلدان کی بابت ہم آپ کوسنا ہے ہیں، تقریب میں ہے: "صدوق " اور خلاصہ میں ہے: " قال أبو زرعة: لا بأس به " اور میزان بی ہے: " قال أبوزرعة وغیره: لا بأس به " اور میزان بی ہے: " قال أبوزرعة وغیره: لا بأس به ، وثقه الدارقطنی " فلا

"خلاصدان كابيب كه يهصدوق إن، ان كوابوزرعه وغيره في لا بأس به اور دارقطني في تقد كهاب-"

عافظ ابن مجر تهذيب التهذيب مي لكص بين:

◘ تهذيب التهذيب (١٣٨/٦)

● ندکورہ بالا رادی کی بابت جرح کے دو اقوال نقل کے محے ہیں:

ا۔ "لا يحتج به "كى راوى كا مجمت ہوتا ، تو يُتن كا سب سے اعلى درجہ ہے ، يد لفظ "لا يحتج به "كى راوى كے صدوق بلك تقد ہونے كه منافى نہيں ، يہ كے دامام ابن معين فرماتے ہيں: "فقة وليس بحجة " نيز فرماتے ہيں: " صدوق وليس بحجة " (تاريخ ابن معين: ٣/ ٢٦٥) اى طرح كے اقوال كى ديگر ائد محدثين سے يحى مروى ہيں۔ ويكيس فتح المغيث (١/ ٢٦٤) ضوابط الحجر و والتعديل (ص: ١٣٩) بلك امام ابو حاتم ہے بعض روات كے بارے ميں منقول ہے: محلهم عندنا محل الصدق، يكتب حديثهم، ولا يحتج بحديثهم " (الجرح والتعديل: ٢/ ١٣٣)

- 1۔ "لین الحدیث" برخفیف جرح ہے، بیمجی کی راوی کے صدوق ہونے کے منافی نہیں، اس لئے حافظ ابن جمر دانش تمام اقوال کو مدنظر رکھتے ہوئے فرماتے ہیں:" صدوق رہما خالف" (تقریب التهذیب: ۳۲۷)
- الخلاصة للخزرجي الساري (ص: ٤١٧) تقريب التهذيب (ص: ٣٣٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٢٦)

" قال أبو زرعة: لا بأس به، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الدارقطني في الجرح والتعديل: ثقة، "انتهي. ◘

'' یعنی ان کوابوزرعد نے لا باس به ( ثقته) اور این حبان نے ثقات میں اور دار قطنی نے ثقد کہا ہے۔'' معلوم ہوا کہ پیخض ثقدراوی ہے۔ ایک آگے چلئے:

فتوله: (٧٩) عبد الرحمن بن سليمان بن الغسيل المدني: قال النسائي: ليس بالقوي.

"نسائی نے کہا کہ قوی نہیں ہیں۔" ایضا

أهول: يه جرح بهى غير مسلم ب، ال لئ كه خود نسائى نه ان كو ثقه كها ب، ملاحظه بو: خلاصه و تهذيب و هدي ● جيسا كه عنقريب آئ كا، جس سے پنة چلتا ہے كه يوض ضرور ثقات سے ب، چنانچداى بنا بر حافظ تقريب ميں لكھتے ہيں "صدوق" اور علام صفى الدين خلاصه ميں لكھتے ہيں: "وثقه النسائي والدار قطني". •

"لعنی بیصدوق بین، ان کونسال ور دار طنی نے ثقد کہا ہے۔"

ذهبی میزان میں لکھتے ہیں:

"وثقه أبو زرعة والدارقطني، وروى عباس عن يحيى: ثقة، وقال مرة: ليس به بأس، "انتهى. <sup>6</sup> " لين ان كوابوزرعداوردار قطني اور <mark>كيل نے بروايت على ا</mark> تقداور لا بأس به كها ہے۔''

ہدی الساری میں ہے:

"وثقه ابن معين والنسائي وأبو زرعة والدارقطني، وقال أبر عدي: هو ممن يعتبر حديثه ويكتب، "انتهى. 6

"دلیعنی ان کو اہن معین اور نسائی اور ابو زرعہ اور داقطنی نے ثقہ کہا ہے اور ابن عدی نے کہا ہے کہ ان

- 🛭 تهذیب التهذیب (٦/ ۱٤٩)
- حافظ ابن مجر الناشة سحيح بخارى على مروى ان كي روايت كمتعلق قرمات عن "قلت: روى عنه البخاري حديثا واحدا في الجنائز عن ابن عون عن ابن سيرين... وقد تابعه عليه يزيد بن هارون عند النسائي، وهو مشهور عن محمد بن سيرين من طرق أخرى عند البخاري أيضا وغيره . " (هدي الساري: ٤١٧)
- هدي الساري (ص: ٤١٧) تهذيب التهذيب (٦/ ١٧٢) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٢٨) تكوره كتب مي المام أماني والشير عنه الماني والشير عنه الماني والشير عنه الفاظ عروى بين: " ثقة، ليس به بأس ، ليس بالقوي " جوال بات كى وليل به كه "ليس بالقوي" شدير جرح نيين اورا يسي الفاظ كے بعدراوى صدوق بلك تقد كے درجہ سے ساقط نيين بوجاتا۔
  - تقريب التهذيب (ص: ٣٤٢) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٢٨)
    - 🗗 ميزان الاعتدال (٢/ ٥٦٨)
    - 🛭 هدي الساري (ص: ٤١٧)

ك 546 كالأمر المبرم لإبطال الكلام المحكم ك دفاع تيح بخاري

لوگوں میں ہے ہیں، جن کی حدیث معتبر اور قابل کتابت ہے۔''

حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب مين لكصة بن:

" قال الدوري عن ابن معين: ثقة ليس به بأس، وقال الدارمي عن ابن معين: صويلح، وقال أبو زرعة والنسائي والدارقطني: ثقة، وقال ابن عدي: هو ممن يعتبر حديثه ويكتب،" انتهى ملخصاً. • 'دلینی کیلی نے بروایت عماس دوری ثقه لا باس به اور کیلی نے بروایت داری صالح الحدیث اور ابو زرعه اور نسائی اور دارقطنی نے ثقہ کیا ہے اور این عدی نے کہا کہ بدان لوگوں میں ہے ہیں، جن کی حدیث معتبر اور قابل کتابت ہے۔''

معلوم ہوا کہ بیخص بھی تفدے۔ 🍑 آ مے چلئے:

قوله: (٨٠) عبد الرحمن بن عبد الله بن دينار المدنى: روى عباس عن يحيى قال:

في حديثه عندي ضعف، وآمال أبوحاتم: لا يحتج به .

''عباس نے بچیٰ ہے روایت کی کہ ﷺ نے کہا کہ میرے نز دیک ان کی حدیث میں ضعف ہے اور ابوحاتم نے کہا کہ دلیل پکڑنے کے قابل نہیں ہیں اسلما

أفتول: خود الوحاتم نے ان كى حديث كو قابل كتابت كابت كابت كابت و مدى 🌯 جيما كر عنقريب آ ك گا، علی بندا القیاس این عدی نے بھی کہا ہے، 🍑 بلکہ یکی قطان 💽 ن سے روایت کیا ہے اور حافظ نے صاف هدي الساري ميں لکھ ويا ہے كدان كى تويش كے ليے صرف يكي قطان جيسے نقاد كا ان سے روايت كرنا كافى ہے۔ 6 غرض آپ کی دونوں جرحیں غیرمقبول ہیں، بلکہ میں اینے اقوال مرقومہ کا ثبوت پیش کرتا ہوں ایک

 $^{m{\otimes}}$ تقریب میں ہے: "صدوبی" اور خلاصہ میں ہے: " قال ابن عدی: ہو فی جملة ممن یکتب حدیثہ"

لین بیصدوق ہیں، ابن عدی نے کہا بیان لوگوں میں سے ہیں، جن کی صدیث کھنے کے لائق ہے۔

ميزان مين ہے: "صالح الحديث، وقد وثق، وحدث عنه يحييٰ بن سعيد مع تعته في الرجال ".

• تهذیب التهذیب (۱۷۲/٦)

 عافظ این جمر الشيران بربعض ائمه کے الفاظ جرح کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں: " تضعیفهم له بالنسبة إلى غیرہ معن هو أثبت منه من أقرانه، وقد احتج به الجماعة سوى النسائي " (هدي الساري: ٤١٧)

€ تهذیب التهذیب (٦/ ۱۸۷) هدی الساری (ص: ۱۷٤)

◘ الكامل لابن عدي (٤/ ٢٩٩) تهذيب التهذيب (١٨٧/٦)

🛭 هدي الساري (ص: ٤١٧)

تقريب التهذيب (ص: ٣٤٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٢٩)

ميزان الاعتدال (۲/ ۲۷۵)

www.muhammadilibrary.com وفاع مح بخارى المناسبوم لإبطال الكلام المعكد في الأمر المبوم لإبطال الكلام المعكد

'دیعنی بیصالح الحدیث ہیں، ان سے بیکی ہن سعید القطان نے رجال میں تشدد کے باوجود حدیث لی ہے۔'' اور ہدی الساري میں ہے:

" وقد حدث عنه يحييٰ القطان، ويكفيه رواية يحييٰ عنه، وقال أبوحاتم: يكتب حديثه، وقال ابن المديني: صدوق، "انتهي. •

'دلین کی قطان نے ان سے صدیث بیان کی ہے اور (ان کے ثقہ ہونے کے لیے) ان سے کی کا روایت کرنا کافی ہے اور ابوطاتم نے کہا ہے کہ ان کی صدیث قائل کتابت ہے اور ابن مدین نے صدوق کہا ہے۔''

طافظ ابن حجر تهذيب التهذيب مي لكصة بين:

"قال أبو القاسم البغوي: هو صالح الحديث، وقال الحربي: غيره أوثق منه، وقال ابن خلفون: سئل عنه علي بن المحديني، فقال: صدوق، وقال أبوحاتم: يكتب حديثه، وقد حدث عنه يحيى القطان، "انتهى المحضاً

'' بین ابو القاسم بغوی نے ان کو صالح الحدیث لیا ہے اور حربی نے کہا کہ ان کے غیر ان سے زیادہ تقد بیں، (معلوم ہوا کہ بیجی ثقد بیں) اور ابن خلفون کے کہا، ابن المدین ان کی بابت بوچھے گئے، تو انھوں نے صدوق کہا، اور ابو حاتم نے کہا کہ ان کی حدیث لکھنے کے لائق ہے اور یکی قطان نے ان سے روایت کی ہے، آگے طئے:

قوله: (٨١) عبد الرحمن بن عبد الملك بن شيبة: "قال أبوبكر بن أبي داود: ضعيف، قال أبو أحمد الحاكم: ليس بالمتين عندهم."

"ابوبكر بن افي دادد نے كہا كه ضعيف إلى، ابواحم حاكم نے كہا كه لوگوں كے نزد يكه متين نہيں ہيں." ايسنا أهنون : يہ جرح بھی انھی وجوہات كی بدولت غير مقبول ہے، علاوہ بريں امام بخاری نے ان سے جو روايت كی ہے، وہ متابعتاً ہے، ﴿ يَا نَجِهُ خُلاصه مِن ہے: "ومنه البخاري متابعة " يخين امام بخاری نے ان سے متابعتاً روايت كيا ہے، وہ متابعتاً ہوائت كيا ہے، وہ متابعتاً ہوائت كيا ہے، ان كے مجروح ہونے سے بھی چنداں حرج نہيں ہے، جيسا كه كزر چكا ہے، حالانكه ابن حبان وغيره نے ان كو 104 ثقه كہاہے، ﴿ قَلْ بَانِ حَبانَ فِي المنقات: ربما خالف" اور ثقه كہاہے، ﴿ قَالَ ابن حبانَ فِي المنقات: ربما خالف" اور

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤١٧)

هدي السازي (ص: ١٨٤) حافظ ابن حجر الملك متابعت وكركرنے كے بعد فرمات ميں: " فتيين أنه ما احتج به "

<sup>8</sup> الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٣١)

<sup>₫</sup> الثقات لابن حبان (٨/ ٣٧٥)

میزان میں ہے: "صدوق، وقال ابن حبان فی الفقات" اور ہدی الماری میں ہے: "قواہ أبوحاتم، وقال ابن حبان فی الثقات" اور تهذیب التهذیب میں ہے: " ذکرہ ابن حبان فی الثقات" ان سب عبارات کا ظاصہ یہ ہوا کہ صدوق ہیں، ان کو ابوحاتم نے قوی کہا ہے اور ابن حبان نے نقات میں ذکر کیا ہے، کس اتا ہی کائی ہے۔ آ گے چئے۔

عقو 13: (٨٢) عبد الموحمن بن محمد المحاربی: قال ابن معین: ویروی المناکیر عن المحهولین، وقال حاکم: صدوق یروی عن مجهولین أحادیث منکرة، فیفسد حدیثه بذلك ."

"ابن معین نے کہا کہ یہ مجبول لوگوں ہے نامقبول احادیث روایت کرتے ہیں، اور حاتم (یا حاکم) نے کہا کہ یہ مجبول لوگوں ہے نامقبول احادیث، پس اس وجہ ہے ان کی حدیث فاسد ہوجاتی ہے۔" ایشا

أهول: يبال برآپ نے تحريف كى ب، ميزان ميں ب: "وفال أبوحاتم " آپ نے اس كولكها ب: "وفال حاكم " آپ نے اس كولكها ب: "وفال حاكم "اور ترجمه ميں بھى ابوكا لفظ ندارد الله ينه يكى حال جرح مرتومه كا بھى ہ، كونكه خود يكىٰ بن معين نے (جن سے آپ نے جرح نقل كى ہے) ان كو ثقة كہا ہے، ملائق ہو: ميزان وغيره - ●

یس معلوم ہوا کہ یہ محاربی فی نفہ ثقہ ہیں، چنانچہ ال کا صدوق ہونا آپ کو بھی مسلم ہے، باقی رہا ان کا مجبول سے روایت کرنا، تو اس سے ان کی ثقابت میں فرق نہیں آتا، علاوہ بری حافظ نے مدی میں بتلایا ہے کہ امام بخاری کا ان سے روایت کرنا متابعتا ہے، 

لیف البغا کوئی حرج نہیں۔ ہاں آپ ان کی تو یہ سننا چاہتے ہیں تو سنیں، تقریب میں ہے: "وثقه ابن معین والنسائی یہ لیک بیٹی بیٹقہ ہیں، ان کو کی بن معین اور نسائی نے ثقہ کہا ہے، میزان میں ہے: "وثقه ابن معین والنسائی کے لیک بیٹھ ہیں، ان کو کی بن معین اور نسائی نے ثقہ کہا ہے، میزان میں ہے:

ثقة، صاحب حديث، وقال ابن معين أيضاً: ثقة، "انتهى "٥

يعنى بير نقد اورعمده حديث والے بين، ابن معين نے بھى ان كو نقد كہا بر مدى الساري مين ب:

" وثقه ابن معين والنسائي والبزار والدارقطني، وقال أبوحاتم: صدوق، وقال الباجي:

- ◘ ميزان الاعتدال (٢/ ٥٧٨) هدي الساري (ص: ١٨٤) تهذيب التهذيب (٦/ ٢٠١) تقريب التهذيب (ص: ٣٤٥)
   الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٣١)
  - 🖸 ميزان مين " ففسد حديثه " كالفاظ بيل.
    - € ميزان الاعتدال (٢/ ٥٨٥)
    - هدي الساري (ص: ١٩٩)
  - 5 تقريب التهذيب (ص: ٣٤٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٣٤)
    - 6 ميزان الاعتدال (٢/ ٥٨٥)



صدوق، "انتهى.

"ليني ان كو باجي اور ابوحاتم نے صدوق اور يحيٰ اور نسائي اور بزار اور دارقطني نے ثقه كہا ہے۔"

تهذيب التهذيب من بي ب:

" قال إبن معين والنسائي: ثقة، وقال النسائي أيضا: ليس به بأس، وقال أبو حاتم: صدوق، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن سعد: كان ثقة، وذكره ابن شاهين في الثقات، وقال عثمان بن أبي شيبة: هو صدوق، وقال البزار والدارقطني: ثقة، وقال عثمان الدارمي: سألت ابن معين عنه، فقال: ليس به بأس، وقال العجلي: لا بأس به، وقال الساجى: صدوق، "انتهى ملخصاً €

دولین ان کو یکی اورنسائی نے تقد اورنسائی نے لا باس به اور ابو حاتم نے صدوق اور ابن حبان نے تقات میں اور ابن سعد نے تقد اور ابن شائیں نے تقات میں اور عثان نے صدوق اور بزار اور دارقطنی نے تقد اور عثان داری نے بروایت یکی لا باس به (تقد) اور عجل نے لا باس به اور ساجی نے صدوق کہا ہے۔'' آس عصر علے:

**قوله**: (٨٣) عبد الرحمن بن أبي نعم البجلي: قال أحمد بن أبي خيثمة عن ابن معين قال: ابن أبي نعم ضعيف.

"احد بن ابوظيم ن ابن معين سفقل كيا كدابن معين ن كها: ابن ابوا معن بي "ايضا

أهول: يه كيول ضعيف بين؟ اس كى كوئى بهى وجد معلوم نبيل ، البذا اصول كے مطابق يه جرح نامقبول موئى، علاوه برس ابن معين اس جرح ميں شاذ بين، چنانچه علامه ذهبى نے آگے صاف فيصله كر ديا ہے۔" وهذا لم يتابعه عليه أحد " رميزان) كل يعنى اس قول كى كسى نے متابعت نبيل كى ہے، ليل اسى ہے آپ كى جرح كا جواب ہوگيا۔ اسے جناب! ابن ابونعم ثقة اور صدوق بين، تقريب ميں ہے: " صدوق عابد، من الثالثة، " اور خلاصه ميں ہے: "ذكره ابن حبان في

<sup>•</sup> هدي الساري (ص: ١٩٤)

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (٦/ ۲۳۸)

<sup>•</sup> میزان الاعتدال (۲/ ۹۰) نیز حافظ ذہبی رافظ نے کے حوالے ہے اس بات کی تصریح گزر چکی ہے کہ امام این معین جرح میں متشدد بیں، اگر وہ کی کوضعیف کہیں، تو دوسرے ائمہ محدثین کے کلام کے ساتھ مقارند اور مقابلہ کرنے کے بعد ان کا کلام قبول کیا جائے گا، یعنی اگر وہ تضعیف میں موافقت کریں، تو ان کی جرح مقبول ہوگی اور اگر بیتضعیف میں منفر د ہواور دیگر ائمہ کرام اس راوی کی توثیق کریں، تو معتدل ائمہ محدثین کی تعدیل و توثیق کو ترج وی جائے گی۔ دیکھیں: ذکر من بعتمد قوله فی المجرح و التعدیل (ص: ۱۷۲)

www.muhammadilibrary.com وفاع من بخارى المسكم المس

الثقات" اورميزان مين ہے: "كان من الأولياء الثقات" اور بدى الساري مين ہے: "وثقه ابن سعد والنسائي " "
" ان سب كا خلاصہ يه ہوا كه ائن ابونغم صدوق بين، عابد بين، اولياء مين سے بين، ثقات مين سے بين،
ان كو ابن حبان في ثقات مين ذكر كيا ہے اور محمد بن سعد اور نسائى في ان كو ثقة كہا ہے ـ "
وافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد ششم مين كلصتے بين:

"قال ابن سعد: وكان ثقة، وقال النسائي في التمييز: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، " انتهى ملخصاً. €

''لین محمد بن سعد نے ان کو ثقه اور نسائی نے تمییز میں ان کو ثقه اور ابن حبان نے نقات میں ذکر کیا ہے۔'' آ کے چلئے:

قوله: (٨٤) عبد الرحمن بن نمو: ضعفه يحيى، وقال أبوحاتم وغيره: ليس بالقوي. "ان كو يكي في ضعيف همرايا أور العاتم وغيره في كها كرية وي نبيل بين "اليشا

)6

حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلدساوس ميس لكصع بين:

"قال دحيم: صحيح الحديث، وقال الآجري عن أبي داود: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال: من ثقات أهل الشام ومتقنيهم، وقال أبو أحمد الحاكم: مستقيم الحديث، وقال ابن البرقي: ثقة، وقال الذهلي: عبد الرحمن بن نمر و عبد ألرحمن بن

ميزان الاعتدال: (۲/ ۹۰٥) هدي الساري (ص: ۱۹۶) تقريب التهذيب (ص: ۳۵۲) الخلاصة للخزرجي (ص: ۲۳٦)
 ۲۳۲) ثير ويكيس: الثقات لابن حيان (٦/ ٢٥٦)

ع تهذيب التهذيب (٦/ ٢٥٦)

هدي الساري (ص: ۱۹٤) تهذيب التهذيب (۲۰۷/٦)

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ٥٩٥) هدي الساري (ص: ٤١٩) تقريب التهذيب (ص: ٣٥٢) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٣٦)

وفاع سي بخارى المحكم ال

خالد ثقتان، "ملخصاً.

'' یعنی ان کو دهیم نے صحیح الحدیث اور ابو داود نے بروایت آجری لا باس به اور ابن حبان نے ثقات میں کہا ہے اور ابن حبان نے ثقات میں کہا ہے اور ابن حبان نے کہا ہے کہ بیشقات اہل شام اور مقنین ( ثقه ) سے میں اور حاکم نے ان کومنتقیم الحدیث اور ابن البرقی نے ثقہ اور ذبلی نے عبدالرحمٰن بن نمر اور عبدالرحمٰن بن خالد دونوں کو ثقہ کہا ہے۔'' دیکھا جناب .....؟ ایجھا آ مے چلئے:

قوله: (٨٥) عبد السلام بن حرب الملاثي: قال ابن سعد: فيه ضعف.

"ابن سعدنے کہا کہ ان میں ضعف ہے۔" ایضاً

أهول: ابن سعد نے جوان میں ضعف بتلایا ہے، بیٹی نہیں ہے، بلکہ مخض تو حفاظ شات ہے ہے، تمام کتب اساء الرجال میں ایبا ہی ملتا ہے، خود آپ میزان میں ملاحظہ کر لیس، جیبا کہ عنقریب آئے گا۔ ● علاوہ برین ہدی الساری کے دیکھنے ہے معلوم ہوتا ہے کہ امام بخاری نے ان سے متابعتاً روایت کیا ہے۔ ● پس اس کا بھی وہی جواب ہوگا، جواد پر مرقوم ہے، اب ہم آپ کو بہ بتل ایس کہ محدثین ناقدین نے ان کی بابت کیا لکھا ہے:

تقريب مي بي: " ثقة حافظ " اور خلاصه شي ب: " الحافظ ثقة، وثقه أبوحاتم والترمذي " فل يعنى مدثقة من ، وثقه أبوحاتم والترمذي في تقد من من التراد المراد المراد

علامه ذهبي ميزان ميس لكصة بين:

" من كبار مشيخة الكوفة وثقاتهم ومسنديهم، قال الترمذي: ثقة حافظ، وقال الدارقطني: ثقة حجة، وقال يعقوب بن شبية: ثقة، وقال البن معين: ثقة، والكوفيون يوثقونه، "انتهى.

'دیعنی بیکوفد کے کبار مشائخ اور ثقات اور مستندین لوگول میں سے ہیں، تر مذی نے ان کو ثقد حافظ اور دار قطنی نے ثقد ججت اور بیتقوب نے ثقد اور کیجیٰ نے ثقد کہا ہے اور کل کوفی ان کو ثقد کہتے تھے۔''

ہری الساري میں ہے:

" وثقه أبوحاتم والترمذي ويعقوب بن شيبة والدارقطني والعجلي، وقال يحييٰ بن معين:

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۲۵۷/٦)

عيزان الاعتدال (۲/ ۲۱۵)

<sup>3</sup> هدي الساري (ص: ٤٢٠) حافظ ابن مجر الراف ما ابحت وكركر في عد قرمات بين: " فتين أنه لم يحتج به "

تقريب التهذيب (ص: ٥٥٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٣٨)

www.muhammadilibrary.com

(المراكبين بخارى 552 عندان (المراكبور البطال الكلام المعكم على المعكم الم

يس به بأس، "انتهي. 🗖

''لینی ان کو ابوحاتم اور ترندی اور لیقوب اور دارقطنی اور عجل اور یحیٰ نے ثقہ کہا ہے۔''

حافظ این جراس سے زیادہ تفصیل سے تهذیب التهذیب جلد ششم میں لکھتے ہیں:

"قال عثمان الدارمي عن ابن معين: صدوق، وقال غيره عن يحيي: ليس به بأس يكتب

حديثه، وقال أبوحاتم: ثقة صدوق، وقال الترمذي: ثقة حافظ، وقال النسائي في التمييز:

ليس به بأس، وقال الدارقطني: ثقة حجة، وقال العجلي: هو عند الكوفيين ثقة ثبت، وقال

يعقوب بن شيبة: ثقة، "انتهى ملخصاً. 🍳

'دلینی کی نے بروایت عثان داری صدوق اور ابن معین نے دوسری روایت میں ان کو لا باس به (ثقه) اور ان کی حدیث کو قابل کتابت اور ابوحاتم نے ثقه صدوق اور تر ندی نے ثقه حافظ اور نسائی نے تمییز میں لا باس به اور دارقطنی نے ثقہ جت کہا ہے اور عجل نے کہا ہے وہ کوفیوں کے نزد یک ثقه شبت میں اور یعقوب نے بھی ثقه کہا ہے۔' • آ سے جائے:

قوله: (٨٦) عبد العزيز بن عبد الله الأولسي المدني: قال أبوداود: ضعيف.

"ابوداود نے کہا کہ بیضعیف ہیں۔" ایفنآ

أهول: "أولسي" باللام غلط بي "ويسي" باليه يه بال ابوداود كى يه جرح جوآب نقل كى يه برح جوآب نقل كى يه برح جوآب نقل كى يه برك بوداود يه بالكل مردود ب الله يه كو ذراسا آك و تقد كها به كيا الله ميزان من آپ كو ذراسا آك د كها كي نبيس ديا؟ على بذا القياس ابوداود سه ان كى توثق خلاصه و بدى السارى و تبذيب ميس موجود ب ببيسا كه عنقريب آك كا، هدى السارى ميس كها به:

" ففیه نظر الأنه قد وثقه فی موضع آخر … إلی قوله: فی الجملة فهو جرح مردود" انتهی. <sup>©</sup> ''لینی ابو داود کی اس جرح می*ں نظر ہے، کیونکہ خود آتھی* ابوداور نے دوسری جگہ میں ان کوثقتہ کہا ہے۔'' حاصل کلام بیر کہ بیرجرح مردود و نامقبول ہے، چلیے فیصلہ ہوگیا، اب ان کی ثقابت سنئے:

- 🛭 هدي الساري (ص: ٤٢٠)
- 🛭 تهذیب النهذیب (۲/۲۸)
- حافظ ابن مجر الطفة ايك رادى برامام ابن سعد الطفة كى اليى على ايك شاذ جرح كا جواب دية موع فرمات بين "لم يلتفت أحد إلى ابن سعد في هذا، فإن مادته من الواقدي في الغالب، والواقدي ليس بمعتمد " (هدي الساري: ١٧ ٤)
  - € هدي الساري (ص: ٢٠٠) تهذيب التهذيب (٦/ ٣٠٨) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٤٠)
- هدی الساری (ص: ۲۰) امام ابو داود براش سے بیرج ابو عبید آجری نے نقل کی ہے اور ابو عبید آجری کی توشق و تعدیل جاہت
  نہیں ، اس لئے ان کی نقل کردہ جرح محل نظر ہے، خصوصاً جب وہ شاذ اور دیگر ائمہ محدثین بہت کے اقوال ہے متعارض ہو۔

www.muhammadilibrary.com

(المرالسرم لإبطال الكلام المعكم عداري 553 \$ 553 كالمرالسرم لإبطال الكلام المعكم

ميزان ميں ہے: "شيخ البخاري، ثقة جليل، وثقه أبوداود"

یعنی سامام بخاری کے شیخ ہیں، بڑے جلیل القدر اور ثقد ہیں، ابوداود نے ان کو ثقد کہا ہے۔

ہدی الساري میں ہے:

" من كبار شيوخ البخاري، وقال أبوحاتم: هو صدوق، ووثقه يعقوب بن شيبة، وقال الدارقطني: حجة، وقال الخليلي: اتفقوا على توثيقه، انتهي. 

• الدارقطني: حجة، وقال الخليلي: اتفقوا على توثيقه، انتهى.

یعن امام بخاری کے کبار شیوخ سے ہیں، ان کو ابوحاتم نے صدوق اور یعقوب نے تقد اور دار قطنی نے جب کہا ہے کہا ہے کہان کے تقد ہونے پرسپ کا اتفاق ہے۔

تهذيب التهذيب جلدساوس يركي

"قال يعقوب بن شيبة: ثقة، وكذا قال أبوداود، وقال ابن أبي حاتم: سئل أبي عنه، فقال: صدوق، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الدارقطني: حجة، وقال الخليلي: ثقة متفق عليه، "انتهى ملخصاً. •

"دیعنی ان کو بعقوب نے لقد اور ابوداور نے لقد اور ابوحاتم کے معدوق اور ابن حبان نے ثقات میں اور داقطنی نے جمت اور طیل نے ثقد کہا ہے۔" آ کے چلئے:

قوله: (٨٧) عبد العزيز بن مسلم القسملي: قال العقيلي: في سينه بعض الوهم .

' عقیلی نے کہا کدان کی حدیث میں بعض وہمی باتیں ہیں۔' ایضاً

افتول: تواس سے کیا ہوتا ہے؟ ان کی ساری حدیثیں تو ایم نہیں ہیں ادراس سے ان کی ثقابت میں کوئی فرق

تقريب التهذيب (ص: ٣٥٧) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٤٠)

- 🛭 ميزان الاعتدال (۲/ ٦٣٠)
- 🛭 هدي الساري (ص: ٤٢٠)
- € تهذیب التهذیب (۲۰۸/٦)
- کی راوی ہے وہم سرز دہوجانا کوئی جرح نہیں، کونکہ یہ بشری تقاضا ہے، جس سے کبار انکہ محدثین بھی محفوظ نہیں ہیں، امام عبداللہ بن مبارک الطف فرماتے ہیں: " من ذا سلم من الوهم ؟ " اسے نقل کرنے کے بعد حافظ ابن جحر بطف فرماتے ہیں: " وهذا أيضا مما ينبغي أن يتوفف فيه، فإذا جرح الرجل بكونه أخطأ في حديث أو وهم أو تفرد، لا يكون ذلك جرحا مستقرا ولا برد به حديثه " (لسان الميزان) ١/ ١٧) نيز حافظ ذہبی الملظ، محرض کی نقل کردہ امام عقیلی الملظ، کی جرح کو ذکر کرنے کے ۔

www.muhammadilibrary.com

(الأمر العبر مر لإبطال الكلام المعكم على المراكز على المحكم المعكم المعكم

نہیں آئے گا، آپ نے عقیلی کا جو یہ قول نقل کیا ہے، یہ در حقیقت کوئی جرح نہیں ہے، بلکہ ہم آپ کو ساتے ہیں کہ عبدالعزیز قسملی کے ثقہ ہونے میں کلام نہیں ہے۔

تقریب میں ہے: " ثقة عابد " اور خلاصہ میں ہے: "كان من العابدين، وثقه ابن معين " • يعنى بدقته اور عابد بن، يكي بن معين في ان كو ثقه كہا ہے۔

علامه ذهبي ميزان مين لكصة بين:

"بصري ثقة، قال يحيى بن معين: عبد العزيز القسملي لا بأس به، وقال أبو حاتم: صالح الحديث ثقة، " انتهى .

"لين بي تقدين، يكل في ان كولا بأس به اورابوحاتم في صالح الحديث اور تقد كها بي-"

حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد شقم مي لكصة بي:

" قال ابن معين: ثقة، وقال أبوحاتم: صالح الحديث ثقة، وقال أبو عامر: وكان من العابدين، وقال النسائي في التمييز. لحرب به بأس، وقال ابن نمير والعجلي: ثقة، وقال ابن خراش: صدوق، ذكره ابن حبان في الثقاف، "انتهى ملخصاً.

"ديعن ان كو يكي في القداور ابوحاتم في صالح الحديث الدر تقداور ابو عامر في عابد (زابد) اور نسائي في تمييز مين لا بأس به اور ابن نمير اور على في تقداور ابن خراش في صدوق اور ابن حبان في تقات مين وكركيا ب-" الله عليه:

**فنوله**: (٨٨) عبد الملك بن عين: قال ابن معين: ليس بشيء، قال ابن عيينة: ثنا عبد الملك، وكان رافضيا، وقال أبوحاتم: من عتق الشيعة.

" ابن معین نے کہا کہ یہ کچھ نہیں ہیں اور ابن عیینہ نے کہا کہ مجھ سے عبدالملک نے حدیث بیان کی اور حال یہ کہ دہ وہ یعنی عبدالملک رافضی تھا اور ابوحاتم نے کہا کہ یہ فرقہ شیعہ میں سے تھے۔" ایساً

أطنول: يهال بهى آب فططى كى ب، "ابن عين "نبيل بلكه "ابن أعين" بزيادة الألف ب، باقى رباان كا شيعه مونا، تو اس كى بابت باربا لكها جا چكا ب كه راوى اگر صادق فى الحديث مو، تو چندال حرج نبيل موتا، چنانچه

◄ إحدقر مات بين: "قلت: هذه الكلمة صادقة الوقوع على مثل مالك و شعبة، ثم ساق العقيلي له حديثا واحدا محفوظا، قد خالفه فيه من هو دونه في الحفظ " (ميزان الاعتدال: ٢/ ٦٣٥)

- تقريب التهذيب (ص: ٣٥٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٤١)
  - عيزان الاعتدال (۲/ ٦٣٥)
  - 🛭 تهذیب التهذیب (۲/۳۱۷)

عبدالملک کا صدوق ہونا ذیل میں درج کیا جائے گا۔ علاوہ بریں امام بخاری نے ابن اعین سے جو روایت کی ہے، وہ مقرون بغیرہ ہے، یعنی امام بخاری نے ان سے متابعنا روایت کیا ہے، چنانچہ تمام کتب اساء الرجال میں اس کی تصریح موجود ہے۔

تقریب میں ہے: "له فی الصحیحین حدیث واحد متابعة " اور خلاصه میں ہے: "له فی خ م فرد حدیث متأبعة " اور میزان میں ہے: "وأخر جاله مقرونا بغیره فی حدیث "اور تهذیب جلد سادل میں ہے: "له عند الشیخین حدیث واحد قرن فیه بجامع بن أبي راشد"  $\bullet$ 

خلاصدان سب کا بیہ ہوا کہ امام بخاری نے ان سے مقتر ن بمتابعت جامع بن ابی راشد روایت کیا ہے۔ پس 109 جب حدیث مقرون بغیرہ اور متابعتاً ہوئی، تو اس کی بابت نمبر (۲۲) میں بالنفصیل بحوالہ قول علامہ عینی لکھا جا چکا ہے کہ چندال مضا لکھ نہیں اور لطف یہ کہ امام بخاری نے جو ان سے بالمتابعت روایت کی ہے، وہ بھی اس بنیاد پر کہ یہ بعض کے نزد یک صدوق بلکہ تقد ہیں۔ چنانچہ تعریب میں ہے: "صدوق "اور خلاصہ میں ہے: "قال أبو حاتم: محله الصدق" اور میزان میں ہے: "قال أبو حاتم: محله الصدق" وقال ابن معین: هو صدوق" اور بدی الساري میں ہے: "وثقه العجلی وقال أبو حاتم: محله الصدق"

ماحصل یہ کہ بیصدوق ہیں،خود کی بن معین اور ابوحاتم نے اس کوصدوق بلکہ ابوحاتم نے صالح الحدیث کہا ہے۔ و اور عجل نے ثقہ کہا ہے۔''

حافظ ابن جمر تهذيب التهذيب جلدساوس مس لكصة بين:

" قال أبوحاتم: محله الصدق، صالح الحديث، يكتب حديثه، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال العجلي: كوفي تابعي ثقة، "انتهى. ❸

'دیعنی ابوحاتم نے ان کوصدوق، صالح الحدیث، ان کی حدیث کو قابلِ کتابت کہا ہے اور ابن حبان نے شات میں اور مجلی نے شقہ کہا ہے۔

يس جب بيصالح الحديث موسئ اوران كى حديث قابل كتابت موئى توكوئى حرج نبيس-آ م علي:

قوله: (٨٩) عبد الملك بن الصباح الصنعاني: متّهم لسرقة الحديث.

''سرقه حديث مين متهم بين-'' ايضاً

♦ مزان الاعتدال (٢/ ٢٥٢) هدي الساري (ص: ٤٢١) تقريب التهذيب (ص: ٣٦٢) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٤٣)

و تهذیب التهذیب (۲/۲) تهذیب

www.muhammadilibrary.com

(فاع تنج بخاری 556 \$ 550 الأمرالمبرمر لإبطال الكلامر المعكد ك

أفتول: اگرتهمت غلط به تو پیمرالی مجمم جرح برگز قابل قبول نہیں بوسکتی، حافظ این جمر بدی الباري میں لکھتے ہیں: " وذكره صاحب الميزان، فنقل عن الخليلي أنه قال فيه: كان متهما بسرقة الحديث، وهذا جرح مبهم، "انتهى.

''لینی علامہ ذہبی نے طلی سے نقل کیا ہے کہ بیر سرقہ حدیث کے ساتھ متھم تھے، بیہ جرح مبہم ہے۔'' پس غیر مقبول ہوئی، علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے جو روایت کی ہے، وہ مقتر ن ہے، حافظ مہدی الساري میں لکھتے ہیں:

ولم أر له في البخاري سوى حديث واحد مقرونا بمعاذ بن معاذ، " انتهي. 🛮

''لینی امام بخاری نے ان سے جوروایت کی ہے ، وہ معاذ کے ساتھ مقترن ہے، وہ بھی ایک ہی حدیث ہے''

پس اس کا وہی تھم ہے، جو اوپر مرقوم ہوا، تاہم ایسانہیں ہے کہ ان کی ثقابت وصدافت ٹابت نہ ہو، تقریب میں .

ے: "صدوق من التاسعة " اور خلاص من ہے: " قال ابن حبان في الثقات " اور مدى الساري من ہے: " قال

أبوحاتم: صالح" اور تهذيب التهذيب عِلَمَ مُن مِن مِن الله الله أبوحاتم: صالح، وذكره ابن حبان في الثقات،

وقال ابن نافع: وكان ثقة، "انتهى. €

قوله: (٩٠) عبد الواحد بن واصل: قال أحمد بن حنيل، أخشى أن يكون ضعيفا، وقال أحمد أيضاً: لم يكن صاحب حفظ.

"احد نے کہا کہ مجھ کوان کے ضعیف ہونے کا خوف ہے اور احد نے بیجی کہا کہ بیصاحب حفظ ند تھے۔"ایشاً اُفتول: بیتو آی نے امام احد سے جرح نقل کر دی، لیکن ان کی کتاب کی بابت جس سے امام بخاری نے

حديث لي ب، ان كا فيصله نه و يكها، علامه ذبي اى ميزان من كلهة بين:

- 🛭 هدي الساري (ص: ٤٢١)
- 🛭 هدي الساري (ص: ٤٢١)
- € تهذيب التهذيب(٦/ ٣٥٤) هدي الساري (ص: ٢٢١) تقريب التهذيب (ص: ٣٦٣) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٤٣)
- حافظ ابن مجر براشين الم ملكي كى جرح كا جواب وسيح بموسے قرماتے جين: "قال الخليلي: عبد الملك بن الصباح عن مالك، منهم بسرقة الحديث، كذا قال، ولم أر في الرواة عن مالك للخطيب ولا للدار قطني أحدا يقال له: عبد الملك بن الصباح، فإن كان محفوظا، فهو غير المسمعي " (تهذيب التهذيب: ٦/ ٣٥٤) الل لي حافظ ابن مجر الراشين في تقريب الصباح، عن مالك بن الصباح عن مالك "كودوراوى شاركر كے الگ الگ ذكر كيا عبد الملك بن الصباح عن مالك "كودوراوى شاركر كے الگ الگ ذكر كيا كے (تقريب التهذيب: ٣٦٣)

ن وفاع مج بخاري محكم المحكم ال

" قال أحمد: وكتابه صحيح". • "لين امام احمد نے يہ بھى كہا ہے كدان كى كتاب، جو حديث كى

چلئے فیصلہ ہوگیا، علاوہ بریں امام ذہبی اس میزان میں بیمھی لکھتے ہیں:

" وخرج له البخاري فقرنه بآخر ". 🗨 "ليني المام بخاري في ان عمقرن روايت كي بـ

بس وہ روایت مقرون بغیرہ ہوئی، جس کی بابت ابھی اوپر دو نمبرول میں ندکور ہوا، آ یے ہم آپ کو ان کی

ثقابت بھی سنا دیں، تقریب میں ہے: " نفة من الناسعة " اور خلاصہ میں ہے: " قال أحمد: كتابه هسجيع" 
عنی بیر نقتہ ہیں، امام احمد نے ان کی كتاب كوشيح كہا ہے۔

میزان الاعتدال میں ہے:

"وثقه ابن معين وغيره وقال ابن معين أيضاً: وكان من المتثبتين، ما أعلم أنا أخذنا عليه خطأ البتة ". •

"لین ان کو یکی بن معین نے تقد کہا ہے اور بھی کہا ہے کہ تقد لوگوں سے تھے، ہم نے ان سے لیا ہے، لیکن ہم یقینا ان پر کوئی خطانہیں جانتے۔"

ہری الساري میں ہے:

"قال ابن معین: کان من المتنبتین، ما أعلم أنا أخذنا علیه خطأ ألبتة، وقال أحمد: و کان کتابه صحیحاً، وثقه العجلی و یعقوب بن شیبة و یعقوب بن سفیان و أبرداو د وغیرهم،"انتهی. و محدیدی بن عین یخی بن معین نے کہا کہ بی ثقد لوگول میں سے سخے، میں یقیناً ان پر کسی شم کی خطانبیں جانا، حالانکہ میں نے ان سے لیا ہے اور امام احمد نے کہا کہ ان کی کتاب صحح ہے اور عجلی اور یعقوب بن شیبراور یعقوب بن سفیان اور ابوداود وغیرہم نے ان کو ثقد کہا ہے۔"

حافظ ابن جمر تهذيب التهذيب جلدسادس مين لكصة بين:

" قال عبد الخالق بن منصور عن ابن معين: ثقة، وقال غيره عن ابن معين: كان من المتثبتين، ما أعلم أنا أخذنا عليه خطأ البتة، وقال أحمد: وكان كتابه صحيحا، وقال

- ميزان الاعتدال (٢/ ٦٧٧)
- ميزان الاعتدال (٢/ ٢٧٧) أير ويكويس: هدي الساري (ص: ٤٢٢)
- 🏓 تقريب التهذيب (ص: ٣٦٧) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٤٧)
  - 🕷 ميزان الاعتدال (٢/ ١٧٧)
  - أ. هدي الساري (ص: ٤٣٢)

و فاع مج بخارى المحكم عنارى المحكم ال

العجلي ويعقوب بن شيبة ويعقوب بن سفيان وأبوداود: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات،

قلت: ووثقه الدارقطني، "انتهى ملخصاً. •

'' بعنی ان کو یکی نے بروایت عبدالخالق تقد کہا ہے اور دوسری روایت میں ابن معین نے کہا ہے کہ متثبت ہیں، میں نے ان سے روایت کیا ہے، میں ان میں کمی قسم کی خطا یقیناً نہیں دیکھتا ہوں اور احمد نے کہا کہ ان کی کتاب صحیح ہے اور عجلی اور یعقوب بن شیبہ اور یعقوب بن سفیان اور ابوداود اور دارقطنی نے ثقہ اور ابن حیان نے ثقات میں ذکر کہا ہے۔'' آ سے حلئے:

**قوله**: (٩١) عبد الله بن عبد المحيد: روى عثمان بن سعيد عن يحيى: ليس بشيء.

"عثان بن سعید نے کی سے روایت کی کہ یہ کھے نیس ہیں۔"الینا

ا هنول: میزان میں عبداللہ بن عبدالمجید کی نسبت میہ جرح ہی نہیں ہے، بلکہ سرے سے عبداللہ بن عبدالمجید ہی نہیں ہے، اے جناب! یہاں پر آپ نے ملطی کی ہے، جس کی نسبت آپ لکھ رہے ہیں، وہ عبیداللہ بن عبدالمجید ہے، باقی رہی ان کے متعلق کیجی کی جرح، تو اس کی نبیت حافظ ابن حجر نے تقریب میں صرح کفظوں میں لکھا ہے کہ:

"لم ينبت أن يحيىٰ بن معين ضعفه " الله يحلى سے اس پر جرح ثابت نبيل ہوئى ہے۔ ● پس معلوم ہوا كه اس جرح كا انتساب يكي كى طرف علط ہے اور بيعبيدالله تقد صدوق ہے، چنانچہ تقريب ميل ہے: "صدوق" اور خلاصہ ميں ہے: " قال أبو حاتم: ليس به بالر،" لين بيصدوق بيں، ابو حاتم نے ان كو لا بأس:

، به کہاہے۔میزان میں ہے:

" قال أبو حاتم وغيره: ليس به بأس، وقال شيخنا في التهذيب: قال عثمان الدارمي عن يحيي وأبي حاتم: ليس به بأس "

لیعنی ان کو ابوحاتم وغیرہ نے لا بائس بہ کہا ہے۔ ( ذہبی کہتے ہیں ) اور ہمارے شیخ (جمال الدین مزی) تہذیب ( الکمال ) میں فرماتے ہیں کہ یکیٰ نے بروایت عثان وارمی اور ابوحاتم نے ان کو لا بائس بہ کہا ہے۔ اور یکیٰ کی اصطلاح میں لفظ لا بائس بہ اور لفظ ثقہ ایک درجہ کا ہے، جیسا کہ گزر چکا ہے۔

<sup>🗗</sup> تقريب التهذيب (ص: ٣٧٣)

بلکہ المام ابن معین براشنے سے ان کی توثیق بایں الفاظ الیس به باس " ثابت ہے۔ دیکھیں: تاریخ ابن معین ۔ روایة الدار می۔
 (ص: ۱۷۸) تهذیب التهذیب (۷/ ۳۱)

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (١٣/٣) تقريب التهذيب (ص: ٣٧٣) الخلاصة للخزرجي (ص:٢٥٢)

www.muhammadilibrary.com وقاع مجلى بغارى المسلمة المسكم المسلمة المسكم المسلمة المسكم المسلمة المسكم

لیج جناب! یجیٰ ہے ان کی ثقابت ثابت ہے، جس ہے آپ نے جرح نقل کی ہے۔ • بدی الباری میں ہے:

" هو من نبلاء المحدثين، قال ابن معين وأبوحاتم: لا بأس به، ووثقه العجلي والدارقطني وغير واحد، واحتج به الجماعة، "انتهى. €

'دلین یہ بزرگ محد قین سے جین، ان کو ابن معین اور ابو حاتم نے لا باس به کہا ہے اور عجلی اور دار قطنی نے بھی ان کو ثقة کہا اور ایک جماعت نے ان سے جت پکڑی ہے۔'' آگے چلئے:

فتوله: (٩٢) عبيدة بن حميد الضبي الكوفي: قال زكريا الساجي: ليس بالقوي في الحديث.

" زكريا ساجى في كها كه بيرحديث مين قوى نبين جين "ايضاً

اهول: به جرح برگر قبول نہیں کی جا عتی، اس لیے کہ ابن المدینی ان کی حدیثوں کو سیح کہا کرتے ہے، امام احمد کہتے تھے اس کی حدیثوں کو سیح کہا کرتے ہے، امام احمد کہتے تھے اس کی حدیث کسی اچھی ہے، اور ایک جماعت کشرہ نے ان کو ثقہ کہا ہے، جس کی تفصیل ذیل میں ہے، پھر بلا دلیل ساجی کا قول کیوکر شلیم کیا جا سکتا ہے؟ چونکہ یہ جرح مبہم ہونے کے علاوہ شاذ بھی ہے، اس لیے نامقبول ہے، بال ان کے متعلق اصل کیفیت سنے۔

112

تقريب ميں ہے:" صدوق " اور خلاصه ميں ہے:" قال بن سعد: ثقة "

لینی صدوق میں،ان کومحمر بن سعد نے ثقہ کہا ہے۔

میزان میں ہے:

" وثقه أحمد وابن معين والناس، قال ابن المديني: أحاديثه صحاح وقال ابن مدين: ما به بأس، وقال أيضاً: ثقة، وقال أحمد: ما أحسن حديثه! وقال ابن نمير: ثقة". 

"دليني ان كواحمد و يجي اورسب لوكول في ثقة كما ب، ابن المديني في كما كمان كى كل حديثين صحيح بين اور ابن معين في لا بأس به اور ثقة كما ب اوراحم في كما ان كى حديث كيابى اجيمي ب! اورابن نمير في تقته كما بيا.

<sup>•</sup> گزشتہ اوراق میں گزر چکا ہے کہ ابن معین کا کمی راوی کے بارے میں کہنا: "لیس بشی،" اس پر جرح نہیں بلکہ اس لفظ سے ان کی مراویہ ہوتی ہے کہ یہ راوی گلیل الحدیث ہے، جیمیا کہ اہل اصول نے اس کی صراحت کی ہے، لبذا بیکوئی جرح نہیں۔ (مولانا بارشاوالحق اثری بلید) ویکھیں: هدی السادی (ص: ۲۶۱)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٢٣)

تقريب التهذيب (ص: ٣٧٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٥٦)

<sup>◘</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ٢٥)

وفاع سيح بخارى (فاع سيح بخارى) ( 560 ) ( الأمر المهوم لإبطال الكلام المعكم )

مدی الساري ميس ہے:

" وثقه أحمد، وقال: ما أصح حديثه! وقال ابن معين: ما به بأس، وقال ابن المديني: ما أصح حديثه! ووثقه آخرون، "انتهى. ◘

"ديعنى ان كوامام احمد في تقد كها إوركها م كدان كى حديث كيابى الحيى م! اورابن معين في لا بأس به كها م الدين المدنى في كها ان كى حديث كيا الحيى م اور دوسرول في ان كو تقد كها م."

ان دوسرول كا بيان اگر آپ بالفصيل سننا چاہتے ہيں، تو بگوش ہوش متوجه ہوكر كے سنتے:
حافظ ابن حجر عليه الرحمة من الله الاكبر تهذيب التهذيب جلد سابع ميں كلصتے ہيں:

"قال عبد الله بن أحمد: سئل أبي عن عبيدة بن حميد والبكائي، فقال: عبيدة أحب إلي وأصلح حديثاً منه، وقال الفضل بن زياد عن أحمد: ما أحسن حديثه! وقال الأثرم: أحسن أحمد الثناء عليه جما، ورفع أمره، وقال: ما أدري ما للناس وله؟ ثم ذكر صحة حديثه، وقال أبوداود عن أحمل أبيس به بأس، وقال ابن أبي مريم عن ابن معين: ثقة، وقال عثمان الدارمي عن ابن معين: مله بأس، وقال جعفر الطيالسي عن ابن معين: لم يكن به بأس، وقال عبد الله بن علي بن المديني عن أبيه: أحاديثه صحاح، وقال ابن عمار: ثقة، وقال النسائي: ليس به بأس، وقال أبي سعد: كان ثقة صالح الحديث، صاحب نحو وعربية وقراءة للقرآن، قلت: وذكره ابن حبان في الثقات، وقال العجلي: لا بأس به، وقال الدارقطني: ثقة، وذكره ابن شاهين في الثقات، وقال عثمان بن أبي شيبة: عبيدة بن حميد ثقة صدوق، "انتهى ملخصاً •

' خلاصہ یہ کہ عبداللہ کہتے ہیں کہ میرے باپ احمد سے کسی نے عبیدہ اور بکائی دونوں کی بابت پوچھا، تو انھوں نے فرمایا: عبیدہ مجھے اس سے زیادہ پیارا اور اس سے زیادہ صالح الحدیث ہے اور احمد نے برواہت فضل کہا ہے کہ کیا ہی اچھی ان کی حدیث ہے اور اثرم نے کہا احمد نے اس کی بہت اچھی ثنا بیان کی اور اس کی شان کو بلند کہا اور فرمایا کہ مجھے نہیں معلوم کہ لوگوں کو اس سے کیا ضد ہے کہ خواہ مخواہ اس پر جمرح کرتے ہیں، (جیسے ساجی وغیرہ) پھر اس کی حدیث کی صحت کو ذکر کیا اور احمد نے بروایت ابو داود لا باس به اور یکی نے بروایت ابن الحدیث اس به اور یکی نے بروایت اپنے باپ ابن المدینی اس کی حدیثوں کو تھے کہا ہے اور ابن عمار نے ثقد اور نسائی نے لا باس به اور ابن سعد نے ثقد صالح الحدیث کی حدیثوں کو تھے

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ۲۳٪)

نهذيب التهذيب (٧٥/٧)



نحوی عربی دان قاری کہا ہے اورائن حبان نے نقات اور عجلی نے لا باس به اور دار قطنی نے تقداور ابن

شابین نے نقات میں اور عثمان نے ثقد اور صدوق کہا ہے۔

**فتوله**: (٩٣) عثمان بن فرقد البصري: قال الأزدي: يتكلمون فيه .

" أزدى نے كہا كەلوگول كوان ميس كلام ہے۔" ايساً

افتول: کیا ازدی ہے آپ کی دوئی ہے؟ یہاں پر آپ نے گھرای ازدی کا قول جرح میں پیش کیا، جس کی نبست ابھی نمبر (۲۲) میں بری تفصیل ہے کھا جا چکا ہے، یہ خودضعف ہے، اس لیے تضعیب نقات میں اس کا قول معتبر نہیں، لاکن تو مجھے یہ تھا کہ ازدی کی اس جرح کے جواب میں ای قدر تحریر پر اکتفا کروں، لیکن پچھ اور لکھ دیتا ہوں، امام بخاری نے جوعثان بن فرقد ہے روایت کیا ہے، وہ مقتر ن ہے، میزان میں ہے: " قلت: روی له البخاری مقرونا بآخر" اور ہمی الحاري میں ہے: " مقرونا بعبد الله بن نمیر " یعنی امام بخاری نے ان کی روایت کوابن نمیر کی متابعت کے ساتھ روایت کیا ہے، پس یہ مقرون بغیرہ ہوئی جس کی بابت مختلف مقامات میں لکھا جا چکا کہ اس میں کوئی حرج نہیں، علاوہ بریں عثمان کی جہشیں متنقیم ہیں، تقریب میں ہے: " صدوق" اور خلاصہ میں چکا کہ اس میں کوئی حرج نہیں، علاوہ بریں عثمان کی جہشیں متنقیم ہیں، تقریب میں ہے: " صدوق" اور خلاصہ میں ہے: " ما علمت به باساً " اور ہدی الساری میں ہے: " وزقعہ ابن حبان، وقال: مستقیم الحدیث" اور تھذیب التھذیب بلیہ فتم میں ہے:

"ذكره ابن حبان في الثقات، وقال: مستقيم الحديث،" انتهى الم

خلاصه سب كابيه مواكه عثمان صدوق بين، ذبي نے ان كولا بأس به اور أبر حبان نے ثقد اور متنقم الحديث كها بيد - آ م ي

قوله: (٩٤) عطاء بن السائب زيد بن الثقفي: قال أحمد: لا يحتج به .

" کیل نے کہا کدان سے دلیل نہیں کیڑی جاتی ہے ۔" ایسا

أفتول: يهال پرآپ نے اپني كم علمي كى وجدے چارا غلاط كى ين:

ا۔ ایک تو آپ نے لکھا ہے: "عطاء بن السائب زید" حالاتکہ بیعطاء بن السائب بن زید ہے۔ ۲۔ دوسرے آپ نے لکھا ہے: "زید بن الثقفی" حالاتکہ سیح صرف "زید الثقفی" ہے۔

- نیز سی ان کی مروبات کے بارے میں تفصیل کے لیے دیکھیں: هدی السادی (ص: ۲۳)
  - ميزان الاعتدال (٢/٣٥) هدي الساري (ص: ٢٤٤)
- الثقات لابن حبان (۱۹۰/۷) ميزان الاعتدال (۳/ ۵۲) هدي الساري (ص: ٤٢٣) تهذيب التهذيب (٧/ ١٣٤)
   تقريب التهذيب (ص: ٢٨٦) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٦٢)

# و واع سيح بخارى المحكم المحكم الأمر المبدرم لإبطال الكلام المعكم المحكم المحكم

ا- تيرر آپ نے لکھا ہے: " قال أحمد: لا يحتج به "عالانكم ميزان ميں ہے:

" قال يحيى: لا يحتج به "

حافظ تهذيب جلد مفتم مين لكھتے ہيں:

" روى له البخاري حديثا واحدا متابعة".

"دلین امام بخاری نے ان سے ایک بی حدیث وہ بھی المتابعت روایت کی ہے۔"

اور متابعت میں جیسی روایتیں ہوتی ہیں، اس کا بیان نمبر (۲۲) میں گزرا ہے، لیجئے ہم آپ کواس کے علاوہ ان کی ثقابت بھی سنا دس۔

تقريب ميں ہے:"صدوق" اور خلاصہ ميں ہے:" وثقه أحمد والنسائي والعجلي (بها مشه)" گيني ان كونسائي والعجلي (بها مشه)" ليني ان كونسائي وامام احمد وعجلي نے ثقة كہا ہے۔"

میزان میں ہے:

" قال أحمد بن حنبل: عطا بن السائب ثقة ثقة رجل صالح، وقال أبوحاتم: محله الصدق، وقال النسائي: ثقة، ووثقه ابن معين وأبوداود، "انتهى. €

''لینی امام احمہ نے کہا کہ عطاء تقد ہے، (دومرتبد) نیک مرد ہے اور ابوحاتم نے صدوق اور نسائی نے ثقتہ اور یکی نے تقد اور ابوداود نے ثقہ کہا ہے۔''

<sup>●</sup> هدي الساري (ص: ٤٢٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٦٦)

<sup>2</sup> تقريب التهذيب (ص: ٢٩١) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٦٦)

<sup>🗗</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ٧١)

وفان مج بخارى (فان مج بخارى) (563 ) (الأمر المبدر و المعالي الكلام المعكم المعك

بری الساری میں ہے: مشاهیر الرواة الثقات. "ولیعی مشہور تقدراو بول سے ہے"

وافظ ابن جمر تهذيب التهذيب جلدسالع مين لكصة بي:

" قال أيوب: هو ثقة، وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: ثقة ثقة رجل صالح، وقال العجلي: كان شيخا ثقة، وقال أبوحاتم: كان محله الصدق، صالح، مستقيم الحديث، وقال النسائي: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الساجي: صدوق ثقة، وقال الطبراني: ثقة، وقال يعقوب بن سفيان: هو ثقة حجة، "انتهى ملخصاً.

'دیعنی ان کو ایوب نے ثقة اور عبداللہ نے بروایت اپنے والدامام احمد ثقة ثقة رجل صالح اور عجل نے ثقة اور ابن حبان نے ثقة اور ابن حبان نے ثقات میں اور ذکریا نے صدوق وثقة اور طبرانی نے ثقه اور یعقوب نے ثقة ججت کہا ہے۔'' آگے جلئے:

قوله: (٩٥) عطاء بن ميمزنة البصري: قال ابن معين: هو وابنه قدريان، وقال أبوحاتم: لا يحتج به، وقال أبو إسحاق الجزر حياني: كان رأسا في القدر.

"ابن معین نے کہا کہ بیاور ان کے بیٹے قدر پیس اور ابوحاتم نے کہا کہ ان سے دلیل نہیں پکڑی جاتی ہے، اور ابواحاق جوز جانی نے کہا کہ بیقدریوں کے حروار ہیں۔" ایسا

أهتول: يهجوز جانى كا قول بالكل غلط ب،علامة دبى ميزان عن خود آ محترد يدكررب ين:

" قلت: بل قدري صغير"<sup>© يع</sup>نى يرچھوٹے قدريہ سے ہيں۔

پھر سردار کہاں ہوئے؟ یہی وجہ ہے کہ جوز جانی کے قول کا جرح میں اعتبار تیں کوئکہ یہ بوے سخت ناصبی تھ، جیسا کہ نمبر ۲۱، ۳۵ میں بیان ہوا، جوز جانی کے اس قول کی بابت حافظ ابن حجر راتشد تہذیب جلد ہفتم میں لکھتے ہیں: " وأنكر الذهبي قول الجوز جاني أنه كان رأسا في القدر، فقال: بل هو قدري صغير،" انتهى.

● نهذیب التهذیب (٧/ ١٨٤) عطاء بن سائب کا حافظ آخری عمر میں اختاا کا شکار ہوگیا تھا، مجھ بخاری میں ان سے ایک مقام پر مقرون بغیرہ روایت ہے، لہذا ان کے اختاا کا اس پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔ مزید برآ س فتلط راوی کے بارے میں قاعدہ یہ ہے کہ تل از اختاا کا اس کی روایت مجھ اور قابل جمت ہوتی ہے اور بعد از اختاا کا ایے راوی کی بیان کردہ روایت ضعیف ہوتی ہے، اس کی تمییر اس کے ان شاگردوں سے کی جاتی ہے، جنبوں نے بتھرت ائمہ محدثین اس راوی سے قبل از اختاا کا سام کیا ہے، مثلاً عطاء بن سائب سے شعبہ سفیان ثوری، سفیان بن عیدینہ عماد بن زید، حماد بن سلمہ ہشام وستوائی، آبوب، زہیر، زائدہ نے قبل از اختاا کا سام کیا، لہذا ان کی روایت عطاء بن سائب سے مقبول اور قابل حجت ہے۔ دیکھیں: تهذیب النهذیب (٧/ ۱۸۵) الکواکب النہ ات (ص: ۲۱)

- 🛭 ميزان الاعتدال (٢٦/٣)
- نهذيب التهذيب (١٩٢/٧)

وفاع مح بخارى ﴿ 564 ﴾ ﴿ 564 ﴾ ﴿ الأمر العبرم الإبطال الكلام العبكم ﴾

''لیعنی علامہ ذہبی نے جوز جانی کے اس قول کا کہ عطاء قدر یوں کے سردار ہیں، انکار کیا ہے اور کہا ہے کہ وہ تو ایک چھوٹے قدری تھے۔''

لین اس سے ان کی توشق میں فرق نہیں آیا، و کھے آپ نے ابن معین سے ان کا قدری ہونانقل کیا ہے، یکی ابن معین ان کو ثقه کہتے ہیں۔

خلاصه میں ہے: " وثقه ابن معین " اورمیزان میں ہے: " وثقه أبن معین "اور بدی الساري میں ہے:

"وثقه ابن معين والنسائي وأبوزرعة"♥

یعنی ابن معین نے ان کو ثقد کہا ہے اور نسائی اور ابوزرعد نے بھی ان کو ثقد کہا ہے۔

اس کے علاوہ حافظ ابن حجر تقریب میں لکھتے ہیں: "نقة"

تهذيب التهذيب جلد بفتر من لكت بن:

"قال ابن معين و أبوزرعة والنسائي: ثقة، وقال أبو حاتم: صالح، قلت: وذكره ابن حبان

في الثقات، ووثقه يعقوب بن سفيان التهيي ملخصاً . 🏵

"بين يكي بن معين اور ابوزرعد إور نسائل في ال والته اور ابوحاتم في صالح الحديث اور ابن حبال في

ثقات میں اور لعقوب نے ثقہ کہا ہے۔''

س لیا جناب! لیج کے ہاتھ یہاں بھی آپ کوفلطی بنا دیتا ہوں آپ نے لکھا ہے: "عطاء بن میمونة" مج

"عطاه بن أبي ميمونة" بـــــــ" 🇖 " علي علية:

قوله: (٩٦) عكرمة مولى ابن عباس: تكلم فيه لرأيه لا لحفظه فاتهم برأي الخوارج، قال يحيى: كذاب.

"ان میں بوجہ رائے کے کلام کیا گیا ہے، نہ بوجہ حافظہ کے ، پس ساتھ رائے خوارج کے متہم کیے مجے ، ہیں، یجیٰ نے کہا کہ یہ برے جموٹے ہیں۔"ایشا

- ریکسین: تاریخ ابن معین، روایة الدوري (٤/ ١٥٨) اور الحی این معین نے "لیس به بأس " بھی کہا ہے۔ دیکسین: تاریخ ابن معین دروایة الدوري (٤/ ١٥١)۔ جس سے معلوم ہوا کہ امام ابن معین اطلاق تقدراوی پر "لیس به بأس " کا اطلاق کرتے تھے۔ نیز دیکسین: مقدمة ابن الصلاح (ص: ٢٣٨) لسان المیزان (١٢/ ١) ضوابط الحرح والتعدیل (ص: ١٤٢)
  - عيزان الاعتدال (٣/ ٧٦) هدي الساري (ص: ٤٢٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٦٧)
    - قريب التهذيب (ص: ۲۹۲)
      - ◘ تهذيب التهذيب (٧/ ١٩٢)
    - جیسا کہ ندکورہ بالا تمام مصادر میں اس کی تصریح موجود ہے۔

وفاع مح بخاري المحكم ال

افنول: الله اكبر! جب عكرمه جيسے جليل القدر تا بى بھى مجروح ہوں، تو انتها ہوگى! ابشيعوں كى طرح اسحاب كرام پر بھى ہاتھ چھوڑ ہے، العباذ بالله اسنے اورغور ہے سنے، يكيٰ بن معين نے كہا ہے كہ ظف ہے جو عكرمه پر جرح كرام پر بھى ہاتھ چھوڑ ہے، العباذ بالله اسنے اورغور ہے العباد بالله اسنے الله علی الله الله علی اور وہ كابام بھی صرف دواموركى بنا ير ہے:

ا۔ یہ کہ جھوٹ کہتے ہیں۔

۲۔ دوسرے بیا کہ خارجی ہیں۔

اور یمی دو جرحیں آپ نے بھی نقل کی ہیں لیکن ان کے مفصل جواب پہلے ہی دیے جا چکے ہیں، خود ابن عباس نے ان کی صداقت بیان کی ہے، الی عکرمہ خود لوگوں ہے اظہار تاسف کرتے کہ لوگ مجھے میری فیبت میں کیوں جمٹلاتے ہیں؟ میرے سامنے کیون نہیں کہتے جو گرگر سے ہیں!) عکرمہ کے اپنے الفاظ یہ ہیں، جس کو ایوب نقل کرتے ہیں:

"قال عكرمة: أرأيت هولاء الذين بكذبوني من خلفي، أفلا يكذبوني في وجهي؟"

"لعنى عكرمه كمت كديدلوك جوميرى بيني يحي في جيلات بين، مير ، مند ير مجه كيون بين جيلات ؟ "

عافظ ابن تجراس كا مطلب لكصة مين: " إنهم إذا والجمره بذلك، أمكنه الجواب عنه" انتهى . •

"لین مطلب بہ ہے کہ وہ لوگ ( مکذیین) اگر منہ پر ( علی کے ) اس کو جیٹلا دیں، تو اس ( عکرمہ ) 116

ہے ان کا جواب بھی ممکن ہو۔"

فلامہ یہ کہ منہ پر کہتے تو عکرمدان کو جواب دیتے اور بتلاتے کہ میرا مطلب ہے ، ورنہ پس غیبت ہر مخف جو
جی میں آتا ہے، بکا کرتا ہے، اگر چدا تے ہی ہے آپ کی ایک جرح کذاب والی کا جواب ہوگیا، لیکن ابھی ہم اس کے
علاوہ اور بھی جواب دیں ہے، اس کے بعد ان کے فار جی ہونے والی جرح کا جواب عرض کریں ہے۔ عبارت مرقومہ
علاوہ اور بھی جواب دیں ہے، اس کے بعد ان کے فار جی ہونے والی جرح کا جواب عرض کریں ہے۔ عبارت مرقومہ
سے بیمعلوم ہوا کہ عکرمہ خود جھوٹ ہر گر نہیں کہتے ، بلکہ عوام ان کا عندید (اصل وجہ یا حقیق مطلب) نہ جانے سے
کذب پر محمول کرتے ، در انحالیکہ اس میں وہ عوام صواب پر نہیں ہوتے ، ورنہ خود عکرمہ کے منہ پر کہہ کر حقیقت حال
معلوم کر لیتے ، پس جب عکرمہ کا خود اقرار ہے کہ میں جھوٹ نہیں کہتا اور وہ اپنے ہمعصروں کا جواب دینے کے لیے ہر
وقت آ مادہ رہتے ، تو ان کے غیر عصر کوگ ، جیسے یکی کا ان کو کذاب کہنا ، جس کو آپ نے نقل کیا ہے ، ان کی جرح

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ۲۹٪)

ویکھیں: تاریخ ابن معین للدوری (۳/ ۲۰۹) هدی الساری (ص: ۲۸ ٤) اے نقل کرنے کے بعد حافظ ابن حجر اللهٰ فرماتے
 بین: "هذا إسناد صحیح"

<sup>🛢</sup> هدي الساري (ص: ۲۸٪)

وفاع سيح بخارى (فاع سيح بخارى) ﴿ 566 ﴾ ﴿ (الأمو العبوم لإبطال الكلام المعكم ﴾

کب مانی جاستی ہے؟ یہی وجہ ہے کہ علامہ ذہبی نے میزان میں جہاں یکیٰ کا قول''کذاب'' نقل کیا ہے، آگے ابوب کا یہ قول بھی نقل کردیا ہے، تا گا لیوب کا یہ قول بھی نقل کردیا ہے: " قال أبوب: لم یکن بکذاب " لیمن عکرمہ کذاب نہیں ہیں، جو صاف یکیٰ کے قول کا جواب ہے، اس وجہ سے سلیمان بن حرب نے جہاں عکرمہ کا مرقومہ بالا قول نقل کیا ہے آگے یہ بھی کہا ہے، جس کو حافظ بدی السادی میں نقل کرتے ہیں:

" وقال سليمان بن حرب: وجه هذا أنهم إذا رموه بالكذب، لم يجد عليه حجة،" انتهى. 
• " يتن جتنے لوگوں نے عرمه پر جھوٹ كى تهمت عائدكى ہے، سب بغير دليل ہے، گويا جھوٹ كى تهمت خود جھوٹى ہے۔ " جو بمصداق" الكذب في نسبة الكذب إلى الرجل الصادق يكون دليل صدقه". 
• عرمه كے صادق ہونے كى بيّن دليل ہے۔

اس وجدسے حافظ تقریب التھ اس میں لکھتے ہیں:

"لم يثبت تكذيبه، ولم يثبت عنه يدعة ".

"ليني عرمه كي نه توسي تهم كي تكذيب البت المنات من من مع برعت."

عاصل کلام و خلاصه مرام یہ کہ بیکی نے جو ان کو گزیب کہا ہے، محض غلط ہے <sup>6</sup> اور در حقیقت یہ عکرمہ صِدّ این

(نہایت سے ) ہیں، جیسا کہ ابھی گزرا ہے، بوتو ہوا آپ کی ایک جی کا جواب!

باتی رہی دوسری جرح ان کے خارجی ہونے کی تو یہ بھی محض جھوٹ اور تہت ہے، ہم اس کے جواب کو بہت طول ندویں گے، بلکہ مختصر عرض کرتے ہیں، حافظ ابن مجر بدی الساري میں رقم فرناتے ہیں:

" وقد برأه أحمد والعجلي من ذلك، فقال في كتاب الثقات له: عُكْرِمة موليٰ ابن عباس

مكي تابعي ثقة بريُّ ما يرميه الناس به من الحر ورية، " انتهي. 🍮

"لینی اس خارجی ہونے کی تہت ہے ان کو امام احمد اور عجل نے بری کہا ہے، بلکہ عجلی نے اپنی کتاب التقات میں کہا ہے کہ عکرمدمولی ابن عباس کی تابعی ہیں، ثقد ہیں، اس تبت سے جولوگ ان کو خارجی

- کی بن سعید انساری اور ایوب ایک بی مجلس میں بیٹھے تھے کہ عکر مدکا ذکر شروع ہوگیا، تو یکی نے کہا: "کذاب "اس کے بعد ایوب نے کہا: "لم یکن بکذاب " (میزان الاعتدال: ۳/ ۹٤)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٢٨)
  - یچ آدی کی طرف جموٹ کی نبیت بھی اس کے سچ ہونے کی دلیل ہوتی ہے۔
    - تقریب التهذیب (ص: ۳۹۷)
    - G ريكسين: هدي الساري (ص: ٤٢٧)
    - چلىي الساري (ص: ٢٦٨) تيز ويكيس : الثقات للعجلي (٢/ ١٤٥)

www.muhammadilibrary.com

(نام مح بخار ک ک بخار ک ک بخار ک ک کار ک کا بخار ک کا بخار ک کا بخار کا کا

مونے کی ویتے ہیں بری ہیں، 'انتھی محصله

معلوم ہوا کہ بیخارجی نہیں ہیں، بلکہ بیان پر جمونا اتہام ہے، اس وجہ سے علام صفی الدین خلاصہ میں لکھتے ہیں: 117

"رموه بغير نوع من البدعة..... برئ مما يرميه الناس به ". •

"دلین لوگ ان کوجھوٹے اور خارجی ہونے کی جوتبت دیتے ہیں، وہ ان سبتہوں سے بری ہیں۔"

بتلائے! اب کسی کا کیاحق ہے کہ ان پر کسی طرح کا کلام کرے؟ یہی وجہ ہے کہ ابن معین نے ان پر جرح وکلام کرنے والے کو اسلام سے خارج کر دیا ہے، چنانچہ حافظ ابن جمر ہدی الساری میں لکھتے ہیں:

" وقال جعفر الطيالسي عن ابن معين: إذا رأيت إنسانا يقع في عكرمة، فاتهمه على الإسلام".

''لعنی جو عکرمه پر کلام کرے وہ مسلمان نہیں۔''

عاقبة الأمروما ل الكل بيك كر من جرح سے برى بين اور ان كى ثقابت، صدافت ، مدح اور ثنا كسب قائل بين ـ

بناني شيخ نمونداز خروار فقل كيا جاتا ب، تفريف التهذيب مي ب: " ثقة ثبت عالم بالتفسير"

''لعنی مید ثقه بین، ثبت بین، تفسیردان بین.''

علامه صفى الدين خلاصه ميس لكصة بين:

" أحد الأثمة الأعلام، قال الشعبي: ما بقي أحد أعلم بكتاب الله من عكرمة، قال العجلي:

تَّقة، ووثقه أحمد وابن معين وأبو حاتم والنسائي، ومنَّ القدماء أيوني السختياني" انتهي. 🍑

"لین عکرمہ ائمہ اعلام سے ایک ہیں، شعبی نے کہا کہ عکرمہ سے زیادہ قرآن کا جاننے والا کوئی نہیں ہے اور

عجل اوراحمد اور یحیٰ اور ابوحاتم اور نسائی اور ابوب سختیانی نے ان کو ثقد کہا ہے۔''

علامه ذهبي ميزان الاعتدال مين لكهت بين:

"قد وثقه جماعة، واعتمده البخاري، وقال محمد بن سعد: كان عكرمة كثير العلم والحديث، بحرا من البحور ، والشعبي يقول: ما بقي أحد أعلم بكتاب الله من عكرمة، وقال قتادة: عكرمة أعلم الناس بالتفسير، "انتهى. ٥

الخلاصة للخزرجي (ص: ۲۷۰)

🛭 هدي الساري (ص: ٤٢٩)

۵ تقریب التهذیب (ص: ۳۹۷)

الخلاصة للخزرجي (ص: ۲۷۰)

🛭 ميزان الاعتدال (٣/ ٩٤)

رفاع کے بخاری 568 کے (الأمر العبوم لإبطال الكلام العبد کے 🔾

"دینی عکرمہ کو ایک جماعت نے ثقہ کہا ہے اور بخاری نے ان پر اعتاد کیا ہے اور ابن سعد نے کہا عکرمہ بہت علم اور حدیث والے تھے، دریاؤل سے دریا تھے، اور قعمی کہتے تھے عکرمہ سے زیادہ کتاب اللہ کو جانے والا ہے ۔"
جانے والا کوئی نہیں اور قادہ نے کہاتفیر (قرآن) کوعکرمہ لوگوں سے زیادہ جانے والا ہے ۔"
حافظ ابن حجر ہدی الساري میں بوی تفصیل سے لکھتے ہیں:

"قال ابن سعد: كان عكرمة بحرا من البحور، وقال ابن أبي حاتم: سألت أبي عن عكرمة، فقال: ثقة، قلت: يحتج بحديثه؟ قال: نعم، إذا روى عنه الثقات، وقال محمد بن فضيل عن عثمان بن حكيم: كنت جالساً مع أبي أمامة بن سهل بن حنيف، إذ جاء عكرمة، فقال: يا أبا أمامة! أذكرك الله! هل سمعت ابن عباس يقول: ما حدثكم عني عكرمة، فصد قوه، فإنه لم يكذب علي؟ فقال أبوأمامة: نعم، وهذا إسناد صحيح، وقال الشعبي: ما بقي أحد أعلم بكتاب الله من عكرمة، قال عثمان الدارمي: قلت لابن معين سس. إلى قوله: فقلت: فعكرمة؟ قال: ثقة، وقال النسائي في التمييز وغيره: ثقة، وتقدم توثيق أبي حاتم والعجلي، وقال المروزي: قلت لأحمد بن حنبل: يحتج بحديثه؟ قال: نعم، وقال أبوعبد الله بن نصر المروزي: أجمع عامة أهل العلم على الاحتجاج بحديث عكرمة، واتفق على ذلك رؤساء أهل العلم بالحديث من أهل عصرنا..... (ثم عدهم) وقال البزار: روى عن عكرمة مائة وثلاثون رجلا من وجوه البلدان، كلهم رضوا به "وقال البزار: روى عن عكرمة مائة وثلاثون رجلا من وجوه البلدان، كلهم رضوا به "لى آخره لا يتحملها المقام وضيقه، من شاء فليرجم إليه.

' خلاصہ ترجمہ بیکہ ابن سعد نے کہا کہ عکرمہ دریاؤں سے دریا تھے، ابو حاتم کے بیٹے نے کہا: یس نے اپنے باپ سے عکرمہ کی بابت سوال کیا، تو انھوں نے تقد کہا، یس نے کہا: اس کی حدیث قابل جمت ہے؟ جواب دیا: ہاں! جب ان سے تقد لوگ روایت کریں۔ محمہ بن فضیل نے بروایت عثمان بن حکیم کہا: میں ابو امامہ کے ساتھ بیٹھا ہوا تھا، اچا تک عکرمہ آپڑے اور کہا اے ابو امامہ! میں تم کو اللہ یاد دلا کر پوچتا ہوں، کیا تم نے ابن عباس سے سنا ہے کہ وہ کہتے تھے جو صدیث عکرمہ میری طرف سے تم کو بیان کرے، اسے تم لوگ کی سمجھو، اس لیے کہ اس نے مجھے پر کی تم کا جھوٹ نہیں بولا، ابو امامہ نے جوابا کہا: ہاں، بیسند صحیح سے ثابت ہے اور شعمی نے کہا نہیں باتی ہے کوئی زیادہ جانے والا کتاب اللہ کو عکرمہ سے، عثمان داری کہتے ہیں: میں نے ابن معین سے عکرمہ کی بابت پوچھا، انھوں نے تقد کہا اور نسائی نے تمییز میں ثقد کہا

(الأمر البيوم لإبطال الكلام المعكم 🔾 569 💸 🔾 دفاع منجح بخارى

ب، ایبا بی ابوحاتم اور عجل نے ثقہ کہا ہے اور مروزی نے کہا: میں نے امام احمد سے بوچھا کہ عکرمہ کی حدیث قابل جست ہے؟ افھوں نے کہا کہ ہاں اور محمد مروزی نے کہا کہ تمام اہل علم نے اجماع کیا ہے کہ عكرمه كى حديث قابل جبت ہے اور ہارے زمانے والوں سے سرواران الل علم بالحديث نے اس ير ا تفاق كيا ہے، (جن كے نام حافظ نے بالنفصيل اس مقام كے بعد كھے ہيں) اور بزار نے كہا كم عكرمه ہے ایک سوتمیں شخصوں نے مختلف شیم کے روایت کما ہے، کل کے کل ان سے خوش تھے۔''

على بذا القیاس ابن حجر نے بدی الساری میں ان کی بہت ی تعریفین نقل کی ہیں، چونکہ اس مقام میں تنوائش نہیں ہے، اس لیے میں ان کے قتل سے معذور ہول اور پیکل مضمون بلکداس سے کہیں زیادہ تفصیل سے حافظ نے اپنی کتاب تهذیب التهذیب کی ساتوی جلد میں ان کی ثقابت وصداقت و مرح وٹناوقل کی ہے، میں تنگی مقام سے اس کوچھوڑتا موں، جس کوشوق مو وہ کتاب نہ کور میں (۲۲۳) ہے (۱۷۳) تک ملاحظہ کرلے۔

غرض عكرمه كي نقابت مسلمه ب، إلى بر جارعين كي جهالت مبينه ب اورحماقت ان كي معينه ب- آم عليه:

قوله: (٩٧) على بن الجود: قال سلم: ثقة لكنه جهمي.

119

"مسلم نے کہا کہ ثقہ ہیں، لین جمیہ ہیں۔" ایک

أفقول: يهال آپ سے غلطی ہوئی ہے، "علی بن النبود" اساء الرجال میں کہیں نہیں ہے، بلکه "علی بن الجعد" بالعين ب، ان كم متعلق جرح بهي كونيس ب، كونكه المعلى جرح نقابت وعدم نقابت من بوتي ب، ان كا ثقه ہونا آپ کومسلم ہے، ہاقی رہاان کا جمیہ ہونا، یہ امامسلم کی ذاتی رائے ہے اور پہشبہہ ان کی حد درجہ ثقابت ہے۔ دور ہوسکتا ہے، کیونکہ محدثین کے نزدیک بداس قدر ثقہ اور اس قدر حافظہ دالے پی کہ جس روایت کو یہ سنتے ، اس کو اٹھی لفظوں کے ساتھ بغیر کمی قشم کی تغییر کے بیان کرتے اور یہ وصف اکثر میں نہیں ہے، جبیبا کہ عنقریب آئے گا، غرض يد تقدمعمد بريس، تقريب يس ب: " نقة ثبت "اور خلاصه يس ب:

أما ابن معين فوثقه ، وقال أبوحاتم: متقن، وقال النسائي: صدوق.". 🍳

يعنى يد تقد بير، جبت بير، يجيل ن ان كو تقداور ابوحاتم في متقن اورنسائي في صدوق كها ب."

اورميزان الاعتدال من ہے:

" قال ابن عدي: لم أر في رواياته حديثاً منكراً، وروي عن يحييٰ بن معين أنه قال: هو أثبت، "انتهى. 🗗

<sup>◘</sup> تهذيب التهذيب (٢٣٥/٧)

تقريب التهذيب (ص: ٣٩٨) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٧٢)

<sup>3</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ١١٧)

www.muhammadilibrarv.com ك 570 كالأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم (الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم ) · دفاع صحیح بخاری

ددیعنی ابن عدمی نے کہا میں نے ان کی روایت میں کوئی صدیث مسرمین دیکھی اور یکی سے مروی ہے،

انھوں نے کہا کہ علی زیادہ ٹابت تقہ ہے۔''

مدی الساری میں ہے:

"أحد الحفاظ، قال يحيي بن معين، ما روى عن شعبة من البغداديين أثبت منه، وقال أبوحاتهم لهم أدرمن المحدثين من يحدث بالحديث على لفظ واحد لا يغيره سوى على بن الجعد، وذكره غير هُ ووثقه آخرون، "انتهى . •

"لین بیرحفاظ سے میں، ابن معین نے کہا کہ بغداد یول میں شعبہ سے کس نے نہیں روایت کیا، جو ان سے زیادہ ثابت ہو۔ ( یعنی سیسب میں أثبت میں ) اور ابوحاتم نے كہا میں نے كسى محدث كونبيس ديكھا، جوكسى حدیث کو بیان کرے اس ایک لفظ پر اور اس میں کسی قتم کی تغییر نہ کرے سوائے علی بن الجعد کے اور دیگر نے بھی ان کا ذکر کیاہے اور بہوں نے ان کو (بالقریح) ثقد کہا ہے۔"

اس سے زیادہ تفصیل سے حافظ تھذیب النہذیب جلد مفتم میں لکھتے ہیں:

" قال ابن معين: ثقة صدوق، وقال جعال الطيالسي عن ابن معين: على بن الجعد أثبت البغداديين في شعبة، وقال أبوزرعة: كان صدوه إفي الحديث، وقال أبوحاتم: كان متقنا صدوقاً، ولم أر من المحدثين من يحفظ ويأتي بالحديث على لفظ واحد لا يغيره سوى على بن الجعد، وقال صالح بن محمد: ثقة، وقال النسائي يُصدوق، وقال الدارقطني: ثقة مأمون، وقال ابن قانع: ثقة ثبت، وقال مطين: ثقة، وقال أبل عدي: ما أرى بحديثه بأسّا،" إنتهي ملخصاً. 🍳

''ولینی ابن معین نے علی کو ثقه صدوق اور تجلی نے بروایت جعفرعلی بن جعد کو اثبت البغدادین بخق شعبہ ؓ اور ابوزرعہ نے صدوق فی الحدیث اور ابوحاتم نے معتمد به صدوق کہا ہے اور بیکھی کہا ہے کہ نہیں ویکھا میں نے کسی محدث کو جو حدیث یاد کرے اور بیان کرے لفظ واحد پر نہ تغییر کرے سواعلی بن الجعد کے اور ان کو صالح بن محمر نے ثقبہ اور نسائی نے صدوق اور دارقطنی نے ثقبہ مامون اور ابن قانع نے ثقبہ ثبت اور مطین نے تقد اور ابن عدی نے لا باس بحدیثه کہا ہے۔ آ کے طلع:

فتوله: (٩٨) على بن الحكم البناني البصري: قال الأزدي: فيه لين.

''ازدی نے کہا کہان میں ضعف ہے۔''ایضاً

- 🛭 هدي الساري (ص: ٤٣٠)
- عنديب التهذيب (٧/ ٢٥٦)

www.muhammadilibrary.com

المعالى الم

افتول: لا حول ولا قوة! پھرآپ نے ای اُزدی کی جرح پیش کی ہے! جس کی بابت بار بارگزرا کہ سی خودضعیف ہے، پھر تضعیف ثقات میں اس کا کیونکر اعتبار ہوگا؟ ابھی ابھی نمبر (۹۳) میں اس کا کیچھ بیان گزرا ہے، مفصل دیکھنا ہوتو پھر ورق الٹ کر نمبر (۷۳) کو ملاحظہ کر لیں، جس میں اُزدی کی خوب خبر لی گئی ہے، مفصل دیکھنا ہوتو پھر ورق الٹ کر نمبر (۷۳) کو ملاحظہ کر لیں، جس میں اُزدی کی خوب خبر لی گئی ہے، آیے یہاں بھی آپ کو نیا حوالہ سنا دوں، حافظ ابن حجر تہذیب جلد ہفتم میں لکھتے ہیں:

"وقال أبوالفتح الأزدي: زائغ عن القصد فيه لين".

یعنی از دی جومیاندروی ہے بھی کیا کرتا تھا، اس نے کہد دیا ہے کدان میں ضعف ہے، کیکن میم مقبول نہیں۔ ● کیونکہ حافظ نے تقریب میں صاف لکھ دیا ہے: "ضعفه الأز دي بلا حجة ". ●

''لعنی از دی نے بغیر دلیل ان کوضعیف کہد دیا ہے۔''

معلوم ہوا کہ جب ان کو بھی ازوی نے حسب عادت قدیمانہ بلادلیل ضعیف کہا ہے، توبیضرور ثقہ ہوں گے، چنانچہ ملاحظہ ہو: تقریب میں ہے: " قال أحمد: ليس چنانچہ ملاحظہ ہو: تقریب میں ہے: " قال أحمد: ليس به بأس، وقال غيره: صالح الحديث " فلاحمد سب كابيركم على بن حكم ثقة بيں، ان كو ابو داود نے ثقة اور امام احمد نے لا بأس به اور دوسرول نے صالح الحديث كها ہے۔

ہری الساري میں ہے:

وثقه أبوداود والنسائي والعجلي وغيرهم . • المسلم ال

مافظ تهذيب التهذيب جلدسالع من لكص بين:

<sup>•</sup> ذکورہ بالا الفاظ "زائع عن الفصد، فیه لین" اُزدی کا قول ہے، جواس نے ذکورہ رادی پر جرح کرتے ہوئے کہا ہے، یہ اُزدی پر حافظ ابن جمر رفضن کی طرف سے جرح نہیں، جیہا کہ مولف رفاض نے لکھا ہے، البتہ ایو الفتح ازدی بذات خود مجروح ہے، جیہا کہ مولف رفاض نے گر محد ثین کی مخالفت اور ثقد روات کی تضعیف میں اس کی جرح کا کوئی اعتبار نہیں، کیونکہ یہ بذات خود مجروح ہے اور اہام ابن حبان بلا شن فرماتے ہیں: "ومن المحال اُن یجرح العدل بحلام المحبروح" (هدی الساری: ٤٢٧) کین جب راوی توثیق سے عاری اور مجبول ہو، تو ایو الفتح ازدی کے قول پر حافظ المجرح ابن جمر رفاض نے اعتباد کیا ہے۔ ویکھیں: تقریب التهذیب (۸۷، ۸۳) تهذیب التهذیب (۱/ ۱۰۰) ضوابط المجرح والتعدیل (ص: ٥٠)

<sup>2</sup> تقريب التهذيب (ص: ٤٠٠)

 <sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ١٢٥) تقريب التهذيب (ص: ٤٠٠) الخلاصة للخزر جي (ص: ٢٧٣)

<sup>•</sup> هدي الساري (٤٣٠)

"قال أبو طالب عن أحمد: ليس به بأس، وقال أبوحاتم: لا بأس به، صالح الحديث، وقال أبوداود والنسائي: ثقة، وقال ابن سعد: وكان ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، ووثقه العجلي وأبوبكر البزار وابن نمير وغيرهم، وقال الدارقطني: ثقة يجمع حديثه "انتهى ملخصاً. 
"" يعنى احمد نے بروايت ابوطالب على بن تكم كو لا بأس به اور ابوعاتم نے لا بأس به صالح الحديث اور ابوداود اور نبائى نے ثقه اور ابن سعد نے ثقه اور ابن حبان نے ثقات ميں اور عجلى اور ابوبكر بزار اور ابن نمير وغيره نے ثقه اور دارقطنى نے ثقه اور ان كى حديث كوجم كرنے كے قابل كہا ہے۔ " معلى چكے:

فتوله: (٩٩) على بن عبد الله بن جعفر (ابن المديني): ذكره العقيلي في كتاب الضعفاء.

" ان كاعقبلي نے كتاب الضعفاء ميں ذكر كيا۔" ايضاً

افتول: الله اكبر! يعلى بن المدين جوامام الناقدين في الحديث بين، يبى جب ضعيف موجا كين توعلم حديث كا خاتمه بجسنا چاہيے، بلكه لائق ہے كه سارى تب اساء الرجال دريا بردكر دى جاكيں، كيا آپ كومعلوم نبيس كه بيعلى بن مديني كون اور كيم تقي تفصيل تو اس كى ينج آئ ہے، مختصر بيك امام بخارى كہتے ہيں:

اگر علی بن المدین کی حدیث ترک کی جائے، (جب کہ آپ کی ضعف والی نقل سے لازم آئے گا) تو ہم حدیث

کا دروازہ بند کر دیں، کیونکہ پھر کوئی ایبا نہ ملے گا، جس سے حدیث کاعلم لیا جائے۔

افسوں بلکہ صدافسوں کہ اس میزان میں اس کے بعد خود علامہ ذرائی نے عقیلی کا جورد کر دیا ہے، اس کو آپ نظر

انداز كر كتي المام وي كلصة بين: "ذكره العقيلي في كتاب الضعفاء، فبنس من صنع ".

"لینی عقیلی نے جوابن مدینی کو کتاب الضعفاء میں ذکر کیا ہے، بہت برا کیا ہے۔"

نیز ای میزان میں جو ذہبی نے امام بخاری کا قول نقل کیا ہے، اس کو آپ نے نہیں دیکھا کہ کس قدر عقیلی پر خفا ہوکر [ذہبی] کہتے ہیں:

"أ فمالك عقل يا عقيلي! أتدري فيمن تكلم..... إلى آخره ". 🚭

● تهذیب التهذیب (۷/ ۲۷۳)

حافظ ابن حجر الشف محیح بخاری میں موجودان کی مرویات کے بارے میں قرماتے ہیں: "قلت: لیس له عند البخاري سوی حدیثه
 عن نافع عن ابن عمر فی النهی عن عسب الفحل ، وقد وافقه غیره " (هدی الساري: ۲۳۰)

● میزان الاعتدال (۳/ ۱٤۰) بیام م (بی کا قول ب، جو انھول نے امام بخاری کے قول "ما استصغرت نفسی بین یدی احد الا بین یدی علی بن المدینی " کے بعد لکھا ہے۔

ميزان الاعتدال (١٣٨/٣)

و ميزان الاعتدال (٣/ ١٤٠)

www.muhammadilibrary.com وَاعَ ثَعُ عَارِكَ الْعَمِ الْمِعَالِ الْعَلَامِ الْمِعَدِي الْعَمِ الْمِعَدِي الْعَمِ

"لین اے عقبلی کیا تخفی عقل نہیں ہے؟ تخفی نہیں معلوم س شخص برتو کلام کررہا ہے؟"

حالاتکہ ابن المدینی و مخض ہیں، جن کی ثقابت مسلمہ ہے، بلکہ ان کے قول پر دوسروں کی ثقابت وعدم ثقابت موقو ف ہے، آہ! ع

چو کفر از کعبہ برخیزد کجا ماند مسلمانی • آ ہے ہم آپ کونہایت توضیح و تفصیل سے علی بن المدینی کی بابت محدثین کے اقوال سنائیں۔ حافظ ابن حجرتقریب میں لکھتے ہیں:

" ثقة ثبت إمام، أعلم أهل عصره بالحديث وعلله، حتى قال البخاري: ما استصغرت نفسي إلا عنده، وقال فيه شيخه ابن عيينة: كنت أتعلم منه أكثر مما يتعلمه مني، وقال النسائي: كأن الله خلقه للحديث، "انتهى.

'دلین علی بن المدین لقد ہیں، جب ہیں، امام ہیں، اپنے زمانہ والوں سے زیادہ جانے والے ہیں حدیث اور ان کی اور ان ک اور اس کے علل کو، یہاں تک کہ بخاری نے کہا میں نے اپنے کو حقیر کیا نہیں، مگر اسی کے نزدیک اور ان کی بابت ان کے شخ ابن عید کہتے ہیں کہ علی بن اللہ ہی جس قدر مجھ سے سکھتے اس سے زائد میں ان سے سکھتا اور نمائی نے کہا خدانے ان کو حدیث ہی کے لیے دراکیا تھا۔''

اورعلامه مفى الدين خلاصه بين لكصة مين:

" الحافظ إمام أهل الحديث، قال القطان: كنا نستفيد منه أكثر مما يستفيد منا، وقال النسائي كأن الله خلق عليا لهذا الشأن، "انتهى. ق

' لین علی بن المدینی حافظ امام اہل حدیث ہیں، قطان نے کہا کہ وہ جس قدر ہم سے فائدہ حاصل کرتے ہیں، ہم اس سے زیادہ ان سے حاصل کرتے اور نسائی نے کہا خدا نے علی بن مدینی کوائ حدیث ہی کے لیے پیدا کیا تھا۔''

اس سے کچھ تفصیل سے علامہ ذہبی میزان میں لکھتے ہیں:

"الحافظ أحد الأعلام الأثبات، وحافظ العصر، قال أبوحاتم: كان ابن المديني علما في الناس في معرفة الحديث والعلل، وقال روح بن عبد المؤمن: سمعت ابن مهدي يقول: ابن المديني أعلم الناس بالحديث، وأما على بن المديني فإليه المنتهى في معرفة علل

- جب کعب بی سے کفر نکلے، تو سلمانی کہاں باتی رہے گی؟!
  - ۵ تقریب التهذیب (ص: ٤٠٣)
  - الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٧٥)

www.muhammadilibrary.com المن سلح بحال العكوم المسكور كالمنز السره لإمطال الكلام المسكور كالمنز السره لإمطال الكلام المسكور كالمنز المنزود المنزود المسكور كالمنزود المنزود ا

الحديث النبوي مع كمال المعرفة بنقد الرجال وسعة الحفظ والتبحر في هذا الشأن، بل لعله فرد زمانه في معناه قال (البخاري): ما استصغرت نفسي بين يدي أحد إلا بين يدي علي بن المديني، ولو ترك حديث علي ..... إلى قوله: لغلقنا الأبواب وانقطع الخطاب، ولماتت الآثار، واستولت الزنادقة، و يخرج الدجال، "انتهى.

'دلیعن علی بن المدین حافظ ہیں، اعلام اُثبات ہے ایک ہیں، حافظ العصر ہیں، ابوحاتم نے کہا کہ ابن مدین لوگوں میں حدیث اور اس کے علل پہچانے میں عکم تھے اور روح بن عبدالمومن نے کہا کہ میں نے ابن مہدی سے سنا، وہ کہتے تھے ابن مدین لوگوں سے حدیث کا زیادہ جانے والا ہے، لیکن علی بن مدین (درحقیقت) اُشیشن ہیں حدیث نبوی کی علتوں کے پہچانے کے، باوجوداس کے وہ کمال طور سے رادیوں کی پرکھکو پہچانے والے ہیں، بڑا فراخ حافظہ والے ہیں اور ان کو تبحر ہے اس کام میں بلکہ اپنے زمانے میں فرد بیں، امام بخاری نے کہا میں کے واعلی بن مدین کے اور کسی کے آگے اپنے کو حقیز نبیں کیا اور ان کی حدیث اگر چھوڑ دی جائے تو ہم (علم حدیث کے دروازے بند کر دیں اور خطاب منقطع ہوجائے اور آثار (نبوی) فنا ہوجا کیں اور زندیق لوگ والی ہوجا کیں اور جھوٹے) وجال نظے لیس ۔''

اورتفصيل سيسننا جائة بين توسنة ، حافظ ابن جر تهذيب التهذيب جلد بفتم مين رقم فرمات بين:

"قال أبو حاتم الزاري: كان علي علما في الناس في معرفة الحديث والعلل، وقال ابن عبينة: لقد كنت أتعلم منه أكثر مما يتعلم مني، وقال على الرحمن بن مهدي: علي بن المديني أعلم الناس بحديث رسول الله عِنَيْنَ وقال أبو قدامة السرخسي: بلغ في الحديث مبلغا لم يبلغه أحد، وقال أبو عبد الرحمن النسائي: كأن الله عزوجل خلق علي بن المديني لهذا الشأن، وقال ابن عدي: سمعت الحسن بن الحسين البخاري يقول: سمعت إبراهيم بن معقل يقول: سمعت محمد بن إسماعيل البخاري يقول: ما استصغرت نفسي عند أحد إلا عند علي بن المديني وقال الفرهياني: أما علي فأعلمهم بالحديث والعلل، قال ابن حبان في الثقات: وكان من أعلم أهل زمانه بعلل حديث رسول الله عليه وقال النسائي: ثقة مأمون أحد الأئمة في الحديث وخلق للحديث، "انتهى ملخصاً.

' ایعنی ابوحاتم نے کہا علی بن المدینی حدیث اور اس کے علل بہنچانے میں لوگوں میں عکم تھے، (اور ان کے شخ) ابن عید نے کہا میں علی بن مدین سے سکھتا زیادہ اس قدر سے جتنا کہ وہ مجھ سے سکھتے،

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ١٤٠)

<sup>🗗</sup> تهذيب التهذيب (۲۰۲/۷)

www.muhammadilibrary.com وفاع مج بخارى والمحكد والمحكد المعكد

عبدالرحمٰن نے کہا: ابن مدین آنخضرت مُلَّا اُلَّمُ کی حدیث کے زیادہ جانے والے تھے، ابوقدامہ نے کہا:
ابن مدین حدیث میں اس مرتبہ کو پہنچ تھے کہ اس کو کوئی نہیں پہنچا، نسائی کہتے: اللہ نے علی کو اسی حدیث بی کے لیے پیدا کیا تھا اور امام بخاری کہتے ہیں: نہیں حقیر کیا میں نے اپنے نفس کونزد یک کسی کے سوائے ابن المدینی کے اور فر ہیانی نے کہا: لیکن علی پس وہ زیادہ جانے والے ہیں حدیث اور اس کے علل کو، اور ابن حبان نے نھات میں کہا ہے کہ علی بن المدینی اپنے زمانہ والوں سے حدیث اور اس کی علل کو زیادہ جانے والے تھے، اور نسائی نے کہا: ابن مدینی تقد مامون ہیں، حدیث میں امام ہیں، اور واسطے اس حدیث کے پیدا کے گئے ہیں۔ "

123

سمجھ کے بانہیں جناب؟ شرم !!! آگے چلے:

**فلوله:** (١٠٠) عمر بن ذر الهمداني: صدوق ثقة، لكنه رأس في الإرجاء.

" يج اور ثقه بين ليكن مرجيول كرير دار بين-" اليضا

أفول: يه بات غلط ب كمرجيول كي روارين، بلكه اس كا دفعية وخود علامه زمبى في اى ميزان مين آكم

کردیاہے:

"بل كان لين الكلام فيه "بلكهزم زبان سارجاء في يحفظام كرت تقد

بيارجاء مين سردار بونے كى سراسر مناقض اور اس كے صريح تخالف ہے، يس جب بيسردار نه بوئ، تو پھركوئى حرج بھى نہيں ہے، بلكه ان كا ثقة اور صدوق بونا خود آپ كو بھى مسلم ہے، آ يہ بھى اور وضاحت سے آپ كو بتلا دين: تقريب ميں ہے: " نقة " اور خلاصه ميں ہے: " قال العجلي: كان نقة بليعة " اور ميزان ميں ہے: "صدوق

ثقة، وكان واعظا بليغا "

خلاصہ یہ کہ عمر بن ذر ثقد ہیں، عجلی نے ان کو ثقد بلیغ کہا ہے اور ذہبی نے صدوق ثقد اور بلیغ واعظ کہا ہے۔ اب اس سے پھے تفصیل سے سنیے، ہدی الساري میں ہے:

" أحد الزهاد الكبار، قال يحيى القطان: كان ثقة في الحديث، وقال العجلي: كان ثقة، وقال يعقوب بن سفيان: ثقة، وقال ابن خراش: كان صدوقا من خيار الناس، وقال أبوحاتم: كان صدوقا، ووثقه ابن معين والنسائي وآخرون، "ملخصاً. 

• المحاتم: كان صدوقا، ووثقه ابن معين والنسائي وآخرون، "ملخصاً.

- المام عقیل وظف علی بن مدین وظف کو کتاب الفعفاء میں ذکر کرنے کے باوجود فرماتے ہیں: " حدیثه مستقیم إن شا، الله " (الضعفا، للعقیلی: ٣/ ٢٥٣)
  - ميزان الاعتدال (١٩٣/٣) تقريب التهذيب (ص: ١٢٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٨٢)
    - ۵ هدي الساري (ص: ٤٣٠)

و فاع مح بخارى ﴿ وَ الْمُو الْمُورِ الْإِيطَالِ الْكَلَامِ الْمُعِدِي ﴿ وَالْمُورِ الْمُعْدُمُ الْعُمْدُمُ الْمُعْدُمُ الْعُمْدُمُ الْمُعْدُمُ الْعُمْدُمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْدُمُ الْعُمْدُمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْدُمُ الْعُمْدُمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْدُمُ الْعُمْدُمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْمُ الْمُعْدُمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِ الْمُعْمُ الْمُعْمِ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمُ الْمُعْمِ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمِمُ الْمُعْمُ الْ

'دلین سے برے زاہدوں سے ہیں، کی نے ان کو ثقد فی الحدیث اور عجل نے ثقد اور یعقوب نے ثقد اور ابن خراش نے صدوق اور ابن معین نے ثقد اور نسائی اور دوسروں نے بھی ثقد کہا ہے۔'' اس سے اور تفصیل سے سنتے، تھذیب النھذیب جلدسائع میں ہے:

"قال أحمد بن محمد بن يحيى بن سعيد القطان: قال جدي: عمر بن ذر ثقة في الحديث، ليس ينبغي أن يترك حديثه لرأي أخطأ فيه، وقال الدوري وغيره عن ابن معين: ثقة، وكذا قال النسائي والدارقطني، وقال العجلي: كان ثقة بليغا، وقال أبو حاتم: كان صدوقا، وقال في موضع آخر: كان رجلا صالحا، محله الصدق، وقال يعقوب بن سفيان: ثنا أبوعاصم: أبوذر كوفي ثقة، وقال ابن خراش: صدوق من خيار الناس، وقال محمد بن عبد الله الأحمى: كان ثقة إن شاء الله كثير الحديث، وقال ابن حبان في الثقات: وهو ثقة، وقال يعقوب بن سعيان: ثقة، "انتهى ملخصاً.

' العنی احمد نے کہا میرے دادا کیکی فظائی نے عمر بن ذرکو ثقد فی الحدیث کہا ہے اور دوری وغیرہ نے بروایت ابن معین ان کو ثقد اور نسائی و دار تطنی نے اقد اور علی اور البوطاتم نے صدوق اور نیک مرد اور البوطاتم نے بروایت یعقوب ثقد اور ابن خرائی نے صدوق اور محمد اسدی نے ثقد کیر الحدیث اور ابن حبان نے ثقات میں ثقد اور یعقوب بن سنیان نے ثقد کہا ہے'' آ مے جائے:

فوله: (١٠١) عمر بن أبي زائدة: قال يحيى القطان: كالريرى القدر.

" يحيىٰ قطان نے كہاكه يه قدريه تھے۔" ايضاً

أهول: اس كا جواب خود امام احمد في و ديا ب كه حديث مين بيمتقيم بين، چنانچد امام ذبي اى ميزان مين آ كے لكھ بين:

"قال أحمد: هو في الحديث مستقيم. " و «ديني امام احمد نے كہا كه بيرحديث ميں متنقيم بيں۔ "
علاوه بريں امام بخارى نے ان ہے بالانفرادروايت نبيں كيا، بلكدابوعيس اورسفيان كى متابعت كے ساتھ روايت
كيا ہے، و لہذا فدكوره اعتراض خم ہوگيا۔ اور امام بخارى كى ان ہے متابعت ميں روايت كرنے كى وجہ بيہ ہے كداكثر
كيا ہے، و نقد النساني "اورميزان كے نزد يك بيصدوق اور ثقد النساني "اورميزان اور ميزان

۵ تهذیب التهذیب (۲۹۰/۷)

<sup>🗗</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ١٩٧)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٣١)



 $oldsymbol{\Phi}$  ہیں ہے: " ثقة معروف" اور ہری الساری ہیں ہے: " وثقه ابن معین وغیرہ، وہو فی الحدیث مستقیم مطلب سب کا بیر کہ بیصدوق ہیں، ان کونسائی نے ثقہ اور ذہبی نے ثقہ معروف اور کچیٰ بن معین وغیرہ نے ثقہ کہا ہے۔ اور په حديث ميں منتقيم ہيں۔

حافظ تهذيب التهذيب جلد مقتم مين لكيت بن:

"قال ابن أبي خيثمة عن ابن معين: ثقة، وقال أبوحاتم والنسائي: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات، قلت: وقال العجلي: كوفي ثقة، وقال العقيلي: وهو في الحديث مستقيم، وقال يعقوب بن سفيان: عمر لا باس به، وزكريا وثقه،" انتهى ملحصاً. 🕏

وراین کی بن معین نے بروایت ابن الی ضفیم عمر کو تقد اور ابوحاتم اور نسائی نے لا باس به اور ابن حبال ا نے ثقات میں اور عجل نے ثقر معقلی نے مستقم الحدیث اور لیعقوب بن سفیان نے لا باس به اور زکریا سامی نے ثقہ کہا ہے۔'' آگے چکتے ہی

**قوله:** (١٠٢) عمر بن على بن عماء بن مقدم البصري المقدمي: قال أبوحاتم: لا يحتج به.

''ابوحاتم نے کہا کہ ان سے دلیل نہیں پکڑی جاتی ہے۔ ایجا

أفقول: اگر بدایسے ہی ہیں تو چندال جرح نہیں، کیونکہ امام بخاری نے ان سے بالانفراد تو روایت نہیں کیا ہے،

بكد بالمتابعت روايت كيا ب، حافظ بدى السارى ميس لكصة بين:

"ولم أر له في الصحيح إلا ما تو بع عليه ". 3 يعنى بخارى من ان س مناها روايت ب-

عالا تكه خود ابوحاتم نے عمر مقدى كوصدوق كها بي جن سے آپ جرح نقل كرتے بي، ملاحظه بو: تهذيب جلد

ہفتم 🍑 جیسا کہ منقریب آئے گا، علاوہ بریں محدثین نے ان کی توثیق کی ہے۔

تقريب ميں ہے:" ثقة "اورخلاصه ميں ہے:" قال ابن سعد: ثقة " 🗗

یعنی بیر ثقه بین، محمد بن سعد نے ان کو ثقه کہا ہے۔

 <sup>■</sup> ميزان الاعتدال (١٩٧/٣)، هدي الساري (ص: ٣٠٤) تقريب التهذيب (ص: ١٢٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٨٢)

<sup>☑</sup> تهذیب التهذیب (۷/ ۳۹۰)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٣١)

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۲۷/۷)

قريب التهذيب (ص: ١٦٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٨٥)

و فاع من المال الكلام المحكم عنارى المحكم الأمر الممدر الإبطال الكلام المحكم ال

میزان میں ہے:

" تُقة شهير، قال ابن سعد: ثقة، وقال ابن عدي: وأرجو أنه لابأس به". • " ديتي بيمشبور ثقد بين، محمد بن سعد نے ان كو ثقة اور ابن عدى نے لا باس به كها ہے۔ "

اور مدی الساري میں ہے:

آئنی علیه أحمد وابن معین وغیرهما. <sup>© (ایعنی</sup> امام احمد و کیکی بن معین وغیره نے ان کی عمده تحریف کی ہے۔''

مفصل سنت: تهذيب التهذيب جلدسالع مي ب:

"قال عبد الله بن أحمد: سمعت أبي ذكره، فأثنى عليه خيرا، وقال ابن معين: ما كان به بأس، وقال ابن سعد: وكان ققة، وقال أبوحاتم: محله الصدق، وقال ابن عدي: أرجو أنه لا بأس به، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الساجي: صدوق ثقة، ونقل ابن خلفون توثيقه عن العجلى، "انتهى ملخصاً.

''لینی احمد کے بیٹے عبداللہ کہتے ہیں کہ میں نے اپ بہا احمد کوسنا وہ عمر کی نیک تعریف کرتے تھے اور انھیں ابن معین نے لا باس به اور ابن معین نے لا باس به اور ابن معین نے لا باس به اور ابن حبان نے لا باس به اور ابن حبان نے ثقات میں اور ذکریا نے صدوق تقداور عجل نے بروایت ابن خلفون تقد کہا ہے۔ آ کے چلے:

قوله: (١٠٣) عمر بن محمد بن زيد بن عبد الله: قيل: لينه حيي بن معين.

"كها كيا ب كدان كو يجلى بن معين ف ضعيف هرايا-"ايضا

افقول: یہ بالکل غلط ہے، باوجود لفظ "قبل" کے ہوتے ہوئے بھی آپ کونقل کرتے ہوئے شرم نہیں آئی کہ " قبل" مجبول کا صیغہ ہے، جس کا عدم جزم متیقن ہے، پھر محققین کے نزدیک کیوکر چزقبول میں آئے گا؟ آ ہے ہم آپ کواچ قول کی تصدیق بعنی اس جرح کا غلط ہونا اور یکی بن معین کی طرف تضعیف کی غلط نسبت کرنا، اس کا بین شوت پیش کریں، اس میزان میں بالتصریح موجود ہے کہ یکی بن معین نے عمر بن محمد کو ثقہ کہا ہے اور ان کی توثیق کی ہے۔ اس اس تضعیف والے تول کا غلط ہونا، جو اپنے غلط ہونے کے جُوت میں اپنے ساتھ نعل مجبول رکھتا ہے،

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ٢١٣)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص:٤٣٠)

قهذیب التهذیب (۲۷/۷) نیز ویکیس : الثقات للعجلی (۲/ ۱۷۰)

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ٢٢٠) نيز ام اين معين رائة فرمات بين: "كان صالح الحديث " (تاريخ ابن معين للدوري (٣/ ٢٤١)

الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم ﴿ الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم ﴿ كُ دفاع سيح بخاري

آ فاب نیم روز کی طرح روثن ہے، لیج اب ہم آپ کوان کی توثیق اور بھی تصریح سے ساتے ہیں:

تقريب ميں ہے: "ثقة من السادسة" اور ظاصہ ميں ہے: " وثقه أحمد وأبوحاتم "

یعنی بہ ثقہ ہیں، ان کواحمہ اور ابوحاتم نے ثقہ کہا ہے۔

زېي ميزان ميں لکھتے ہ*ي*ں:

" أحد الثقات، وثقه ابن سعد وابن معين وأحمد وأبوداود". 🍜

''لینی بہ ثقبہ ہیں، ان کومجمہ بن سعد و بچیٰ بن معین واحمہ وابوداود نے ثقبہ کہا ہے۔''

حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد مفتم مين لكصة بين:

" قال ابن سعد: كان ثقة، وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: شيخ ثقة ليس به بأس، روى 126

عنه الثوري وأثنيٰ عليه، وقال حنبل عن أحمد: ثقة، وكذا قال ابن معين والعجلي وأبوداود،

وقال الدوري عن ابن معين: صالح الحديث، وقال أبوحاتم: هو ثقة صدوق، وقال النسائي:

ليس به بأس، وقال ابن عيينة: حدثني الصدوق البر عمر بن محمد بن زيد، وذكره ابن حبان

في الثقات، ووثقه أيضاً العجلي وابن البرقي ﴿ لِبزار ، " انتهي ملخصاً. <sup>◙</sup>

"ليتن محمد بن سعد نے ان كو تقد اور احمد نے بروايت عبرالله ان كوش تقد لا بأس به كہا ہے اور تورى نے ان سے روایت کیا ہے اور ان کی عمرہ تعریف کی ہے اور احمد علی وایت ضبل ثقه اور یجی بن معین اور عجلی

اور ابوداود نے ان کو ثقة اور یکی نے بروایت دوری صالح الحدیث اور ابوعاتم نے ثقة صدوق اور نسائی نے لا باہر یہ اور ابن عیننہ نے صدوق نیکوکار اور ابن حمان نے ثقات میں اور جھ ور ابن البرقی اور بزار نے

ان كو ثقة كهاب " ديكها؟! آ م حليّ

ف له: (١٠٤) عمو بن فافع مولى ابن عمو: قال ابن سعد: لا يحتجون به.

" ابن سعد نے کہا کہلوگ ان ہے جمت نہیں پکڑتے ہیں۔" ایضا

**اُفتہ** ل: لیکن خود ابن سعد کے نزد یک یہ قابل ججت ہیں، جبیبا کہ آ گے عبارات میں آئے گا، باقی رہا ہے کہ

لوگ ان ہے جہت نہیں بکڑتے! یہ ہالکل غلط ہے، حافظ ابن حجر مدی الساری میں لکھتے ہیں:

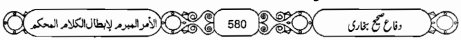
"وهو كلام متهافت، كيف لا يحتجون به وهو ثبت؟ ".

۵ هدي الساري (ص: ۲۳۱)

<sup>0</sup> تقريب التهذيب (ص: ٤١٧) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٨٦)

۵. ميزان الاعتدال (۳/ ۲۲۰)

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۱/۷ - ۰ - ۲ - ۰ ۰ )



''لین ابن سعد کا بیقول کہ لوگ ان ہے جمعت نہیں پکڑتے ،غلط ہے حالانکہ بیا ثقہ ہیں۔''

یعنی یہ قابل جمت ہیں، لوگ ان سے جمت پکڑتے ہیں، چلئے قصد ختم ہوا، علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے بالانفراد روایت نہیں کیا ہے، بلکہ بمتابعت مالک روایت کیا ہے، ● لہذا اعتراض ختم ہوگیا۔ لگے ہاتھ ان کی توثیق بھی ملاحظہ کرلیں:

تقریب میں ہے: " ثقة من السادسة " اور خلاصه میں ہے: " قال أحمد: هو أوثق ولد نافع " 🏵 يعنى مير تقديري بير -

میزان الاعتدال میں ہے:

" ثقة صدوق، قال ابن عدي: ثنا ابن أبي بكر، ثنا عباس: سمعت يحيى، يقول: عمر بن نافع ليس به بأس، قلت: وثقه النسائي، وقال ابن سعد أيضا: وكان ثبتا، وقال أحمد: هو أوثق إخوته ، "انتهى. ڰ

"لینی بی تقد صدوق ہیں، کیل نے بروایت عربی ان کو لا باس به ( تقد ) اور نسائی نے تقد اور ابن سعد نے شبت ( تقد ) کہا ہے اور احمد نے کہا کہ بیائے سب بھی کوں میں سب سے زیادہ تقد ہیں۔"

ہری الساری میں ہے:

" قال أبوحاتم: ليس به بأس، وكذا قال عباس الدوري عربابن معين، وقال أحمد: هو من أوثق ولد نافع، ووثقه النسائي أيضا وغيره، قال ابن سعد: كان نبام، "انتهى. •

''لینی ابو حاتم نے لا باس به اور کیجیٰ نے بروایت عباس دوری لا باس به ثقه کہا ہے اور احمد نے کہا ہے که بینافع کی اولاد میں سب سے زیادہ ثقه میں اور ان کونسائی نے ثقه اور ابن سعد نے ثبت ( ثقه ) کہا ہے۔'' تهذیب التهذیب جلد سابع میں ہے:

"قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: هو من أوثق ولد نافع، وقال ابن معين وأبوحاتم: ليس به بأس، وقال ابن سعد: وكان ثبتا، وقال النسائي: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن عدى: لا بأس به، "انتهى ملخصاً. ♥

🛭 هدي الساري (ص: ٤٣١)

تقريب التهذيب (ص: ٤١٧) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٨٦)

۵ ميزان الاعتدال (۲۲۷/۳)

🗗 هدي الساري (ص: ٤٣١)

🛭 تهذیب التهذیب (۲۹/۷)

'دلینی احمد نے بروایت عبداللہ کہا ہے کہ بیافع کے لڑکوں میں سب سے زیادہ تقد ہیں اور یکی وابو حاتم نے لا بأس به اور ابن سعد نے ثبت اور نسائی نے تقد اور ابن حبان نے تقات میں اور ابن عدی نے لا بأس به کہا ہے۔'' آ گے چلئے:

**فتوله**: (١٠٥) عمران بن الحطان السدوسي البصري الخارجي: لا يتابع على حديثه، قاله العقيلي، قال: وكان خارجيا.

''عقیلی نے کہا کہ ان کی حدیثیں پیروی کے قابل نہیں ہیں اور کہا کہ یہ خارجی تھے۔'' ایضا

**اُ هنو ل**: عمران کو خارجی کہنا ورست نہیں، کیونکہ اواخر عمر میں انھوں نے رجوع کر لیا تھا، حافظ ابن حجر تقریب

مين لكهة بين: " رجع عن ذلك " • اور مدى الساري مين لكهة بين:

" إن أبا زكريا الموصلي حكى في تاريخ الموصل عن غيره أن عمران هذا رجع في آخر عمره عن رأي الخوارج "انتهي. €

اور تهذیب جلد مفتم میں لکھتے ہیں:

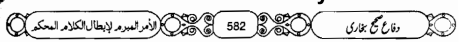
"قلت: ذكر أبو زكريا الموصلي في تاريخ الموصل عن محمد بن بشر العبدي الموصلي قال: لم يمت عمران بن حطان حتى رجع عن رأي الخوارج ، "انتهى. 

ظاصه به كدابوزكريا موسلي نے اپني تاريخ موسل ميں بروات محمد بن بشر العبدي بيان كيا ہے كه عمران بن طان نے اپنے آخر عمر ميں موت سے قبل اس رائے خوارج سے ديجوع كرليا تھا۔

" بعض الأثمة يزعم أن البخاري إنما أخرج له ما حمل عنه قبل أن يرى رأي الخوارج، "انتهى. ٥ "دلين امام بخارى نے ان سے قبل ان كے خارجى مونے كے روايت كيا مو،"

اب ہم کہتے ہیں کہ اگر امام بخاری نے ان سے ان کے خارجی ہونے کی حالت ہی میں روایت کیا ہو یاعقیلی کی جرح (جو بمقابلہ توثیق امت کشرومن قبیل الثافی ہے) صحیح بھی ہو، تو بھی چنداں حرج نہیں، کیونکہ امام بخاری نے ان

- قريب التهذيب (ص: ٤٢٩)
  - 🛭 هدي الساري (ص:٤٣٣)
  - 🛭 تهذیب التهذیب (۱۱٤/۸)
  - هدي الساري (ص: ٤٣٣)



سے متابعت میں روایت کیا ہے، حافظ مدی الساری میں لکھتے ہیں:

" إنما أخرجه البخاري في المتابعات". B

چلئے جھرا ہی ختم ہو گیا اور مذکورہ اعتراض بھی ختم ہو گیا، لیجئے اب ہم ان کی تقابت وصداقت ساتے ہیں:

تقريب ميں ہے:" صدوق " اور خلاصه ميں ہے:"وثقه العجلي" 🥯

یعنی بیصدوق ہیں، عجل نے ان کو ثقہ کہا ہے۔

میزان میں ہے:

" قلت: إن عمران صدوق في نفسه، قال العجلي: تابعي ثقة، وقال قتادة: كان لا يتهم في الحديث". 3

"لینی عمران فی نفسہ صدوق جی، عجلی نے ان کو ثقہ کہا ہے اور قمادہ نے کہا کہ حدیث میں بیمتہم نہیں ہیں۔"

ہری الساری میں ہے:

تهذيب التهذيب جلد ثامن مي ي:

" قال العجلي: بصري تابعي ثقة، وقال أبوداود: أصح حديثا، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال أبو سلمة عن أبان بن يزيد، سألت قتادة، فقال: كان عمران بن حطان الايتهم في الحديث، "انتهى ملخصاً.

در یعنی عجلی نے عمران کو بھری تابعی ثقة اور ابوداود نے اصح حدیث والا اور ابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا

ب اور ابوسلمه نے بروایت ابان وہ بروایت قادہ کہتے ہیں کہ عمران غیرمتم فی الحدیث ہے۔

آ کے چلتے:

**قوله**: (١٠٦) عمران بن مسلم القصير: قال يحيي: وكان عمران يرى القدر.

- 🛭 هدي الساري (ص: ٤٣٣)
- تقريب التهذيب (ص: ٢٩٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٩٥)
  - € ميزان الاعتدال (٣/ ٢٣٥)
  - 🗗 هدي الساري (ص: ٤٣٣)
  - 🗗 تهذیب التهذیب (۱۱۳/۸)

رفاع سيح بخارى ﴿ ﴿ ﴿ 583 ﴾ ﴿ 583 ﴾ ﴿ ﴿ الأمر المبوم لإبطال الكلام المعكم ﴿ ﴾

'' یحیٰ نے کہا کہ عمران قدر ریہ تھے۔'' ایضا

أفتول: يدجرح الي نبيس بكدان سے روايت نه لى جاسك، بلكه خود آفى يكي نے (جن سے آپ نے جرح

نقل کی ہے) عمران کی بابت متعقم الحدیث کہا ہے، حافظ مدی الساری میں لکھتے ہیں:

" وحكى عن يحيي القطان أنه قال: هو مستقيم الحديث". •

''لعنی نیمیٰ قطان نے ان کومتقیم الحدیث کہا ہے۔''

علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے بالانفراد نہیں روایت کیا بلکہ بمتابعت ابن جریج روایت بیان کی ہے، پس متابعت والی صدیث کا حکم بار ہا لکھا گیا ہے، البذا کوئی جرح نہیں رہی۔ ہاں ذرا ان کی بابت محدثین کے فیصلے بھی سن لين ـ تقريب مين ہے:"صدوق" خلاصه مين ہے:" وثقه أحمد وابن معين وغيرهما "♥

لینی امام احمد اور کیلی ابن معین دغیرہ نے ان کو ثقہ کہا ہے۔

تهذيب التهذيب جلرمشم مين عن

" قال القطان: كان مستقيم الحديث، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن أبي حاتم: سألت أبي عن عمران القصير، فقال: لا باللي يه، " انتهى ملخصاً. 🌯

"لعنى يكي قطان نے ان كومتنقيم الحديث اور ابن حبان نے نقات ميں اور ابو حاتم نے لا باس به كها

ے''آگے ملئے:

فوله: (۱۰۷) عمرو بن أبي عمرو: روى عباس عن يحيي الا يحتج به، وروى عثمان بن سعيد عن يحيي: ليس بالقوي، وقال الجوزجاني: مضطرب الحديث، وقال النسائي: ليس بالقوى.

''عماس نے کیلی ہے روایت کی کہ ان ہے حجت نہیں بکڑی جاتی ہے،عثان بن سعید نے کیلی ہے روایت کی کہ قوی نہیں ہیں اور جوز جانی نے کہا کہ یہ مضطرب الحدیث ہیں اور نسائی نے کہا کہ قوی نہیں ہیں۔ایشا افتول: يهال آب نے تحريف كى ب، وہ يه كه ميزان ميں جو "بحديثه" كالفظ ب، اس آپ نے بدل كر

"به" لکھا ہے۔

ای کار از تو آید و مردال چنیں کنند

هدى السارى (ص:٤٣٣) ثير رئيسين: الضعفاء للعقيلي (٣٠٥/٣)

٥ تقريب التهذيب (ص: ٤٣٠) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٩٦) ظاصم مرف ال قدر الفاظ بن: "وثقه أبو دواد"

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۱۲۲/۸)

رفاع سی بخاری ( 584 ) ( الأمر المهرم الإبطال الكلام المعكم ) ( الأمر المهرم الإبطال الكلام المعكم ) المعكم عن بخاری برخ نقل كی ہے، وہ ایک خاص امر کی نسبت ہے، جس كو آ ب نے نہیں المعرف نقل كی ہے، وہ ایک خاص امر کی نسبت ہے، جس كو آ ب نے نہیں

یہ جو آپ نے ایک درجن کے قریب جرح تعل کی ہے، وہ ایک خاص امرکی نسبت ہے، جس کو آپ نے نہیں سمجھا، ہاں جو اساء رجال میں مہارت رکھتا ہے، وہ بے شک حقیقت حال معلوم کر سکتا ہے، سنیے اور غور سے سنیے، عمرو بن ابی عمرو نے حدیث بہیمہ ● جو عکر مدسے روایت کی ہے، اس کے متعلق بیسب جرحیں ہیں، مطلب بید کہ ان کی روایت بسند عکر مدمقبول نہیں، کو علاوہ اس کے ان کی کل سندیں مقبول ہیں اور محدثین کے نزدیک بید تقد ہیں، آیے ۔ اب یہ دیکھیں کہ سمجھے بخاری میں انھوں نے کن سے روایت کیا ہے؟ چارجگہوں میں تو ان کی حدیث بروایت انس ہے اور ایک جگہ میں بروایت سعید مقبری ہے۔ ● لہذا ندکورہ اعتراض ختم ہوگیا، یہ تو ہوا جرح کا جواب، اب سنے ان کی توثیق!

تقریب میں ہے:" نقة من الخامسة " خلاصه میں ہے: ' ونقه أبوز رعة، وقال أبوحاتم: لاباس به " فلم مطلب بير كم بير تقد بير، ابوز رعى نے ان كوثقه اور ابوحاتم نے لا باس به كها ہے۔

میزان میں ہے:

"صدوق، حديثه مخرج في الصحيحي، قال أبوحاتم: لا بأس به، وقال أحمد وغيره: ما به بأس، وروى أحمد بن أبي مريم عن ابن معين، قال: عمرو بن أبي عمرو ثقة، قلت: عمرو بن أبي عمرو حديثه صالح حسن، "انتهى ؟

عمر و بن ابني عمر و حديثه صالح حسن ، النهى ... '' يعني بي صدوق بين، ان كي حديث صحيح بخاري ومسلم مين تخريج على في ہے، ان كو ابوحاتم اور امام احمد دغير و

ن یا باس به اوراین معین نے اقد اور ذہبی نے صالح الحدیث حسن الحدیث کہا ہے۔

ہری الساری میں ہے:

" وثقه أحمد و أبوزرعة وأبو حاتم والعجلي، وقال الساجي: صدوق، وقال الذهبي:

حديثه حسن، "انتهى ملخصاً. ٥

<sup>•</sup> يتنى مندريد ولل حديث: "من أتى بهيمة فاقتلوه واقتلوا البهيمة " ويحين: سنن أبي داود، برقم (٤٤٦٤) مزيد تفصيل ك ليح ويحين التلخيص الحبير (١٤٤٠)

و ان كى روايت كا دوجه بيان كرت موت حافظ ذبي الشائد فرمات مين: حديثه صالح منحط عن الدرجة العليا من الصحيح " نيز حافظ المن جر الشائد فرمات مين: " نقة ربعا وهم " (ميزان الاعتدال: ٣/ ٢٨٢) تقريب التهذيب: ٢٥)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٢)

تقريب التهذيب (ص: ٤٣٠) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٩٢)

و ميزان الاعتدال (٢٨٢/٣)

<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٢)

www.muhammadilibrary.com وفاع مح بخارى المسلمة المسلم

''لین امام احمد نے بروایت عبداللہ ان کو لا باس به اور اپوزرعد نے تقد اور ابوطائم نے لا باس به اور این عدی نے لا باس به اور این عدی نے لا باس به کہا ہے''

اس لیے کہ مالک نے ان سے روایت کیا ہے اور مالک سوائے صدوق اور ثقہ کے کسی سے روایت نہیں کرتے اور یہ کی ان کی حدیث معتبر الحدیث سے ، ابن حبان نے ثقات میں کہا ہے کہ جب ثقہ لوگ ان سے روایت کریں ، ان کی حدیث معتبر ہے ، اور ان کو عجل نے ثقہ اور ذکریا ساجی نے صدوق اور ذہبی نے حسن الحدیث کہا ہے۔

كہيے! من ليا يانہيں؟ اچھا اب آ م علي الله

**فنوله:** ( ۱۰۸) عمرو بن محمد الناقد: قال أبوداود: غير ثقة .

'' ابوداود نے کہا کہ ثقہ نہیں ہیں۔'' ایضاً

ا فقول: یہ جرح بالکل غلط ہے اور کیا عجب کہ میزان الاعتدال (جو کہ نول کشوری ہے، جس مطبع کی چھپی ہوئی کتابوں میں عموماً بہت غلطی ہوتی ہے) ایک غلط جھپ گیا ہو، جہاں تک میرا خیال ہے، اصل نسخہ میزان الاعتدال میں یا 130 صحیح نسخہ میں عبارت یوں ہوگی:

" غیر" کے پہلے سے" واؤ" اور پیچھ سے" ہائے ہوز" رو گئی ہے، دلیل اس پر بیہ ہے کہ ہدی الساري اور تہذیب جلد ہفتم میں آجری کی روایت سے البوداود کا ان کو ثقہ کہنا منقول ہے، 

• جیس الدعنقریب آ کے آئے گا، پھر عقل سلیم واللہ خض اس بات کو کیوئر تیز قبلا"، فیرو" اس لیے سیجے ہے کہ البوداود کے علاوہ بہت سے لوگوں سے ان کی توثیق منقول ہے۔ علاوہ بریں ہدی الساري و تہذیب جلد ہفتم میں ہے کہ یکی بن معین علاوہ بہت سے لوگوں سے ان کی توثیق منقول ہے۔ علاوہ بریں ہدی الساري و تہذیب جلد ہفتم میں ہے کہ یکی بن معین ہیں۔ 

• کہا گیا کہ لوگ عمر ناقد کی بابت کلام کرتے ہیں، کیا وہ ایسے ہی ہیں؟ یکی نے کہا، وہ ایسے یعنی منتظم فیے نہیں ہیں۔ والیم کہ کہا وہ ایسے بینی متبل کہ کو کہا ہو کہ کہا ہوں کہ کہا ہے کہ عمرو نیس ہوگی کہا ہے کہ این مدینی نے کہا ہے کہ عمرو نہیں ہوگی)

نے جو ابن عیبنہ سے روایت کیا ہے، اس میں خطا کیا ہے۔ 

• (پس بیم تبول نہیں ہوگی)

 <sup>€</sup> ریکصیں: تهذیب التهذیب (۲/۸)

میزان الاعتدال (۳/ ۳۸۷) ورحمیقت میزان کی عبارت ای طرح ہے، جیسے مولف الشینے نے قرکر کیا ہے: " وقال أبو داود وغیرہ: ثقة "
 ولله دره ما قال ارحمه الله رحمة واسعة تماذ بها السماوات والأرض ونور مرقدہ وجعل جنة الفردوس مأواه!

<sup>€</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٢) تهذيب التهذيب (٨٥/٨)

<sup>🗿</sup> مصادر بذکوره

هدي الساري (ص: ٤٣٢) بيقول بهي ابن عيينه سے مروى اى ايك حديث كى حدتك خاص ہے۔



اب بخاری میں دیکھتے ہیں تو عمر و ناقد کی این عینیہ سے روایت نہیں ملتی، بلکہ مشیم اور لیقوب بن ابراہیم کی روایت سے ہے۔ 

لہذا اس میں کوئی جرح والی بات نہیں، لگے ہاتھ ان کی توشق بھی س لیں، تقریب میں ہے: " نقة حافظ " اور خلاصہ میں ہے: "الحافظ، قال أبوحاتم: ثقة مأمون " اور میزان میں ہے: "من أئمة الحدیث، قال أحمد: بتحری الصدق الصدق فلاصہ بیک عمر و ناقد لقد ہیں، حافظ ہیں، ائمہ حدیث سے ہیں، ان کواحمہ نے صدوق اور ابوحاتم نے تقد مامون کہا ہے۔

ہری الساری میں ہے:

" وثقه أحمد وأبوحاتم وأبوداود والحسين بن فهم وجماعة، وقال عبد الخالق بن منصور عن يحييٰ بن معين وسألته عنه، فقال: صدوق". •

'دلیعنی ان کو امام احمد وابوط من و ابوداود وسین بن فہم اور ایک جماعت نے تقد کہا ہے اور عبدالخالق نے بروایت یجی صدوق کہا ہے۔''

عافظ تهذيب التهذيب جلد بشم مين للصرين

"قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: عمر يتحرى الصدق، وقال أبوحاتم: ثقة أمين صدوق، وقال ابن معين: هو صدوق، وقال الأجرى عن أبي داود: ثقة، وقال الحسين بن فهم: ثقة ثبت صاحب حديث، وكان من الحفاظ المعدودين، وكان فقيها منهم، (وذكره) ابن حبان في الثقات، ومنهم ابن قانع، وقال: ثقة، المانتهى ملخصاً.

''لینی احمد نے بروایت عبداللہ عمر و کو صدوق اور ابو حاتم نے ثقد این صدوق اور کی بن معین نے صدوق اور ابن خبان نے اور ابو داود نے بروایت آجری اور ابن حبان نے اقد ثبت صاحب حدیث حافظ فقیہد اور ابن حبان نے نقات میں اور ابن قانع نے ثقد کہا ہے۔' آگے جائے:

قوله: (۱۰۹) عمرو بن مرزوق الباهلي: قال القواريري: كان يحيى القطان لا يرضاه في المحديث، وقال ابن المديني: اتركوا حديث العمرين يعنى عمرو بن حكام وعمر بن مرزوق. "قواريرى في كها كد دوعمرول عمرو بن مرزوق كي حديث من راضي ند تنه اور ابن مدين في كما كد دوعمرول عمرو بن حكام اورعمرو بن مرزوق كي حديثول كوچور دو "ايناً

- 🛭 هدي الساري (ص: ٤٣٢)
- عيزان الاعتدال (٣/ ٢٨٧) تقريب التهذيب (ص: ٢٢٦) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٩٣)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٣٢)
    - ◊ تهذيب التهذيب (٨٥/٨)

www.muhammadilibrary.com دفاع سي الأمواليور مولايطال الكلام المعكد كي الأمواليور مولايطال الكلام المعكد

افقول: بی حضرت! آپ نے تو ابن مدینی کونمبر (۹۹) میں ضعفاء میں داخل کر دیا ہے، پھر یہاں پر آ ب ان عجر حکم کی حضرت! آپ نے تو ابن مدینی کونکہ بقاعدہ اصول کہ ضعفاء بحق ثقات جو جرح کریں، وہ مقبول نہیں ہے، اس لحاظ سے آپ کوان کی جرح نقل کرنا مناسب نہیں تھا۔ (چیرز!) سنے! ابن المدینی نے جو عمرو بن مرزوق کی بابت جرح کی ہے، اس کا امام احمد نے دفعیہ کر دیا ہے، حافظ ابن حجر تهذیب جلد بشتم میں کھتے ہیں:

"قال أبوزرعة: سمعت أحمد بن حنبل، وقلت له: إن علي بن المديني يتكلم في عمرو بن مرزوق، فقال: عمرو رجل صالح، لا أدرى ما يقول علي، فتشنا على ما قيل فيه، فلم نجد له أصلاً ،" انتهى. •

''لینی ابوزرعہ کہتے ہیں: میں نے امام احمد ہے کہا کہ ابن المدینی عمروبن مروزق کی بابت کلام کرتے ہیں، تو انھول نے کہا کہ عمرو نیک مرد ہے، میں نہیں جانتا (علی ابن المدینی) ان کی بابت کیا (اور کیوں) کہتے ہیں جواعتراض ان پر کیا گی ہے، میں نے اس کی تفتیش کی تو ہے اصل بایا۔''

بیاتو ابن المدینی کی جرح کا جوانب اوا، اب لیجی قطان والی جرح کا جواب سننے کہ وہ ان سے حدیث میں کیوں راضی نہیں تھے؟ حافظ تہذیب جلد مشتم میں کھنے ہیں:

"قال أبوزرعة: وسمعت سليمان بن حرب، وذكر عمرو بن مرزوق، فقال: جاء بما ليس عندهم فحسدوه، "انتهى. €

''لین ابوزرعہ نے کہا میں نے سلیمان بن حرب کو سنا انھوں نے عمر و کو ذکر کیا، پس کہا کہ وہ ایسی چیزیں (حدیثیں) لایا، جوان کے پاس نہ تھیں۔ اس وجہ ہے لوگوں نے ان پر حسد کیا (اور جرح کر دی)۔''

بیتو ہوا دونوں جرحوں کا جواب! آیئے آپ کو بیہ بتاؤں کہ امام بخاری نے ان سے بالانفراد روایت کیا ہے یا مقترن؟ خلاصہ میں ہے: "وعنه (خ) مقرونا بغیرہ " اور میزان میں ہے: " عنه البخاري مقرونا بآخر " اور تہذیب جلد بختم میں ہے: " روی عنه البخاري مقرونا بغیرہ " خلاصہ سب کا بیکہ امام بخاری نے ان سے مقرون بغیرہ روایت کیا ہے، نہ کہ مفرداً، یعنی امام بخاری نے ایک جگہ بمتابعت آ دم بن ایاس اور دوسری جگہ بمتابعت عبرالصمدروایت کیا ہے، نہیں معلوم ہوا کہ امام بخاری عمرو بن مرزوق کو احتجاجاً نہیں لائے ہیں، جیسا کہ حافظ نے ہدی الساري میں صاف کھ دیا: "فوضح أنه لم یخرج له احتجاجاً " فینی واضح ہوگیا کہ امام بخاری نے عمروکو احتجاجاً نہیں وکر کیا

<sup>●</sup> تهذیب التهذیب (۸۸/۸)

<sup>🛭</sup> مصدر سابق

<sup>◙</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ٢٨٧) تهذيب التهذيب (٨٨/٨) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٩٣)

<sup>🖸</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٢)

وفاع مج بخارى (588 عند المحكول المحكول

ے۔ چلنے جھڑا تمام ہوا، اب ان کی تقابت گوش گزار فرمایے، تقریب میں ہے: " نفذ " اور خلاصہ میں ہے: " ونقه البوحاتم، وقال أحمد و يحيى: نقذ مأمون " لينى بي ثقد إلى، ابوحاتم نے ان كو تقد اور امام احمد و يحيى نقد مأمون كما البوحاتم ، وقال أحمد و يحيى: نقذ مأمون " لينى بي ثقد إلى، ابوحاتم نے ان كو تقد اور امام احمد و يحيى نقد مأمون " لينى بي ثقد إلى، ابوحاتم نے ان كو تقد اور امام احمد و يحيى نقد مأمون " البوحاتم البوحاتم نے ان كو تقد اور امام احمد و يحيى نقد مامون كما

میزان میں ہے:

" قال أبو حاتم: كان ثقة من العباد، لم نلق أحدا من أصحاب شعبة كان أحسن حديثا منه ". قلا أبو حاتم في ان كو ثقد كها ب اوركها ب كم مم في اصحاب شعبه كى كو ان سن زياده عده حديث والنهيس بايا - "

بری الساري میں ہے:

" أثنىٰ عليه سليمان بن حرب وأحمد بن حنبل، وقال يحيىٰ بن معين: ثقة مأمون ووثقه ابن سعد "€

''لینی سلیمان بن حرب نے ابن عمر و پر تعریف کی ہے، نیز احمد بن طنبل اور یکیٰ بن معین نے ان کو ثقتہ مامون اور محمد بن سعد نے بھی ثقہ کہا ہے۔''

اور تهذيب التهذيب جلد ثامن مي ب:

"قال الفضل بن زياد: سأل عنه أبو عبيد الله الحرائي عن أحمد بن حنبل، فقال: ثقة مأمون، وقال ابن أبي قماش عن ابن معين: ثقة مأمون صحب غزو وقرآن وفضل، وحمده جدا، وقال أبوحاتم: كان ثقة من العباد، ولم نكتب عن أحد من أصحاب شعبة كان أحسن حديثا منه، وقال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث، وقال الساجي: صدوق من أهل القرآن والجهاد، وقال الحاكم عن الدارقطني: صدوق، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهى ملخصاً.

' دیعن قضل نے کہا: ابوعبیداللہ حرانی نے امام احمد سے عمر و بن مرزوق کی بابت پوچھا، تو امام احمد نے کہا وہ ثقد اور مامون سے اور ابن الی قماش نے کہا کہ ابن معین نے عمر و کو ثقد مامون صاحب غزوہ وقر آن وفضل اور بڑی اس کی تعریف کی ہے اور ابوحاتم نے کہا وہ ثقد ہے، اصحاب شعبہ میں اس سے زیادہ اچھی حدیث

۵ تهذیب التهذیب (۸۸/۸)

تقريب التهذيب (ص: ٤٢٦) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٩٣)

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ٢٨٨)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص:-٤٣٢)



والا كوئى نه تھا اور ابن سعد نے ثقه كثير الحديث اور زكريا ساجى نے صدوق صاحب قرآن و جہاد اور وارقطنى نے بروايت حاكم صدوق اور ابن حبان نے ثقات ميں ذكر كيا ہے۔"

علاوہ بریں عمرو بن مرزوق وہ خفس ہیں کہ ان کی درس گاہ میں دس ہزار تلاندہ ہوتے اور بیران کو درس دیتے۔ آ سے جلئے:

**قوله**: (١١٠) عمرو بن مرة الحملي: قال أبوحاتم: ثقة يرى الإرجاء .

''ابوحاتم نے کہا کہ مرجیہ اور ثقہ تھے۔'' ایھنا

أفتول: "يرى الإرجاء" كمعنى مرجيه ہونے كنبيس ہوتے آپ نے بہت جگہ يفلطى كى ہے كہ اس طرح كالفاظ كے معنى به جھى سے بگاڑے ہيں، (مثلاً "يرى القدر" وغيرہ ميں) بلكه اس "ريك" كے لفظ كى قيد ميں يہ كلتہ ہے كه درحقیقت يه مرجيه نہ تھے، بلكه كھے كھے خيال ارجاء كا تھا اور يه ان كى تو ثيق كے معارض نہيں بلكه ان كے ثقة ہونے پر تو محدثين كا اتفاق ہے، جس كى تفصيل عنقر يب آئ گى، لهل اس وجہ سے ان كى حديث ترك نہيں كى جا سكتى ہونے پر تو محدثين كا اتفاق ہے، جس كى تفصيل عنقر يب آئ گى، لهل اس وجہ سے ان كى حديث ترك نہيں كى جا سكتى ہونے بر بلكہ قابل اخذ ہے، جوغور وفكر كرنے والے برخفى نہيں، چنانچہ ميں ان كى توثيق نقل كر كے آپ كو دكھا تا ہوں، اگر چہ دبى زبان سے آپ بھى ان كے ثقہ ہونے كے قابل قرب

تقريب ميں ہے:" ثقة عابد" اور ظاصر ميں ہے:" وثقہ ميں معين، وقال أبو حاتم: ثقة " 🏵

یعنی بیر ثقتہ عابد ہیں، کیلی نے ان کو ثقنہ ادر ابوحاتم نے ثقتہ کہا ہے۔

میزان میں ہے:

"الإمام الحجة، وثقه ابن معين وغيره، وقال أبوحاتم: ثقة، وقال مسعر: لم يكن بالكوفة

أفضل من عمرو بن مرة ". ۗ ودلعين المربع حسر من اسرمعمر بنف أن الكثير الدائم أن تُشكى به الرميد أن ا

''لینی سیامام ہیں، حجت ہیں، ابن معین وغیرہ نے ان کو ثقہ اور ابوحاتم نے ثقہ کہا ہے اور مسعر نے کہا کہ کوفہ میں عمرو بن مرہ سے کوئی افضل نہ تھا۔

ہری الساری میں ہے:

" أحد الأثبات، متفق على توثيقه، وقد احتج به الجماعة ". 🏵

🛭 هدي الساري (ص: ٤٣٢)

<sup>●</sup> ویکس : تهذیب التهذیب (۸۸/۸)

<sup>2</sup> تقريب النهذيب (ص: ٤٢٦) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٩٣)

عيزان الاعتدال (٣/ ٢٨٨)

# وفاع سيح بخارى المحكم في المحكم المحكم المعكم المحكم المحك

'دیعنی بیا ثبات تقدلوگول سے بیں، ان کی توثیق پرانفاق ہے اور ایک جماعت نے ان سے جمت پکڑی ہے۔'' حافظ ابن حجر تهذیب التهذیب جلد مشتم میں کچھ تفصیل سے لکھتے ہیں:

"قال سعيد الأراطي: زكاه أحمد بن حنبل، وقال ابن معين: ثقة، وقال أبوحاتم: صدوق ثقة، وقال حفص بن غياث: ما سمعت الأعمش يثني على أحد إلا على عمرو بن مرة، وقال بقية عن شعبة: كان أكثرهم علما، وقال مسعر: لم يكن بالكوفة أفضل منه، وقال عبد الرحمن بن مهدي: أربعة بالكوفة لا يختلف في حديثهم، منهم عمرو بن مرة، ووثقه ابن نمير، و يعقوب بن سفيان وابن حبان في الثقات، "انتهى ملخصاً.

یعنی سعید اراطی نے کہا کہ امام احمد عمرو بن مرہ کا تزکیہ کرتے تھے اور ان کو ابن معین نے ثقہ اور ابوحاتم نے صدوق ثقہ کہا ہے اور جفع نے کہا کہ میں نے اعمش کو سواعمرو بن مرہ کے اور کسی کی تعریف کرتے نہیں سنا اور شعبہ نے بروایت بقیہ کہا کہ بیزیادہ علم والے تھے اور معر نے کہا کہ ان سے افضل کوفہ میں کوئی بھی نہیں تھا اور ابن مہدی نے کہا کہ فیہ کے جار اشخاص کی حدیث میں اختلاف نہیں کیا جاتا، جن سے ایک عمرو بن مرہ میں اور ان کو ابن نمیر اور ایکھی سنہ کہ دیتا ہوں کہ آپ نے تھات میں کہا ہے۔"
سے ایک عمرو بن مرہ میں اور ان کو ابن نمیر اور ایکھی سنبہ کردیتا ہوں کہ آپ نے "حملی" حا، حطی سے کھا لیجئ ایجلے وقت آپ کو آپ کی ایک غلطی پر بھی متنبہ کردیتا ہوں کہ آپ نے "حملی" حا، حطی سے کھا

فتوله: (١١١) عتبة بن خالد الأيلي: كان يعلق النساء بتديين، قال ابن القطان: كفى بهذا في تجريحه، وقال الفسوي: سمعت يحيى بن بكير يقول: إنما يحدث عن عنبة مجنون أحمق، لم يكن موضعاً لكتابة عنه .

'' یے عورتوں کی چھاتی کو گھورا کرتے تھے، ابن قطان نے کہا کہ یہی ایک امران کے جرح کے واسطے کافی ہے اور فسوی نے کہا کہ میں نے یکیٰ بن بگیر کو سنا کہ کہتے تھے کہ عتبہ سے سوائے مجنون اور احمق کے اور کون حدیث کی روایت کرسکتا ہے؟ بیاس قابل نہیں ہیں کہ ان سے حدیث لکھی جائے۔''ایشا

أفنول: ابن حضرت! "عتبة بن خالد الأيلي" تو بخارى مين كيا اساء الرجال كى كسى كتاب مين بهي نبين ب، لبذا آپ كى سارى جرح غتر بود، سنتے يبال برآپ نے چارجگه غلطيال كى جي، تين جگه تو نام بى مين ب، اس غلطى سے آپ كاميلغ علم بورا ہوگيا: يبلے تو آپ نے "عتبه" بالناه لكھا ہے۔

اور دوسري "عنبه" بالنون،

www.muhammadilibrary.com

(الأمر المبرد لإبطال الكلام المعكم على 591 عنارى (المعكم المعكم على المعكم على المعكم المعكم على المعكم المع

تيسرى جگهاس كترجمه مين "عتبه" كهر بالآء كها به حالانكه كل كاكل غلط بي سيح "عنبسه" بـ

آپ نے لکھا ہے، "لکتابة عنه" اور سیح "الکتابة" ہے۔

یہ تو نقل میں آپ سے اس قدرغلطیاں ہوئی ہیں، کہیں ایک سطر اردد کی عربی بنانا پڑے، تو فی لفظ شاید سیکرہ کی نوبت آئے۔شرم!

اب سنے جرح کا جواب! عنب حقیقت میں اگر ایسے ہی ہیں، جیسا کہ آپ نے نقل کیا ہے، تو ہمارا کوئی حرح نہیں، کیونکہ امام بخاری نے ان سے احتجاجاً وانفراواً روایت ہی نہیں کیا، بلکہ متابعت میں روایت کیا ہے، چنانچہ ظاصہ میں ہے: " فرنه خ بآخر "اور تہذیب جلد مشتم میں ہے: " أخرج له خ مقرونا بغیره " لیعنی امام بخاری نے ان سے مقرون بغیره روایت کیا ہے۔

ہدی الساری میں ہے کہ امام بھاری نے ان سے عبداللہ بن وہب کے ساتھ مقرون روایت کیا ہے۔ ● پس جب ان کی روایت مقرون بغیرہ اور بالمتابعت ہوئی، تو پھرکوئی اعتراض نہیں رہا، جیسا کہ نمبر (۲۲) میں بالنفصیل لکھا گیا، ہایں ہمدان کے اوصاف جو محدیٰ سے مروی ہیں، وہ بھی آ پ کوسنائے دیتا ہوں۔

تقریب میں ہے: "صدوق من التاسعة " اور ظامہ میں ہے: " قال أحمد بن صالح: صدوق، قال

یعنی بیصدوق ہیں، ان کواحد بن صالح نے صدوق کہاہے اور ابوداور نے کہا میرے نزدیک بد پسندیدہ ہیں۔

میزان میں امام ذہبی ان جرحول (جس کوآپ نے نقل کیا ہے) کے جوال میں فیصلہ کرتے ہیں:

"قلت: بل روى عنه جماعة، وأثنىٰ عليه أبوداود " $^oldsymbol{\Phi}$ 

یعنی میر مجروح نہیں ہیں، بلکدان سے ایک جماعت نے روایت کیا ہے اور ابوداود نے ان کی تعریف کی ہے۔ مدی الساری میں ہے:

"عظمه أبوداود وأحمد بن صالح المصري و محمد بن مسلم بن وارة". 
ح المعلم عنه ابوداود اوراحمد بن صالح اورمحمد بن مسلم نے ان کی تخطیم کی ہے۔"

<sup>•</sup> تهذيب التهذيب (١٣٧/٨) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٩٧)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٣)

تقريب التهذيب (ص: ٤٣٢) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٩٧)

<sup>◘</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ٢٩٨)

<sup>6</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٣)



تهذيب التهذيب جلد ثامن مي ي

" قال الآجري عن أبي داود: عنبسة أحب إلينا، سمعت أحمد بن صالح يقول: عنبسة صدوق، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهى ملخصاً.

''لینی ابوداود نے بروایت آ جری کہا ہے کہ عنب میرے نزدیک زیادہ محبوب ہے، میں نے احمد بن صالح کو سنا، وہ عنب مله کوصدوق کہتے تھے اور ابن حیان نے ثقات میں ذکر کیا ہے۔'' آ گے چلئے:

قوله: (١١٢) عوف الأعرابي أبوسهل البصري: قيل: كان يتشيع، وقال عمرو بن علي المقدمي: رأيت ابن المبارك يقول لجعفر بن سليمان: رأيت ابن عون وأيوب و يونس فكيف لم تجالسهم، وجالست عوفا! والله ما رضي عوف ببدعة حتى كانت فيه بدعتان: كان قدريا، وكان شيعيا، وقال محمد بن عبدالله الأنصاري: رأيت داود بن أبي هند يضرب عوف الأعرابي، ويقول: ويلك يا قدري! يا قدري! وقال بندار، وهو يقرأ لهم حديث عوف: والله لقد كان عوف أله يأ رافضيا شيطاناً.

'' کہا گیا ہے کہ تشیع کو وظل دیتے تھے اور عمر و بن کی المقدی کا قول ہے کہ بیں نے ابن المبارک کو دیکھا کہ جعفر بن سلیمان سے کہتے تھے کہ تم نے ابن عون اور ابوب اور اینس کو ویکھا، پھر ان لوگوں کے ساتھ کوالست کیوں نہیں افتیار کی ورحالیکہ میں نے عوف کی مجلس افتیار کی، واللہ عوف ایک بدعت پر راضی نہ تھا، یہاں تک کہ دوبدعت کی حد تک نہ پہنچ جائے، قدریہ بھی تھا اور شیعہ بھی تھا اور محمد بن عبداللہ انساری نے کہا کہ میں نے واوو بن ابوبند کو دیکھا کہ عوف اعرابی کو مارتے تھے اور کہتے تھے کہ خرابی ہو تھے کوا سے قدریہ! اور بندار نے کہا دراں حالیکہ وہ عوف کی حدیث پڑھ رہے تھے کہتم ہے اللہ کی عوف قدریہ رافضی شیطان تھا۔'' ایضا

افتول: یہ جس قدر جرحیں آپ نے عوف کی بابت کھی ہیں، یعنی عمر و مقدی اور داود بن ابی ہنداور بندار وغیرہ کی بیکوئی مقبول نہیں ، اس لیے کہ بید حضرات جارحین نقد حدیث کے امام نہیں ہیں، بلکہ امام الناقدین امام بخاری وامام الناقدین امام الناقدین کی بین معین بیلوگ جو ائمہ فن ہیں، انھوں نے عوف کی توثیق کی ہے، چنا نچہ امام مسلم نے اپنی صحیح مسلم کے مقدمہ میں صاف طور پر عوف کی صداقت وامانت کا اقرار کیا ہے، ابن معین نے صریح کے لفظوں میں ثقہ کہا ہے، جس کی تفصیل عنقریب آئے گی، امام بخاری نے ان سے روایت ہی لی ہے اور امام بخاری کا

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۱۳۷/۸)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٣٨٤)

# وَ الْمُو الْمِيرُمُ لِإِبِطَالِ الْكِلَامُ الْمِيمُمُ } وَالْمُ كُلِّي الْمُوالْمِيرُمُ لِإِبِطَالِ الْكِلَامُ الْمِيمُمُ }

کسی سے روایت لینا، بیخوداس کے ثقد ہونے کی دلیل ہے، حافظ ابن حجر بدی الساری فصل تاسع میں لکھتے ہیں:

" إذا وجدنا لغيره في أحد منهم طعنا، فذلك الطعن مقابل لتعديل هذا الإمام فلا يقبل " انتهي.

'دریعنی جب ہم ان (رواۃ) میں سے کسی کی نسبت ان کے غیر کا طعن پائیں گے، تو وہ طعن اس امام کی تعدیل کے مقابلہ میں ہوگا اور قبول نہیں کیا جائے گا۔''

"من خرج عنه في الصحيح فهو بمثابة إطباق الجمهور على تعديل من ذكر فيهما،" انتهى. •

''لین جوراوی صحیین میں ذکر کئے گئے ہیں،ان کی تعدیل پر جمہور کا اتفاق ہے۔''

پس آپ کی میکل بےرنگ جرحیں آپ کوواپس دی جاتی ہیں، اب سنے، کثرت رائے یعنی جماعت محدثین کی آراء!

© تقريب ميں ہے: " ثقة من الصادسة " اور خلاصه ميں ہے: " وثقه النسائي وجماعة "

یعنی عوف ثقه میں، ان کونسائی اور ایک صاعت نے ثقه کہا ہے۔

میزان میں ہے:

"كان يقال له: عوف الصدوق، قد وثقه جماعة، وقال النسائي: ثقه ثبت ". ®

'' یعنی ( بیاس قدر سچے میں کہ) ان کوعوف صدوق کہا جاتا تھا، ان کو ایک جماعت نے ثقہ کہا ہے اور

نسائی نے تقد ثبت کہا ہے۔''

اس جماعت کی طرف خیال کر کے پارلیمنٹ کی طرح کثرت رائے کا لحاظ سی!

ہدی الساري میں ہے:

" وثقه أحمد وابن معين، وقال النسائي: ثقة ثبت، وقال محمد بن عبد الله الأنصاري: كان من أثبتهم جميعاً ". •

"دلینی ان کو امام احمد و یکی بن معین ونسائی نے تقه کہا ہے اور محمد بن عبدالله انصاری ( بدوہی ہیں جن کو

آپ نے جرح میں ذکر کیا ہے) نے کہا ہے کہ عوف سب سے زیادہ ثقہ ہیں۔''

عافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد بشتم مين لكصة بي:

" قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: ثقة صالح الحديث، وقال إسحاق بن منصور عن ابن

- 🛭 هدي الساري (ص: ٣٨٤)
- تقريب التهذيب (ص: ٤٣٣) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٩٨)
  - ۵ ميزان الاعتدال (٣/ ٢٠٥)
  - ٥ هدي الساري (ص: ٤٣٣)

594 ﴾ ﴿ الأمر المبرم لإبطال الكلام المحكم ﴿ دفاع فتيح بخاري

معين: ثقة، وقال أبوحاتم: صدوق صالح، وقال النسائي: ثقة ثبت، وقال الوليد بن عتبة عن مروان بن معاوية: كان يسمىٰ الصدوق، وقال محمد بن عبدالله الأنصارى: كان يقال عوف الصدوق، وقال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث، وقال ابن سعد عن محمد بن عبد الله الأنصاري: كان من أثبتهم جميعاً، وذكره ابن حبان في الثقات" انتهي ملخصاً. 🍳 ''لینی احمہ نے بروایت عبداللہ عوف کو ثقبہ صالح الحدیث اور ابن معین نے بروایت اسحاق ثقبہ اور ابوحاتم نے صدوق صالح الحدیث اور نسائی نے تقد ثبت کہا ہے اور مروان نے بروایت ولید کہا ہے اس کا نام ہی صدوق ہے اور محمہ بن عبداللہ انصاری (وہی) نے کہا کہ عوف کوعوف صدوق کہتے تھے اور محمہ بن سعد نے عوف کو ثقتہ کثیر الحدیث کہا ہے اور اٹھی این سعد نے محمہ بن عبداللہ انصاری (وہی) کی روایت ہے کہا کہ عوف سب سے زیادہ شبت تھے اور این حبان نے عوف کو ثقات میں کہا ہے۔'' سمجھے ہوں تو آ گے چلئے: **فنوله: (١١٣) عيسىٰ بن طهمان:** ذكره ابن حبان في الضعفاء، فقال: لا يجوز

الاحتجاج بما يرويه.

''ان کوابن حیان نے ضعفاء میں ذکر کیا، پس کی کہان کی حدیثوں کی دلیل پکڑنا جائز نہیں ہے۔'' ایضاً أفتول: ابن حبان كايد قول محيح نبيس ب، بلكه ابن حبان فيليل كه بارے ميں افراط (زيادتي ) عكام ليا ب، عسى، ابن حبان كى اس تهمت كمصداق نبيل بين، تقريب ميس بين المرط فيه ابن حبان " اورخلاصه ميس بين "أفرط

ابن حبان "حافظ *ابن حجر بدى الساري بين لكيت بين : " وأم*ا ابن حبان فأفحش فيه في كتاب الضعفاء،" انتهى مطلب سب کا بیرکدابن حبان نے افراط سے کام لیا ہے،عیلیٰ کی بابت انھوں نے کتاب الضعفاء میں بیہودہ باتیں کہیں ہیں، جولائق میں۔ چلئے آپ کی جرح ہی سرے سے باطل ہوگئ، بلکھیلی بن طہمان روات ثقات سے ب

> ® تقریب میں ہے:"صدوق "اور ظاصہ میں ہے:" وثقه أحمد وابن معين" یعنی پیصدوق ہیں، ان کواحمہ ویجی ابن معین نے ثقہ کہا ہے۔

> > میزان میں ہے:

" وثقه أبوداود وغيره، وقال النسائي وابن معين وأبوحاتم: لا بأس به ". 🏵

O تهذیب التهذیب (۱٤٨/۸)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٤) تقريب التهذيب (ص: ٤٣٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٠٢)

<sup>🛭</sup> تقريب التهذيب (ص: ٤٣٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٠٢)

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٢١٤/٣)

www.muhammadilibrary.com يَّ وَالْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ اللهِ اللهِ

'' یعنی ان کوابوداود وغیرہ نے ثقہ کہا ہے اور نسائی اور یجیٰ بن معین اورابوحاتم نے لا بائس به ( ثقہ ) کہا ہے۔'' مدی الساری میں ہے:

"وثقه أحمد وابن معين والنسائي وأبوحاتم ويعقوب بن سفيان والدارقطني وغيرهم". • 
"لين عيلي كوامام احمد وابن معين ونساكي وابوحاتم ويعقوب بن سفيان و داقطني وغيره نے ثقه كها."

137

تهذيب التهذيب جلد ثامن مي ع:

"قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: شيخ ثقة، وقال حنبل بن إسحاق عن أحمد بن حنبل: ليس به بأس، وكذا قال ابن معين والنسائي، وقال المفضل الغلابي عن ابن معين: بصري ثقة، وقال أبوحاتم: ثقة لا بأس به، حديثه حديث أهل الصدق، ما بحديثه بأس، وقال يعقوب بن سفيان: ثقة، وقال أبوداود: لا بأس به، أحاديثه مستقيمة، وقال مرة: ثقة، قلت: وقال الحاكم عن النارقطني: ثقة، وقال الحاكم: صدوق، وقال ابن معين في رواية جعفر الطياليي عنه: لا بأس به انتهى ملخصاً.

'' یعنی احمد نے بروایت عبداللہ عیسیٰ کوشخ تھی وراحمد نے بروایت طنبل بن اسحاق لا باس به اور ابن معین اور نسائی نے لا باس به ( تقد ) اور ابن معین نے بروایت مفضل تقد اور ابوحاتم نے تقد اور ابوحاتم نے تقد لا باس به اور ان کی حدیث کوصادتون کی حدیث اور لا باس بحدیثه اور یعقوب نے تقد اور ابوداود نے لا باس به متقیم الحدیث اور ثقد اور واقطنی نے بروایت حاکم تقد اور حاکم نے خودصدوق اور ابن معین نے بروایت جاکم تقد اور حاکم نے خودصدوق اور ابن معین نے بروایت جاکم تقد اور ایک باس به کہا ہے۔''

معلوم ہوا کہ عیسیٰ ثقتہ ہیں، آ گے چلئے۔ایں! حرف الغین ندارد؟ چلوچھٹی ہو گی۔

(ص: ٥٠)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٤)

و تهذیب التهذیب (۱۹۲/۸)

<sup>•</sup> نیز حافظ ذہبی براللہ نے بھی تصریح کی ہے کہ این حبان جرح میں متعنت اور متشدد ہیں، حافظ ذہبی براللہ فرماتے ہیں:

ا. "ابن حبان ربما قصّب الثقة، حتى كأنه لا يدري ما يخرج من رأسه "

٢- "وأما ابن حبان فإنه خسّاف قصاب"

س. "وأما ابن حبان فأسرف واجترأ" (ميزان الاعتدال: ١/ ٢٧٤، ١٤٨/٢، ٢٥٣) نيز ويجيس: ضوابط الجرح والتعديل



#### حرف الفاء

**قة له**: (١٩٤) فضيل بن سليمان: قال أبوحاتم: ليس بالقوي، وقال ابن معين: ليس بثقة، وقال أبوز رعة: لين .

"ابوحاتم نے کہا کہ توی نہیں ہیں اور ابن معین نے کہا کہ تقدنییں ہیں اور ابوزرعد نے کہا کہ ضعیف ہیں۔"ایشا أفنول: درحقیقت اگر بیفنیل ایسے ہی ہوں،جیبا كرآپ نے ان كى بابت كھا ہے، تو چندال مضا لقة نہيں، اس لیے کدامام بخاری نے ان سے بالانقل روایت نہیں کی ہے، بلکہ بالمتابعت روایت لی ہے، تفصیل اس اجمال کی یوں ہے کدامام بخاری نے ان سے چھ جگدروایت کیا ہے، دو جگہ تو بحتابعت عبدالعزیز بن انی حازم اور ایک جگہ بمتابعت ابن عيينه و وهب اورايك جله بمتابعت سليمان بن يبال ورايك جله بمتابعت عبدالعزيز بن مخار اور ايك جله بمتابعت ابن

> جرج روایت کیا ہے، اس وجہ ہے ابن حجر بدی الساری میں کھتے ہیں: "ليس له في البخاري سوى أحاديث توبع عليها".

''لیعنی بخاری میں ان سے وہی حدیثیں ہیں، جو بالمتابعت ہیں۔ اُ

پس جب ان کی احادیث متابعتاً ہیں، تو انفراداً نہیں رہیں، البذا آپ کا احریض بھی باطل ہوا، اب ہم یہ بتلاتے ہیں کدامام بخاری نے ان سے متابعتا کیوں روایت کیا ہے؟ وجہ یہ ہے کفضیل کی بابت محدثین کے حسب ذیل خیال مجى بين، چنانچة تقريب ميل ب: " صدوق " اور خلاصه ميل ب: " وثقه ابن حبان " في يعني بيصدوق بين، ابن حمان نے ان کو ثقہ کہا ہے۔ امام ذہبی ان کے معتمد یہ ہونے کی ولیل یہ پیش کرتے ہیں:

"حديثه في الكتب الستة، وهو صدوق" (ميزان) . 🏵

''پینی ان کی حدیثیں صحاح ستہ میں موجود ہیں، پس بیصدوق ہیں۔''

بدی الساری میں ہے:

" قال الساجي: كان صدوقا، وروى عنه على بن المديني، وكان من المتشددين، وقال

<sup>🛭</sup> هدى الساري (ص: ٤٣٥)

<sup>☑</sup> تقريب التهذيب (ص:٤٤٧) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣١٠)

عيزان الاعتدال (٣٦١/٣)

www.muhammadilibrary.com دفاع محج بخارى المحكور المحك

أبوحاتم: يكتب حديثه ". 0

'دلینی زکریا سابق نے فضیل کوصدوق کہا ہے اور ابن المدینی نے ان سے روایت کیا ہے، حالانکہ ابن مدینی بڑے تشددین سے ہیں ( لیعنی جلدی کسی سے روایت نہیں لیتے، جب تک اس کا معتمد بہ ہونا ثابت نہ ہو، لیل معلوم ہوا کہ بیمعتمد بہ ہیں، ) اور ابو حاتم (وہی جن سے آپ نے جرح نقل کی ہے) انھوں نے کہا کہ فضیل کی صدیث قابل کتابت ہے۔

حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد بشتم مين لكصة بي:

" روى عنه ابن المديني، وكان من المتشددين، وقال أبوحاتم: يكتب حديثه، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الساجي: وكان صدوقا، "انتهى ملخصاً.

'دیعنی فضیل سے ابن مدینی نے روایت کیا ہے، حالانکہ وہ بوے تشدد کرنے والوں سے بیں اور ابوحاتم نے کہا ان کی حدیث لائق الرجت ہے اور ابن حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے اور ذکر یا ساجی نے ان کوصدوق کہا ہے۔' سمجھ گئے؟ آگے چلئے:

فتوله: (١١٥) فليح بن سليمان المهدني: قال ابن معين وأبوحاتم والنسائي: ليس بالقوي، وقال أبوحاتم: سمعت معاوية بن مالح: سمعت يحيى بن معين يقول: فليح بن سليمان ليس بثقة ولا ابنه، وروى عباس عن يحيى لا يحتج به، وقال عبد الله بن أحمد: سمعت ابن معين يقول: ثلاثة يتقى حديثهم: محمد بن طلحة بن مصرف، وأيوب بن عبته، وفليح بن سليمان، قلت له: ممن سمعت هذا؟ قال من مظفر بن مدرك، وكنت آخذ عنه هذا الشأن، وقال أبوداود: لا يحتج بفليح.

"این معین اور ابو حاتم اور نسائی نے کہا کہ توی نہیں ہیں اور ابوحاتم نے کہا میں نے معاویہ بن صالح کوسنا کہتے تھے کہ فلیح بن سلیمان اور ان کا بیٹا تقد نہیں ہے اور عباس کہتے تھے کہ فلیح بن سلیمان اور ان کا بیٹا تقد نہیں ہے اور عباس نے این نے کی سے روایت کی کہ ان سے ولیل نہیں پکڑی جاتی ہے اور عبداللہ بن احمد نے کہا کہ میں نے این معین کو سنا کہتے تھے کہ تین مخصول کی حدیثوں سے بچنا چاہیے، محمد بن طلحہ بن مصرف اور ابوب بن عتبہ اور فلیح بن سلیمان، پس میں نے ان سے کہا کہ تم نے بیکس سے سنا ؟ انھوں نے کہا کہ مظفر بن مدرک اور فلیح بن سلیمان، پس میں نے ان سے کہا کہ تم نے بیکس سے سنا ؟ انھوں نے کہا کہ مظفر بن مدرک

🛭 هدي الساري (ص: ٤٣٥)

🗗 تهذیب التهذیب (۲۲۲/۸)

قبل ازیں بیہ بات گزر چکی ہے کہ "لیس بالقوی" اور "لین" جرح میں اولین درجہ کے الفاظ میں، کئی علاء نے تصریح کی ہے کہ
ایسے راوی کی حدیث اعتبار کی خاطر کھی اور دیکھی جاتی ہے۔ (مقدمہ ابن الصلاح: ۱۱۲) یا متابعت میں لے لی جاتی ہے،
لہٰذا امام بخاری پر اعتراض مردود ہے۔ (مولانا ارشاد الحق اثری ﷺ)

وفاع مح بخارى (وفاع مح بخارى) ( 598 عند المعكم المعكم )

ے اور میں ان میں اس امر کا برتاؤیا تا تھا اور ابوداود نے کہا کہ فلیج سے دلیل نہیں کیڑی جاتی ہے۔'' ایشا 

افتول: آپ نے جو یہ جرح نقل کی ہے، کل بے سود ہیں، 
اس لیے کہ فلیج وہ خض ہے جس سے امام بخاری 
وامام مسلم دونوں نے روایت کی ہے اور ابھی نمبر (۱۱۲) کے جواب میں بالنفصیل بیان کیا گیا ہے کہ جس راوی کا ذکر 
صحیحین میں ہو، ان کی تعدیل پر جمہور کا اتفاق ہے، جس راوی پر غیروں نے طعن کیا اور امام بخاری اس سے تخ تخ تک 
کریں، تو یہ اس کی تعدیل کی دلیل ہے، اس صورت میں دوسروں کی جرح نامقبول ہے، فلیج کے متعلق جس قدر جرحیں 
ہیں (جوآپ نے نقل کی ہیں) اس کا ایک ہی جملہ میں حاکم نے کیا خوب جواب دیا ہے، جس کو حافظ ابن ججر تہذیب 
جلد بھتم میں لکھتے ہیں:

یعنی اس کی تعدیل کے لیے کافی ہے، یہی ماری اوپر کی تحریر کا مآل ہے اور یہی وجہ ہے کہ شخ ابوالحن مقدی اس راوی کے بارے میں، جس سے بخاری میں تخریخ کی جائے، کہا کرتے تھے، جس کو حافظ ابن حجر ہدی الساري کی فصل تاسع میں نقل کرتے ہیں:

" وقد كان الشيخ أبوالحسن المقدسي يقول في الرجل اللهي يخرج عنه في الصحيح: هذا جاز القنطرة، يعني بذلك أنه لا يلتفت الى ما قيل فيه، "انتهى.

"لینی شیخ ابوالحن مقدی ال شخص کے بارے میں جس سے سیح بخاری میں تخ تیج کی جائے ، کہا کرتے تھے کہ

یہ بل عبور کر چکا ہے، یعنی اس کے بارے میں کسی کے قول کی طرف توجہ نہ کی جائے۔"

پس آپ کی ساری نقل کردہ جرح باطل اور تطویل لا طائل ہوئی۔

اب فليح كى صداقت اور ثقابت وغيره سنئه.

• کیونکہ یہ "لبس بالقوی" یا" لا بحتج بد" یا "لبس بنقة" جرح کے ایسے الفاظ نہیں، جن سے راوی درجہ اعتبارے ساقط ہوجاتا ہے، دیکھیں: التنکیل علی الکوٹری للمعلمی (۱۹/۱) اور دوسری قابل ذکر بات یہ ہے کہ یہ جرح مہم ہے، لہذا قابل قبول نہیں، جیسا کہ پہلے بھی کئی بار اس کی وضاحت گزر چکی ہے، اسی لیے امام بخاری وطائیہ نے ان سے احتجاج کیا ہے اور کسی کے قول کی کوئی پرواہ نہیں کی ۔ (مولانا ارشاد المحق اثری وظیۃ)

۲۷۳/۸) تهذیب التهذیب (۲۷۳/۸)

🛭 هدي الساري (ص: ٣٨٤)

in



تقريب التهذيب ميں ہے:" صدوق من السابعة" 🇖 يعني *يوصدوق بيں*۔

#### خلاصه میں ہے:

"أحد أثمة العلم، قال ابن عدي: اعتمده البخاري، وهو عندي لا بأس به، "انتهى. 
"دبين بيدائم علم سے بي، ابن عدى نے كہا كدامام بخارى نے ان پر اعتاد (بجروسه) كيا ہے اور وه
مير نزديك لا بأس به بيں۔"

#### میزان میں ہے:

"أحد العلماء الكبار، احتجابه في الصحيحين، قال الساجي: كان من أهل الصدق، قلت: قد اعتمد أبو عبدالله البخاري فليحاء وقال الدارقطني: لا بأس به،" انتهى. و المعنى فليح علاء كبار عرب المام بخارى ومسلم دونوں نے اپني صحح ميں اس سے جمت پكرى ہے اور ذكريا ساجى نے اضي ابل صدق سے كما ہے (اب ذہبى ان كمعتد به بونے كى يددليل پيش كرتے ہيں كه) ميں كہتا ہوں المام بخارى نے اس فلي عاد كيا ہے اور دارقطنى نے لا بأس به كما ہے۔"

#### ہري الساري ميں ہے:

" احتج به البخاري وأصحاب السنن، وروى له مسلم، وقال الساجي: هو من أهل الصدق، وقال الدارقطني: لابأس به، وقال ابن علي: له أحاديث صالحة مستقيمة، وهو عندى لا بأس به، "انتهى. •

"دیعنی امام بخاری اور اصحاب سنن نے اس فلے سے جمت پکڑی ہے اور کم نے ان سے روایت کی ہے اور سابی نے ان کو صدوق اور دار قطنی نے لا بأس به کہا ہے اور ابن عدی نے کہا کدان کی حدیثیں جالے منتقم ہیں اور وہ میرے نزد یک لا بأس به ہیں۔"

#### تهذيب التهذيب جلد ثامن مي ي:

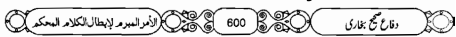
"قال ابن عدي: لفليح أحاديث صالحة، يروي عن الشيوخ من أهل المدينة أحاديث مستقيمة، وقد اعتمده البخاري في صحيحه، وروى عنه الكثير، وهو عندي لا بأس به، وقال الدارقطني: ليس به بأس، وقال البرقي: هم يكتبون حديثه ويشتهونه، وقال الساجي:

<sup>🛭</sup> تقريب التهذيب (ص: ٤٤٨)

۵ الخلاصة للخزرجي (ص:۳۱۱)

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (٣/٥/٣)

<sup>4</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٥)



هو من أهل الصدق، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهى ملخصاً. 

"ابن عدى نے كہا ہے كہ فليح كى حديثيں صالح بين، وہ مدينہ كشيوخ ہے متنقيم حديثيں روايت كرتا
ہے اور امام بخارى نے اپنى صحیح میں اس پر اعتاد كيا ہے اور بہتوں نے ان ہے روايت كيا ہے اور وہ
مير نے نزديك لا باس به بين اور واقطنی نے ان كو لا باس به كہا ہے اور برقی نے كہا كہ لوگ ان كى حديثوں كو كھتے ہے اور ان كی خواہش كرتے ہے اور ساجى نے ان كو المل صدق سے كہا اور ابن حبان نے ان كو تقات ميں ذكر كيا ہے۔ "فافهم وكن من الشاكرين! آگے ميكے:

www.rutharnnadilibrary.com



حرف القاف

قوله: (١١٦) قتادة بن دعامة السلوسي: رمى بالقدر، قاله يحيى بن معين، ومع هذا فاحتج به أصحاب الصحاح.

· ایکی بن معین نے کہا کہ بی قدر کے ساتھ منسوب تھے ادر اس کے باوجود اصحاب صحاح نے ان سے دلیل کیڑی ہے۔''ایضاً

**اُفتول**: اس کی تر دید ابو داور نے نہایت معقول طریقہ سے کر دی ہے اور بتلا دیا ہے کہ بیر قدر بیر نہ تھے، حافظ ابن حجر بدي الساري مين لكصة بن:

" أما أبوداود فقال: لم يثبت عندنا عن قتادة القول بالقدر، "انتهي. ·

''لین ابوداود نے کہا ہے کہ ہم سب کے نزدیک گوہ سے کوئی ایبا قول ٹابت نہیں ہوا، جس سے ان کا

قدرىه بونا معلوم بو\_"

پس معلوم ہوا کہ یہ قدریہ نہ تھ، لہذا اس بنا پر جو آپ کا احداض ہے، وہ بھی غلط اور باطل ہوگیا، کیونکہ "اللازم باطل فالملزوم مثله" اب اصل حقيقت سنع، قماده محدثين كي نزديك إلى ثقه اور حافظ بس كه ان كا دوسرا

ٹانی نہیں ہے، پس جب یہی قابل جمت نہ رہیں، توسارا معاملہ غتر بود ہوجائے گا، کیوگلہ۔ع۔

چو کفر از کعبه برخیزد کا ماند مسلمانی

تقريب من إن ثقة ثبت " اورميزان من إن حافظ ثقة ثبت " عفى بي عافظ إن، ثقة إن، ثبت ہیں۔

علامه صفى الدين خلاصه مين لكھتے ہيں:

" أحد الأئمة الأعلام حافظ، قال ابن المسيب: ما أتانا عراقي أحفظ من قتادة، وقال ابن سيرين: قتادة أحفظ الناس، وقال ابن مهدي: قتادة أحفظ من خمسين مثل حميد، وقد

احتج به أرباب الصحاح، "انتهي. 3

- 0 هدى السارى (ص: ٤٣٦)
- تقريب التهذيب (ص: ٤٥٣) ميزان الاعتدال (٣٨٥/٣)
  - ۱۵ الخلاصة للخزرجي (ص: ۳۱۵)

و فاع مح بخاري ١٤٥٥ هـ 602 الأمر المبدر و لايطال الكلام المعكم ال

'دلینی قادہ ائمہ اعلام سے ہیں، حافظ ہیں، ابن المسیب نے کہا کہ ہمارے پاس ایسا کوئی عراقی نہیں آیا کہ جس کا حافظ قادہ سے زیادہ مواور ابن سیرین نے کہا کہ قادہ سب لوگوں سے زیادہ حافظ ہے اور ابن مہدی نے کہا قادہ حمید جیسے پچاس مخصوں سے زیادہ حافظ ہے اور صحاح ستہ والوں نے ان سے جست پکڑی ہے۔'' بدی الساری میں ہے: بدی الساری میں ہے:

"أحد الأثبات المشهورين، كان يضرب به المثل في الحفظ ". "
"لعني يمشهور أثبات عين، حافظ بين ان كي مثال بيان كي حاتي تقي-"

اگرآب تفصیل سے سننا حیاہتے ہیں، تو بگوش ہوش متوجہ ہو کرسنیں۔ حافظ ابن حجر (خاتمه الحفاظ) تهذیب التهذیب جلر بھتم میں رقم فرماتے ہیں:

"قال سعيد: ما كنت أظر أن الله خلق مثلك، وعن سعيد بن المسيب قال: ما أتاني عراقي أحسن من قتادة، وقال بكير بن عبد الله المزني: ما رأيت الذي هو أحفظ منه ولا أجدر أن يؤدي الحديث كما سمعه، وقال أبن سيرين: قتادة هو أحفظ الناس، وقال مطر الوراق: كان قتادة إذا سمع الحديث يحفظه، وقال عبد الرزاق عن معمر عن قتادة: ما قلت لمحدث قط: أعد علي، وما سمعت أذناي شيئاً قط إلا وجاه قلبي، وقال أبوحاتم: سمعت أحمد بن حنبل: وذكر قتادة، فأطنب في ذكره، فجعل ينشر من علمه وفقهه ومعرفته بالاختلاف والتفسير ووصفه بالحفظ والفقه، وقال: قلما تجد من يتقدمه، أما المثل فلعل، وقال الأثرم: سمعت أحمد يقول: كان قتادة أحفظ من أهل البصرة، لم يسمع شيئاً إلاحفظه، وقرئ عليه صحيفة جابر مرة واحدة فحفظها، وكان سليمان التيمي وأيوب يحتاجون إلى حفظه، ويسألونه، وقال إسحاق بن منصور عن يحيى بن معين: ثقة، وقال أبو زرعة: قتادة أعلم أصحاب الحسن الزهري، ثم قتادة، وقال ابن سعد: أصحاب الحسن الزهري، ثم قتادة، وقال ابن سعد: كان ثقة مأمونا حجة في الحديث، وذكر ابن حبان في الثقات: كان من علماء الناس بالقرآن والفقه، ومن حفاظ أهل زمانه، "انتهى ملخصاً.

''لینی سعید قادہ کو مخاطب کر کے کہتے میرا خیال نہیں تھا کہ خدانے تیرے جیسائسی کو پیدا کیا ہوگا اور سعید بن سیّب نے کہا کہ میرے پاس کوئی عراقی قنادہ سے زیادہ حافظ نہیں آیا اور بکیر مزنی نے کہا کہ میں نے سمی کونہیں دیکھا جو قنادہ سے زیادہ حافظ ہواور حدیث کو جیسا کہ سنا ویسا بی بیان کر دے، اور ابن سیرین

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص:٤٣٦)

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۳۱۷/۸)

الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم ﴿ 603 ﴾ ﴿ الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم ﴾

نے کہا کہ قادہ سب لوگوں سے زیادہ حافظ سے اور مطر وراق نے کہا کہ قادہ جب کسی حدیث کو سنتے فوراً

اس کو یاد کر لیتے اور عبدالرزاق بروایت معمر وہ بروایت قادہ بیان کرتے ہیں کہ قادہ نے کہا کہ ہیں نے

اس محدث سے بینہیں کہا کہ پھر فرما ہے، بلکہ جو بچھ میرے کان نے سا فوراً میرے دل نے یاد کرلیا اور

ابوحاتم نے کہا کہ ہیں نے امام احمد کو قادہ کا ذکر کرتے سا، وہ قادہ کے علم اور فقہ اور معرفتِ اختلاف و

تفییر اور حافظ وغیرہ کی بڑی تعریف کرتے اور فرمایا کہ بہت کم ہیں ایسے جو قادہ سے بڑھ جا کیں اور

برابر کے شاکد ہوں اور اُثرم نے کہا کہ میں نے امام احمد کو سا، وہ فرماتے تھے، قادہ سب بصریوں سے

زیادہ حافظ ہے اور جو سنتا ہے فوراً یاد کر لیتا ہے، ان پر حضرت جابر کا بڑا سارا صحیفہ ایک مرتبہ بڑھا گیا،

قادہ نے سارا یاد کرلیا اور سلیمان اور ایوب قادہ کے حافظ کے مختاج تھے اور ان سے پوچھا کرتے تھے اور

قادہ کو ابن معین نے بروایت اسحاق بن منصور ثقہ کہا ہے اور ابو زرعہ نے کہا کہ قادہ اصحاب حسن میں

سب سے زیادہ عالم سے اور ابوحاتی نے کہا کہ حسن کے زیادہ اخبت اصحاب زہری اور قادہ و و ہی ہیں اور

مجمد بن سعد نے کہا کہ قادہ ثقہ مامون جھے فی الحدیث سے اور ابن حبان نے شات میں ذکر کیا ہے کہ

اس کو بوری طرح بڑھواور آ گے چلو:

د فاع صحیح بخاری

. قوله: (١١٧) قيس بن أبي حازم: قال علي بن عبد الله عن يحيي بن سعيد: منكر الحديث، وقال يعقوب السدوسي: تكلم فيه أصحابنا.

"علی بن عبداللہ نے یکی بن سعید سے نقل کیا کہ ان کی حدیث سے لوگوں نے انکار کیا ہے اور یعقوب سدوی نے کہا کہ میرے ساتھیوں نے ان میں کلام کیا ہے۔" ایضاً

افتول: قیس ہرگزشکلم فیرنیس ہیں، بلکہ ان میں جن لوگوں نے کلام کیا ہے، اس کا جواب یارد بڑے زوروں 143 سے امام ذہبی نے اس میزان میں آنجناب کی عبارت مرقومہ کے بعد کیا ہے، جس کو آپ نے عمراً پوشیدہ رکھا ہے، ذہبی کے اپنے الفاظ یہ ہیں:

"من تكلم فيه آذي نفسه، نسأل الله العافية وترك الهوي ".

قادہ سب لوگوں ہے زبادہ قرآن اور فقہ کا جائے ﴿الاحفاظ زمان ہے تھا۔''

یعن جس نے قیس کی بابت کلام کیا، اس نے اپنے نفس کو ایذا دیا، ہم خدا سے عافیت (دلیل کے بغیر کسی ثقہ راوی پر جرح کرنے ہیں۔ ثقہ راوی پر جرح کرنے ہے) اور نفسانی خواہشات سے اجتناب کا سوال کرتے ہیں۔

ینی قیس ایبانہیں ہے کہ اس میں کوئی کلام کرے، اس میں جتنے کلام ثابت ہوں گے، وہ غلط اور باطل ہول گے،

## وَ الْمُوالْمِيرِمُ الْمُوالْمِيرِمُ الْمُوالْمِيرِمُ الْمُوالْمِيرِمُ الْمُعْلَمُ الْمِعْكُمُ كُلُ

معلوم ہوا کہ جوقیس پر کلام کرے وہ متبع ہوی ہے، نہ کہ تبع سبیل المونین، بلکہ قیس ثقات روات ہے ہے۔ تقریب میں ہے: " ثقة من الثانية " اور خلاصہ میں ہے: " وثقه ابن معین ویعقوب بن شيبة"

سنریب کی ہے۔ تقد من انتائیہ '' اور خلاصہ کی ہے۔ وقعہ ابن معین ویعفوب بن شیبہ لینی قیس ثقہ ہیں، ان کو بیجیٰ بن معین اور یعقوب بن شیبہ نے ثقہ کہا ہے۔

حافظ ذہبی میزان میں قدرت تفصیل سے لکھتے ہیں:

" ثقة حجة، كاد أن يكون صحابيا، وثقه ابن معين والناس، قال إسماعيل بن أبي خالد: كان ثبتا، قلت: أجمعوا على الاحتجاج به، قال معاوية بن صالح عن ابن معين: كان قيس أوثق من الزهري. "انتهى.

"ديعنى قيس ثقة ہے، جمت ہے، قريب تھا كه وہ صحابى ہوں، (بلكه حافظ ابن جمر نے الإصابة في تمييز الصحابة بين قيس ثقة ہے، جمت ہے، قريب تھا كه وہ صحابى ہوئى، ويكھا تھا، حالا نكه بيقيس آ ثه برس كے تھے، اس لحاظ ہے بيصحابى ہوئے، يكى آ پ كى جرح بحق صحابى ہوئى، ● حالا نكه صحابہ كرام كى نبعت اہل اصول كا اجماع ہے: "الصحابة كلهم على "فافهم!) قيس كو يكىٰ بن معين اور تمام لوگوں نے ثقة كہا ہواں كا اجماع ہے: "الصحابة كلهم على "فافهم!) قيس كو يكىٰ بن معين اور تمام لوگوں نے ثقة كہا ہواں كه محدثين نے قيس كے ساتھ ہوا در اساعيل نے كہا بيثبت ہے۔ (امام ذہبی الله تي بين) بيس كہتا ہول كه محدثين نے قيس كے ساتھ جمت بكرنے پر اجماع كيا ہے اور يكىٰ نے بروايت معاوير كہا كہ قيس زہرى سے بھى زيادہ ثقة ہے۔ "

" احتج به الجماعة، وقد بالغ ابن معين فقال: هو أوثق من الزهري، وقال يعقوب بن شيبة: فمن أصحابنا من رفع قدره وعظمه، وجعل الحديث عنه من أصح الآسانيد،" انتهى. 

"ديعي قيس كرساته ايك جماعت في جمت يكرى ہے اور ابن معين في كما كه بيز برى سے زيادہ ثقة سے اور ابن معين في كما كه بيز برى سے زيادہ ثقة سے اور ابن كا تعقيم كرتے اور ان كى قدر كو بلند بجھتے سے اور ان كى تعظيم كرتے اور ان كى مديث كواضح سندول والى جانتے ہيں۔"

اور تهذيب التهذيب جلد ثامن ميس ب:

" قال الآجري عن أبي داود: أجود التابعين إسناداً قيس بن أبي حازم، قال ابن معين: هو

تقريب التهذيب (ص:٤٥٦) الخلاصة للخزرجي (ص:٣١٧)

ان کا صحابی ہونا محل نظر ہے، دیکھیں: الإصابة (٥/ ٢٧٢) اور حافظ ابن ججر داششنہ نے تہذیب بیں بھی ان کے صحابی ہونے کا اٹکار
 کیا ہے، لیکن ان کے ثقد اور جمت ہونے بیں کوئی شک نہیں، اس لئے ان پر ہر شم کی جرح مردود ہے۔ (مولانا ارشاد المحق اثری طاقیہ)

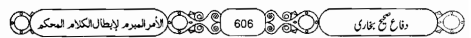
<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٦)

رفاع سي بخاري 605 \$ 605 الأمر العبرم لإبطال الكلام المعكم ك

أوثق من الزهري، وقال مرة: ثقة، وحكى ابن حبان في الثقات "انتهى ملخصاً. •
دوليتي ابوداود في بروايت آجرى كها ب كه قيس كى سندسب تابعين ميس زياده عمده تقى اورابن معين في خود ثقت كها ب اوركها كه قيس زهرى سے زياده ثقه تھے اوران كوابن حبان في ثقات ميس ذكر كيا ہے۔ "
آگے جائے۔ ع۔

زمانہ قیس کا گزرا تو اب نوبت ہماری ہے

www.mihammadilibrary.com



#### حرف الكاف

**فنوله**: (۱۱۸) كثير بن شنطير: قال ابن معين: ليس بشيء، وقال الفلاس: كان يحيى لا يحدث عنه، وروى عباس: ليس بشيء، وقال النسائي: ليس بالقوي.

"ابن معین نے کہا کہ کھونیس ہیں اور فلاس نے کہا کہ یکی ان سے روایت نہیں کرتے سے اور عباس نے روایت نہیں کرتے سے اور عباس نے روایت کی کہ رہے کھونیس ہیں اور نسائی نے کہا کہ تو ی نہیں ہیں۔ "ایضاً

افتول: "شنطیر" غلط ہے، کی "شنظیر" ہے، یہ کثیر اگر ایسے بی ہوں، جیسا کہ آپ نے نقل کیا ہے، تو بہارا کوئی حرج نہیں، حالانکہ ان کی توثیق عارت ہے، جس کی تفصیل عقریب آئے گی، جرح نہ ہونے کی وجہ یہ ہمارا کوئی حرج نہیں، حالانکہ ان کی توثیق عارت ہے، جس کی تفصیل عقریب آئے گی، جرح نہ ہونے کی وجہ یہ ہماری نے ان سے بالانفراد روایت ہے، ایک تو بھی جس کھے بھی روایت کیا ہے، وہ بالمتابعت ہے، اور چنا نچہ بخاری میں ان سے دو جگہ روایت ہے، ایک تو بھی جت لیف اور دوسری بمتابعت ابن جرت ہے ہو اور کوئی اشکال نہ رہا، لیکن متابعت کے متعلق علامہ عینی کا قول نمبر (۲۲) میں گزر چکا ہے، پڑا اعتراض ختم ہوا اور کوئی اشکال نہ رہا، لیکن ذرا امام بخاری کی احتیاط ملاحظہ فرمایئے کہ متابعت میں بھی ایسے راوی کرائے ہیں، جس کی بابت محدثین کے اقوال تعدیل بھی ثابت ہیں۔ چنانچ تقریب میں ہے: "صدوق من السادسة "

اور ميزان ش ب: "قال أحمد: صالح الحديث، و روى عثمان بن سعيد عن يحيى: ثقة، قال ابن عدي: أحاديثه أرجو أن تكون مستقيمة "

یعن امام احمد نے کثیر کوصالح الحدیث اور یجی نے بروایت عثان ثقد اور ابن عدی نے منتقیم الحدیث کہا ہے۔ ہدی الساری میں ہے:

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٦)

<sup>2</sup> تقريب التهذيب (ص: ٤٥٩)

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (٤٠٦/٣)

<sup>🗗</sup> هدي الساري (٤٣٦)

www.muhammadilibrary.com دفاع صحيح بخاري

ك الأمر العبرم لإبطال الكلام المعكم 🏿 607

حجت بکڑی ہے۔''

تهذيب التهذيب جلد بشتم مي س:

"قال عبد الله بن أحمد: سألت أبي عنه، فقال: صالح، وقال مرة: صالح الحديث، وقال إسحاق بن منصور عن ابن معين: صالح، وكان ابن مهدي يحدث عنه، وقال ابن عدي: أرجو أن تكون أحاديثه مستقيمة، قلت: وقد قال ابن سعد: وكان ثقة إن شاء الله، وقال ابن عدي: ليس في حديثه شيء من المنكر، قال الأثرم: سئل أبو عبد الله عن كثير بن شنظير، قال: يكتب حديثه، وقال الساجي: صدوق، وقال البزار: ليس به بأس، "انتهي ملخصاً. • "عبدالله نے کہا کہ میں نے این والدامام احمد سے کثیر کی بابت سوال کیا، تو انھوں نے صالح الحدیث کہا اور ابن معین نے بروایت اسحاق صالح الحدیث کہا اور این مہدی ان سے حدیث لیتے تھے اور ابن عدی نے متعقم الحدیث کہا ہے اور ابن معرف ثقہ کہا ہے اور ابن عدی نے کہا کہ میں نے کثیر کی حدیث میں کچیے بھی منکرنہیں یایا اور اثرم نے کہا کہ ایر ایداللہ ہے کسی نے کثیر کی بابت سوال کیا، انھوں نے کہا ان کی حدیث قابل کتابت ہے اور ساجی نے صدوق اور ارنے لا باس بد کہا ہے ۔ \* آ م علے:

فتوله: (١١٩) كليب بن وائل: ضعفه أبوحاتم أن كوابوعاتم فضعف همرايا "اليضا

أفقول: يه جرح جيزتسليم مين نهيل آسكى، اس ليے كه ابوعائم إلى تضعيف ميس شاذيب، ان كے مقابل ميس 145 جماعت کثیرہ کلیب کو ثقہ کہدرہی ہے اور اس لیے کہ یہ جرح بالکل مہم ہے، لئی کے اسباب غیرمیین ہیں، اور سابقہ تمہید میں معلوم ہو چکا ہے کہ ایس جرح محدثین کے نزدیک غیر مقبول ہے، پس ابوحام کی تضعیف بھی غیر مقبول ہوگی ، بلكدان كا تقد مونا ثابت موكا، جبيا كرتقريب مي ب: صدوق من الرابعة "اورخلاصه مي ب: وثقه ابن معين" اور میزان میں ہے: " وثقه یحییٰ بن معین وغیرہ"

سب كا خلاصه يد كه كليب صدوق بين، ان كو يجيل بن معين وغيره ف ثقد كها ي-

<sup>0</sup> تهذیب التهذب (۲۷٤/۸)

برانصاف پند کے لیے، بشرطیکہ جانبدار نہ ہو، ای قدر کافی ہے، اس سے قبل بھی ہم بتا یکے ہیں کہ ایسے الفاظ کسی رادی کو درجہ عدالت سے نہیں گراتے اور جہاں تک فلاس کا قول: "کان بحیلٰ بن سعید لا بحدث عنه" ہے، تو یہ کوئی جرح نہیں، جیسا کہ حافظ وجي راك نفر فقريح كى بـ (ميزان الاعتدال: ٢/ ٢٢٧) اورصاحب "الرفع والنكميل" لكصة بين كه مجردان كاروايت ترك کر دیناکسی کو دائر ہ احتجاج ہے باہزئبیں کر دیتا۔ (ص: ۱۱۳) (مولانا ارشاد الحق اثر می بلاثہ)

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ١٤٤) تقريب التهذيب (ص: ٢٦٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٢٢)

كالأمر المبرم لإبطال الكلام المحكم 🕻

بدی الساری میں ہے:

دفاع صحيح بمخاري

"وثقه ابن معين والدارقطني ويعقوب بن سفيان، وقال أبوداود: ليس به بأس". • يعن كليب كو يجلى بن معين اوردار قطني اور يعقوب في تقداور البوداود في لا بأس به كها ب- عافظ ابن جمر تهذيب النهذيب جلد ثامن مين لكهت بن:

"قال ابن أبي خيشمة عن ابن معين: ثقة، وقال الآجري عن أبي داود: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات، قلت: قال الدوري عن ابن معين: لا بأس به، وكذا قال يعقوب بن سفيان، وقال الدارقطني: ثقة، وقال العجلي: يكتب حديثه، "انتهى ملخصاً. في معين أبن معين في بروايت ابن الي ضيمه كليب كوثقه اور ابو داود في بروايت آجرى لا بأس به اور ابن حبان في تقات ميل كها به اور ابن معين في بروايت دورى لا بأس به (ثقه) اور يحقوب بن مفيان في حبان في قله كليب ورايت ورى لا بأس به (ثقه) اور يحقوب بن مفيان في لا بأس به اور دار قطني في ثقه كها في المان كي حديث للصنع كي لائل هي المحلف من أجله في كتاب الضعفاء.

''ان پر قدریہ ہونے کی تہت ہے اور ان کے پاس نا عجول حدیث ہے اور اس وجہ سے بخاری نے ان کو کتاب الفعقاء میں واخل کیا ہے۔''ایضاً

أهتول: امام بخاری نے ان کوضیح میں متابعتاً ذکر کیا ہے، نہ کہ اصالیاً کہ بیکا اعتراض جب درست ہوتا کہ امام بخاری ان کے ساتھ انفراد کرتے، لہٰذا جب ایبا معاملہ نہیں تو کوئی اعتراض نہ رہا، چنانچہ خلاصہ میں ہے: " روی له خ فرد حدیث مقرونا "اور تہذیب جلد بشتم میں ہے: " روی له البخاری حدیثا واحدا مقرونا بغیرہ" اور ہدی السادی میں ہے: " أخرج له البخاری حدیثا واحدا مقرونا بمحمد بن سواہ" فینی امام بخاری نے تھمس سے مقترن میں ہے، یعنی بمتا بعت محمد بن سواہ " فینی نمبر اوپر گزرا ہے، لہذا کوئی اعتراض باقی نہ روایت کیا ہے، یعنی بمتا بعت محمد بن سواء، پس متابعت کا تکم بھی اس سے تین نمبر اوپر گزرا ہے، لہٰذا کوئی اعتراض باقی نہ

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٧)

عنديب التهذيب (١/٨) عنديب

علاوه ازیں ان پرجرح کرنے والے ابو حاتم نہیں، بلکہ ابو زرعہ بیں، ویکھیں: الخلاصة، التهذیب، هدی الساری، نیز ویکھیں: الجرح والتعدیل (۱۹۷۳) (مولانا ارشاو الحق اثری بلین ) مزید برآس حافظ ابن مجر رائلت صحیح بخاری بیں ان کی روایت کے بارے میں لکھتے ہیں: " روی له البخاری حدیثه عن ربیبة النبی صلی الله علیه وسلم فی النهی عن الدبا، والحنتم فقط، وله شواهد من حدیث أنس وغیره." (هدی الساری: ۲۳۷)

هدي الساري (ص: ٤٣٧) تهذيب التهذيب (٨/ ٤٠٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٢٢)

www.muhammadilibrary.com

(الأمر البيرم لإيطال الكلام المعكم على المنافية في الأمر البيرم لإيطال الكلام المعكم (١٥٥)

رہا، لیکن امام بخاری کی تھمس سے روایت کرنے کی وجہ یہ ہے کہ ان کی بابت یہ بھی ثابت ہے، جیسا کہ تقریب میں ہے: "صدوق من التاسعة" اور خلاصہ میں ہے: " ذکرہ ابن حبان فی الثقات "اور میزان میں ہے: " قال أبوحاتم: محله الصدق " فلاصہ یہ کہ تھمس صدوق ہیں، ابن حبان نے ان کو ثقات اور ابوحاتم نے صدوق کہا ہے۔

ہدی الساری میں ہے:

«قال أبوحاتم: محله الصدق، يكتب حديثه، "

اور تهذیب التهذیب جلد بشتم میں ہے:

"قال ابن أبي حاتم: سألت أبي عنه فقال: محله الصدق يكتب حديثه، وذكره ابن حبان

في الثقات، " انِتهي. 🕄

"دیعنی ابوحاتم نے تھمس کوصدوق کہا ہے اور کہا کہان کی حدیث کھنے کے قابل ہے اور این حبان نے

www.fruharnin

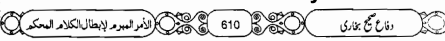
ان کو نقات میں ذکر کیا ہے۔

آ مع يلئ : ارب إحرف الله م ندارد؟ إن وا آخريس لام الف برهايا به؟ اليها!

• ميزان الاعتدال (٣/ ٤١٦) تقريب التهذيب (ص: ٤٦٢ ) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٢٢)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٧)

<sup>📵</sup> تهذیب التهذیب (٤٠٤/٨)



## حرفالميم

**قنوله**: (۱۲۱) مسور بن مخرمة بن نوفل بن أهيب: ولد بمكة بعد الهجرة لسنتين، وتوفى النبي بِيَنْكِيَّةِ وهو ابن ثمان سنين .

" بير مكم مين المحيد مين پيدا موسئ اور رسول الله كروقت انقال ان كى عمر آثم مين كي تقى راز أسد الغابه و از كتاب شرح أسماء الرجال الصحيحين البخاري والمسلم تاليف محمد بن طاهر المقدسي"

افتول: صاحب اسد الغاب الله التول مين نظر ب، كيونكه انهول في مسور كاسنه ولا دت بصيغة تمريض لكها ب، جس كا عدم جزم مسلّم ب، تاريخ وال كي إثان سے به بات بهت بعيد ب كه وه محض ايك ضعيف قول پر اعتاد كر، بنا بكله اسے چاہيے كه اس ميدان ميں اور بھى اپنا كھولا دوڑائى ، آ ہے ہم آپ كوفتاف معتبر ذرائع سے ثابت كر ديتے ،

بین كه مسور بن مخرمه بر كز عصر مي بيدانبين موئ تنے، اين الخداء كى رجال الموطأ ميں ہے:

" إنه قبل إن المسور عاش ماقة وخمس عشرة سنة" (تهذيب التهذيب، جلد: ١٠) يعيى مسور بن مخرمه كي عمر ابك سويندره برس كي تقي.

آ يئ اب يه ديكسيس كه ان كا انقال كس من مي مواج؟

تہذیب جلد دہم میں ہے:

"قيل: سنة ثلاث وسبعين" انتهى. 🗨 يعنى سيخ جرى من يوفوت موت مين-

اس حساب سے ان کا س جمری کے ۴۲ برس پہلے پیدا ہونا ثابت ہوتا ہے، ایک سو پندرہ کو ۲۳ سے تفریق کر کے د کیے لیس، 🎱 لیکن میرس وفات بھی بصیغہ تمریض بیان کیا گیاہے، آ ہے اب ہم آپ کو ان کا تصبیح سن وفات بتلا دیں۔

- تهذیب التهذیب (۱۰/ ۱۳۷) کیکن حافظ این جر رافش نے خود آس قول کوشاذ قرار دیا ہے (جیسا کد مولف برفش نے آگے ذکر کیا ہے) اور صراحت کی ہے کہ کہ بیان کے والد کی عمرتنی، وہاللہ اعدم! بہرحال اگران کی عمر نبی اکرم ٹائیٹا کے بوقت انتقال آٹھ مال کی بھی ہو، تو روایت حدیث کے لیے چندال مضرنییں، جس کی تفصیل مولف برفش نے اسکام مخاص میں بیان کر دی ہے۔
- نهذیب التهذیب (۱۰/ ۱۳۷) حافظ ابن حجر دِلات نے اے بصیغة تمریض بیان کر کے ان کا سنہ وفات چونسفہ (۱۳ ) رائح قرار دیا
   نهذیب الته فولف بلات نے آگے بان کہا ۔۔۔
- لیمن بی تول کدان کی عمر ایک سو پندرہ سال تھی، درست نہیں، جیبا کہ حافظ این حجر رشاف نے تصریح کی ہے کہ بیان کے والدکی عمر
   تھی۔ تھذیب النہذیب (۱۷/۱۳)

www.muhammadilibrary.com (فاع نَجُ بَغارِي الْمُوالْسِرِهِ لِإِيطَالِ الْكِلَامِ الْمِعْدَى الْمُوالْسِرِهِ لِإِيطَالِ الْكِلَامِ الْمِعْدَى

تقريب التهذيب اور إسعاف المبطا اور تهذيب التهذيب ولدوم من ي:

"مات سنة أربع وستين، "انتهى. 🗨 ليخي بيرًا 🏲 مين فوت بوك بين. ﴿

اب جوہم ایک سو پندرہ کو ۱۳ سے تفریق کرتے ہیں تو ثابت ہوتا ہے کہ بین جحری کے ۵ برس پہلے پیدا ہوئے تھے، کہیے حضرات! کیے لینے کے دینے پڑ گئے؟ حافظ نے چونکہ ابن حذاء کے اس قول کو خود بصیغہ تمریض بیان کیا اور پھر اس پر تعاقب بھی کیا ہے، اس لئے ہم اس کو چھوڑتے ہیں اور مسور بن مخر مدکی سن ولادت کی تحقیق اب دوسرے ذریعہ سے کرتے ہیں اور وہ بھی خود مسور کے بیان ہے، جس سے معتبر اور کوئی دلیل نہیں ہو ہی ، بقول۔ ع۔

مصنف تصنیف خود را نیکو کند بیان 🗣

حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد وجم مي لكص بين:

" ووقع في صحيح مسلم من حديثه في خطبة على لابنة أبي جهل، قال المسور: سمعت النبي سَلَيَّة وأنا محتلم، يخطب الناس ..... فذكر الحديث، "انتهى. 3

'' یعنی صحیح مسلم میں ان کی حدیث جو هنرت علی کے ابوجهل کی بیٹی سے پیغام نکاح دینے کے واقعہ میں ہے، اس حدیث میں مسور کہتے ہیں: میں ﷺ کوخطبہ پڑھتے سنا، حالانکہ میں اس وقت میں ا

محتم اور بالغ تفار (ويكمو:مسلم، جلد ثاني: ٩٩٠)

اور خطبه كابيد واقعد آخر مره يا اول و على الم عن فق مرك بعد ، جيما كدفت البارى مي ب: " و كانت هذه الواقعة بعد فنح مكة " (٢٩٣/٤)

اور محدثين كنزويك مت بلوغت ١٥ ابرى ب، جيها كر هجيمين كى ابن عمر والى مديث سي مجما جاتا ب: "قال عرضت على رسول الله ويتليم عام أحد، وأنا أربع عشرة سنة، فردني، ثم عرضت عليه عام الخندق، وأنا ابن خمس عشرة سنة، فأجازني. " الله عام الخندق، وأنا ابن خمس عشرة سنة، فأجازني. "

'دلینی ابن عمر کہتے ہیں: میں احد کی لڑائی کے لیے آنخضرت مُنافِظ پر چودہ برس کی عمر میں چیش کیا گیا،

- تهذیب التهذیب (۱۰/ ۱۳۷) تقریب التهذیب (ص: ۵۳۲) إسعاف المبطا للسیوطی (ص: ۱۰۰)
  - مصنف نے این تصنیف کا معاخود بیان کر دیا۔
- € تهذیب التهذیب (۱۲/۱۰) الاصابة في تمیيز الصحابة (۱۱۹/۲) يُر ديكس: صحيح مسلم، برقم (٢٤٤٩)
  - 🛭 فتح الباري (۸٦/٧)
- صحيح البخاري: كتاب الشهادات، باب بلوغ الصبيان و شهادتهم، رقم الحديث (٢٥٢١) صحيح مسلم: كتاب الإمارة، باب بيان سن البلوغ، رقم الحديث (١٨٦٨) ال حديث كو بإل كرقے كے يعد تاقع والتي قرباتے إلى: "فقلمت على عمر بن عبدالعزيز وهو يومثذ خليفة، فحدثه هذا الحديث، فقال: إن هذا لحد بين الصغير والكبير، فكتب إلى عماله أن يفرضوا لمن كان ابن خمس عشره سنة، ومن كان دون ذلك فاجعلوه في العيال."

وفاع مح بخارى 612 \$ 612 كالأمر المهوم لإبطال الكلام المعكم

آپ نے مجھے لوٹا دیا، پھر خندق کی لڑائی کے لیے پندرہ برس کی عمر میں پیش کیا حمیا، تو مجھے اجازت ملی۔''

معلوم ہوا کہ بلوغ کی عمر ۱۵ برس ہے، چٹانچہ "شرح السنة" میں ہے:

" قالوا: إذا استكمل الفلام خمس عشرة سنة، كان بالغا، وبه قال الشافعي وأحمد وغيرهما". (مرقاة، ج: ٣)®

" يعنى الركابيدره برس كى عمر ميس بالغ موتا ب\_

اور مسور بن مخرمہ مرجے والے واقعہ خطبہ کے وقت اپنا بالغ ہونا بیان کرتے ہیں، اس وقت اگر ان کی عمر پندرہ برس مانی جائے، تو بھی سن بجری سے ان کا سات برس پہلے پیدا ہونا ثابت ہوتا ہے اور اگر مدت بلوغ اٹھارہ برس قول ابوضیفہ بڑائے: کے موافق کی جائے جیسا کہ قدوری اور ہدایہ میں ہے:

" وبلوغ الغلام حتى يتمهُ ثماني عشرة سنة عند أبي حنيفة رحمه الله ".

'' یعنی از کا اٹھارہ برس کی عمر میں الغ ہوتا ہے، تو مسور کی عمر اس وقت میں اٹھارہ برس مانتا ہوگی، جس سے من سر میں مہل اور کا مدا ہوں موج اللہ میں خض سے حال اور کا سروح کی سر مہلے وہ امو تا آبنا ہے ۔ وہ اور

ہجری کے دس برس پہلے ان کا پیدا ہونا ٹابت ہوگا۔غرض بہر حال ان کا س ہجری کے پہلے پیدا ہونا اُظهر من الشمس وأبين من الأمس ہے، ای واسطے حافظ ابن حجر "الإصابة في تمييز الصحابة (ص: ٣٠٦) ميں لکھتے ہيں:

" ووقع في بعض طرقه عند مسلم: سمعت النبي ﷺ وأنا محتلم، وهذا يدل على أنه ولد قبل الهجرة ". (٣/ ٨٥٧)

"دیعنی میج مسلم کے بعض طرق میں وارد ہے، مسور کہتے ہیں کہ میں کے آنخضرت اللہ اس سا اور اس وقت میں بالغ تھا۔

بیصاف بتلاتا ہے کہ مسود ہجرت کے قبل پیدا ہوئے تھے اور جن لوگول نے بیکہا ہے کہ مسود بن مخر مس<u>اجے میں</u> پیدا ہوئے تھے، جیسے کہ علامہ ابن طاہر وصاحب اسد الغابہ وغیرہ، حافظ ابن حجر (ٹنٹیڈ ان کا ان لفظوں میں رد کرتے ہیں:

" قال ابن طاهر: ولد المسور بن مخرمة بعد الهجرة بسنتين... إلى قوله: وهو مردود والخلاف ثابت". (إصابه : ٣/ ٩٨١)

<sup>•</sup> مرقاه المفاتيح (١٠/ ٣٧٢)

<sup>€</sup> الهداية شرح البداية (٢٨٤/٣)

الإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر (١١٩/٦)

<sup>●</sup> الإصابة في تمييز الصحابة (٢٥٧/٦) حافظ ابن مجر الطفنان في بات مردان بن الحكم كى بابت لكمى ب، مسور بن مخرمه كى بارے مسور بن مخرمه كى بارے مس فرماتے يس: "أطبقوا على أنه ولد بعد الهجرة، وقد تأول بعضهم أن قوله: "محتلم" من الحِلم بالكسر لا من الحلم بالضم، يريد أنه كان عاقلاً ضابطا لما يتحمله " فيزضح مسلم والى عديث كى توجيب اور مسوركى بيدائش كم معلق ﴾

(613 ) (الأمر البيوم لإبطال الكلام المعكم ) دفاع صحيح بخاري ''لینی ابن طاہر نے جو کہا ہے کہمسور بن مخر مہ یہ اچ میں پیدا ہوئے تھے، یہ بات بالکل مردود (غلط)

اوراس کا خلاف ٹابت ہے۔''

اور وہ خلاف وہی ہے، جو او پر بیان کیا گیا کہ ان کی ولا دت س ججری کے قبل ہے و ھو المطلوب، اور میمسور بن مخرمہ چونکہ مکہ میں پیدا ہوئے تھے، اس لیے کوئی بیر گمان نہ کر لے کہ ان کو رسول اللہ سے لقانہیں ہے، جیبا کہ ہمارےمعترض صاحب نے مروان کے بارے میں گمان کیا ہے،جیسا کہ بعد میں آ رہا ہے، بلکہ سلم والی روایت ندکورہ ے صاف ية چاتا ب كه ان كورسول الله كالخ سے معبت تقى، تقريب النهذيب من ب: "له والابيه صحبة" اور

تهذيب التهذيب جلدوجم من ب: "روى عن النبي مَنْكُنَّ " اور إسعاف المبطا للسيوطي عن ب: 149

"له ولأبيه صحبة " 🍑 خلاصه به كهمسور اورمخر مه دونوں كورسول الله تُلَقِيْم ہے صبت حاصل ہے، فالحمد لله كه مير ا مطلب ببرطور ثابت ہے اور آ ب کا غلط بدیمی الهلان!

لى آپ كا الكا قول كيما بي حقيل ميد جس كويوں آپ كھتے ہيں:

'' میں کہتا ہوں کہ ہرگاہ کے انتقال رسول اللہ کے وقت ان کی عمر آٹھ برس کی تھی، تو کیونکر اس امریر وثوق کامل ہوسکتا ہے کہ رسول اللہ کے حالات اور اقوال ان کوٹھک ٹھک خیال تنے؟ کس واسطے کہ بیدعمر بالكل طفوليت كا زماند ہے اور اس عمر ميں كسى كے حالات اور اقوال وغيرہ كا ٹھيك ٹھيك خيال ركھنا مشكل ہے اور اگر چہ بخاری میں جابحا ان کے ساتھ ایک اور راوی جھی دوایت کرتے ہیں، یعنی مروان بن حکم ، لیکن اس کی عمر بھی انتقال رسول اللہ کے وقت آٹھ برس کی تھی، جیٹ کے لیکھا جاتا ہے، پس ان کا ساتھ ہونا اور نہ ہونا دونوں برابر ہے۔''

میری گزارش اس پر بیہ ہے کہاویر بالنفصیل ثابت ہو چکا ہے کہ حضرت علی کے بِطبہ والے واقعہ میں، جو 🛮 🔨 🕳 جری میں ہوا ہے، اس وقت مسور کی عمر بقاعدہ بلوغ عند المحد ثین اٹھارہ برس کی ہوگی اور تمھارے امام صاحب کے قاعدہ مقررہ کے مطابق ان کی عمر بوقت انقال رسول الله ظافر الله الله علی او کونسا ایساعقلند ہوگا جس کواس امریر وثوق کامل نہ ہوگا کہ اتنا بڑا جوان مخص بھی رسول اللہ مٹاٹیٹم کے عمر کے اقوال و افعال کوٹھیک طور پر یادنہیں رکھ سکتا؟ چہ جائیکہ محدثین کے نزویک جار پانچ برس کی عمر کے بچہ کی روایت مقبول ہے، چنانچہ امام بخاری واشد نے اپنی مجع میں

<sup>﴾</sup> قرماتے إلى: "الحديث..... مشكل المأخذ، لأن المؤرخين لم يختلفوا أن مولده كان بعد الهجرة، وقصة خِطبة على كانت بعد مولد المسور بنحو من ست سنين أو سبع سنين ، فكيف يسمى محتلما؟ فيحتمل أنه أراد الاحتلام اللغوي وهو العقل، والله تعالى أعلم " (الإصابة: ١٩٧٦)، تهذيب التهذيب ١٠/١٣٧)

تهذیب التهذیب (۱۰/ ۱۳۷) تقریب التهذیب (ص: ۵۳۲) إسعاف المبطا للسیوطی (ص: ۱۰۰)

وفاع سيح يخارى ك 614 كالموالمبوم لإبطال الكلام المعكم

باب منعقد كيا ب: " باب متى يصح سماع الصغير" لينى چهول نيك كا ساع كتب صحيح موسكتا ب؟ اورمعرض استدلال مين محمود بن الربيع كى حديث لائ بسن:

" قال: عقلت من النبي ﷺ مجة، مجها في وجهي، وأنا ابن خمس سنين من دلو" في عمل على عمر على عمر على الله على الله

معلوم ہوا کہ پانچ برس کے لڑکے کی روایت سیح ہے، بلکہ بعض روایت میں ہے کہ محمود بن الرئیج اس وقت چار ہی برس کے تھے، چنانچہ صافظ فتح الباری میں لکھتے ہیں:

" فی بعض الروایات: أنه كان ابن أربع ". 🍳 دولین وه چار ، ى برس كے تھے"

پس بغرض سلیم اگر اس بات کے ہم قائل ہوجا کیں کہ مسور اور مروان کی عمر رسول الله مُنْائِمُ کے بونت انتقال آٹھ ہی برس کی تھی، تو بھی ہمارے لئے مصر نہیں ، کیونکہ جب چار یا پانچ برس کا لڑکا رسول الله مُنَائِمُ کا صحیح واقعہ یاد رکھتا ہے، تو آٹھ برس والا تو بدرجہ اولیٰ یادر کھے گا، یہیں وجوہات امام بخاری کے ان سے روایت لینے کی۔

كبيي! اب سمجه يانبين؟ ورنداس كى بحث مير ، ساله الربيع العقيم (ص: ٤٨، ٥٠) مين ملاحظه فرمايي،

آ کے چلئے، ہاں ذرا'' ماء حمیم'' کا بھی ( ص: ۱۲،۱۱) دیکھ کیجئے گا۔ 🌂

قتوله: (۱۲۲) مروان بن حكم بن أبي العاص بن أمية بدل تو ان كى عمر وقت انقال رسول الله مؤلفاً كم أخيل ركها مشكل باوراس بر الله مؤلفاً كم أخيل ركها مشكل باوراس بر الله مؤلفاً كم أخيل ركها مشكل باوراس بر انحول في رسول الله مؤلفاً في محمل كو تكال ويا تها، اس وجه انحول في رسول الله مؤلفاً في محمل كو تكال ويا تها، اس وجه سے يہ بہت بى بجبن ميں اپن باپ كے ساتھ طائف چلے گئے تقے اور برابر و بيں رہے، جب حضرت عثمان خليفه موت، تو ان دونوں كو مدينه بلواليا، جيسا كه كتاب "اسد الغابه" اور كتاب "مشرح أسماء

رجال الصحيحين " ندكور مين لكها ب:

- صحيح البخاري: كتاب العلم، باب متى يصع سماع الصغير، رقم الحديث (٧٧)
- فتح الباري (١/ ٧٣) ليكن حافظ ابمن حجر الراش پہلے قول بن كوتر حج دينة موئے فرماتے ہيں: "والأول أولى بالاعتماد لصحة إسناده"
- ائمہ محدثین کے نزدیک ساع حدیث کے لیے کوئی متعین عرفیں، بلکہ فہم و تعییز اور استفادہ کی اہلیت معتبر ہے، امام احمد بن حنبل براشتہ فرماتے ہیں: "وهذا هو المعتمد " (فتح الباری: حنبل براشتہ فرماتے ہیں: "وهذا هو المعتمد " (فتح الباری: ١/ ١٧١) اس لیے مسور بن مخر مدکی عمر بوقت وفات نبوی جو بھی ہو، جب وہ خود صراحت کرتے ہیں کہ میں بالغ تھا، تو ان کی روایت یکی فتم کے اعتراض کی کوئی مخوائٹ فہیں۔

ك 615 كالأمر العبوم لإبطال الكلامر المحكم ك "ولد سنة اثنتين من الهجرة، ولم ير النبي يُتَلَيُّن، لأنه خرج إلى الطائف طفلا لا يعقل لما نفي النبي ﷺ أباه الحكم، وكان مع أبيه بالطائف، حتى استخلف عثمان، فردهما، توفي

النبي ﷺ وهو ابن ثماني سنين."

'' یہ دو ہجری میں پیدا ہوئے اور انھوں نے رسول اللہ کوئیس دیکھا تھا، کس واسطے کہ یہ بہت ہی بجین میں ،

دفاع صحيح بخاري

طائف چلے گئے تھے، بوجداس کے کدرسول اللہ نے ان کے باپ حکم کو نکال دیا تھا اور بدای باپ کے

ساتھ طائف میں رہے، یہاں تک کہ جب حضرت عثمان ٹائٹٹا خلیفہ ہوئے تو ان وونوں کو بلوا لیا۔''

**اُطتو ل**: اس ساری تحریر کا خلاصہ تین نقطوں میں ہے:

ا۔ ایک بیک انھوں نے رسول الله ظافی کونبیں ویکھا۔

۲۔ دوسرے ان کی پیدائش ۲ ہو کی ہے۔

٣۔ تيسرے بونت انقال رھی اللہ ٹاٹیٹر بیآٹھ برس کے تھے۔جس سے آنخضرت ٹاٹیٹر کے کل اقوال وافعال کا ان کو یاد رکھنا مشکل ہے۔

اب ای ترتیب سے جواب سنے:

مروان صحابی ہے، اس نے آنخضرت ملائل کو بکھا ہے، اس کی رؤیت ثابت ہے۔

مافظ ابن جمر مدى الساري ميس لكصة بين:

"له رؤية " في يعنى اس كا آتخضرت مُلَيْنًا كود يكينا تحقق الم

اس ليے اور بھي تفصيل سے سنين، تاريخ خميس ميس ہے:

" وفي دول الإسلام: وكان مروان قد لحق النبي ﷺ وهو صبى ". ۗ (٣٠٧/٢)

لینی مروان نے رسول اللہ مُنافیکا سے ملاقات کی ہے، جس ونت وہ مبی تھا۔

اب آب کو بتلا دیں که "صبی"کس کو کہتے ہیں؟ کلام عرب میں بولتے ہیں:

"ظل الصبي بالغاً" (شرح مائة ) 🍅 يعنى الوكاجب تك بالغ ند بو، صبى ربتا ہے۔

جس ہے ہم کہہ سکتے ہیں کہ رسول اللہ ٹاٹیٹر ہے ان کی ملا قات بلوغت کے قریب ہوئی تھی، جیسا کہ آ گے

ان کی پیدائش وعمر کی تحقیق میں محقق ہوگا۔ اِن شاء اللہ تعالیٰ

۲۔ مروان کی پیدائش مع میں ہر گزنبیں ہوئی، بلکہ جس نے ان کی پیدائش مع میں لکھا ہے، اس نے بھیغد

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٣)

عياة الحيوان (١/ ٥٩)

شرح مائة عامل (ص:٤١)

وفاع مج بخاري المحكم ال

مجبول لکھا ہے، حافظ ابن مجرنے إصاب (٢٠٢٨) مس بھی يوں ہى لکھا ہے:

" يقال: بعد الهجرة بسنتين ". • " ( يعني كها جاتا ب كهمروان سم ين بيدا مواب- "

معلوم موا کہ یہ واقعہ کے خلاف ہے، اس لیے تو حافظ ابن حجر نے بصیغة تمریض "یقال" (فعل مجبول) کے ساتھ

اس كولكها ب، جس كاضعيف بونامسلم ب، چنانچه حافظ ابن تجرخوداس كا آميردكرت بوئ كلصة بين:

" قال ابن طاهر: ولد مر وان بعد الهجرة بسنتين... إلى قوله: وهو مردود، والخلاف

ثابت" انتهى. (اصابه : ٣/ ٩٨)

"لین این طاہر نے جو یہ کہا ہے کہ مروان کی پیدائش سمجے میں ہوئی تھی، یہ بالکل فلط ہے اور اس کا خلاف ثابت ہے۔"

لیجے صاحب! س لیا؟ آئے ایم ہم آپ کو ہتلا دیں کہ اس کے فلاف کیا ثابت ہے؟ تاریخ خیس میں ہے:

"مات بدمشق سنة خمس وستين، وهو ابن ثلاث وسبعين سنة، كذا في المختصر".

(خمیس: ۲/ ۲۰۸)

"ديعني مروان نے دمثل ميں ١٥٥ مير وفات بي ہے اور ان كى عرتبتر (٢٥) برس كي تقى۔"

اب تبتر ے پیس (٢٥) كوتفريق يجيئ، توس جرى عن أخديرس يبليان كا پيدا مونا ثابت موتا ہے۔

كيد الكس كا قول عدم تحقيق برمني تفا؟ اب اس بهي بروه كريني اورايي ول مع خفلت كا برده الهايية:

حیاۃ الحوان میں ہے:

" توفي مروان في سنة خمس وستين، وكان عمره ثلاثا وثمانين، "انتهي . <sup>®</sup>

" يعنى مروان ١٥ جرى مين فوت بواب اوراس كى عر ٨٣ سال كي تقى ..

جس سے ثابت ہوا کہ مروان سنہ اجری سے اٹھارہ برس پہلے پیدا ہوا تھا۔

آ يئ جم آپ كواس سے زياده معترقول سا دي، امام بخارى عليه الرحمة (جوائي صحيح مين مروان كى روايت

لائے ہیں، جس برآ ب کواعتراض ب) اپن تاریخ صغیر میں لکھتے ہیں:

" مات مروان سنة ثلاث وستين، وهو ابن إحدى وثمانين". (تاريخ صغير بخارى: ٦٣) • " « دات مروان في ۳۳ بجرى من رطت كي به اوران كي عمر اكياس برس كي تقي."

<sup>€</sup> الإصابة في تمييز الصحابة (٢٥٧/٦)

الإصابة في تمييز الصحابة (٦/ ٢٥٧)

حياة الحيوان للدميرى (١/٥٩) خلافة مروان بن الحكم.

التاريخ الصغير للبخاري (١/١٥٠)

( 617 ) گذار المهور لإيطال الكلامر المعكد 🔾

جس سے یہی ثابت ہوا کہ مروان سنہ جمری سے اٹھارہ برس پہلے پیدا ہوئے تھے اور جب مروان کی پیدائش کے متعلق خود امام بخاری کی پیدائش سنہ جمری سے اٹھارہ سال قبل ہے، تو پھر وہ ان کی حدیث لانے سے کیوں رکیس مے؟ خصوصاً اس وقت کہ امام بخاری کی اس تحقیق پر صاحب "حیاۃ الحیوان" کا بھی صاد ہے۔ نیز اس سے ثابت ہوا کہ مروان رسول اللہ ٹائیل کے انقال کے وقت (جوسنہ اا ہجری میں ہوا تھا) انتیس (۲۹) برس کے تھے، اٹھارہ کو گیارہ سے جمع کر کے دکھے لیں، پھرکونیا ایبا ذی عقل ہے، جو اتن عمر کے جوان محض کی نسبت یہ شک کرے کہ ان کو رسول اللہ ٹائیل کے اقوال وافعال کا یادر کھنا مشکل ہے؟ آلا مَنُ سَفة نَفُسَة !!

بالفرض والتقدير اكريم بير مان ليس كدمروان اجرى بين بيدا بواتف اور آنخضرت ظافي كونت وه الفرض والتقدير اكريم بيدا بواتف اور يم بالنفسيل لكورة بين كدمورثين خصوصاً امام بخارى كرزديك جار بارخ برس كاخوا بين كرمورثين محارثين ، اس ليے كداو پريم بالنفسيل لكورة بين كدمورثين خصوصاً امام بخارى كرزديك جار بارخ برس كرائي كروايت اورساع مقبول بي، البقدا اس كل روايت بين كوئ حرج نبيس بال اگركوئي بيشبه كرے كدمروان كل رسول الله فائي سے اقام نبيس به اوركي ديل سے ثابت كردے، (حالانكداو پر ثابت كردے، (حالانكداو پر ثابت كرد كردي ديل كدمروان كل روايت آخضرت الله الله بي بيرواب دين كدمروان كل روايت آخضرت من قبيل مراسل الله بي بيروي، چنانچ بعض طرق بيل ان كا ارسال ثابت به حافظ اين جريا ماب بين بيروان اور مسور دونوں كے بارے بيل كليم بيروي،

" وفي بعض طرقه عنده: أنهما رويا ذلك عن بعض العسحابة، وفي أكثرها أرسلا 152 الحديث"انتهي. (٣/ ٩٨١)

' الينى بخارى كے بعض طرق ميں ہے كه مروان اور مسور في اس حديث كو بواسط بعض صحاب روايت كيا ہے اور اكثر ميں ان دونوں في ارسال كيا ہے۔''

اور مراسل صحابہ بالا تفاق حجت ہے۔ بین المحدثین والمالکیة والأحناف والشوافع والحنابلة، جیما کہ تدریب الراوی اور فتح المغیث وغیرہ کتب اصول حدیث میں معرح ہے۔ ●

اور "ماه البذا ببرصورت مارے بی مفید ہے، اس امر کی باقی بحث میرے رسالہ "الربح العقیم" (ص: ٢٦ ـ ٤٨) اور "ماه حمیم" (ص: ١٢٠١) میں ملاحظ فرمائے۔

باقی آپ نے ان کے متعلق جودوسری بحث رقم فرمائی ہے، اب ہم اس کی طرف متوجہ ہوتے ہیں، آپ لکھتے ہیں: ''دوئم: یہ کہ کت تواریخ واحادیث اور اتوال محدثین ہے بھی ان کے جو حالات ظاہر ہوتے ہیں، اس سے بدامر

دفاع صحح بخاري

<sup>€</sup> الإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر (٢٥٨/٦)

<sup>●</sup> تدريب الراوي (١٩٧/١) فتح المغيث (١/١٥٤)

وفاع سيح بخارى 618 618 الأمر المبرم الإبطال الكلام المعكم في الأمر المبرم الإبطال الكلام المعكم في المرابع المعكم في المرابع المعكم في المرابع المعكم في المرابع المر

ٹابت ہوتا ہے کہ بیاس قابل نہ تھے کہ ان سے حدیثوں کی روایت کی جاتی، جیسا کہ ماہرین فن تاریخ اور حدیث پر ظاہر ہے، ہم بخوف طوالت ان کے پورے حالات یہاں نہیں لکھ سکتے، صرف ان کا ایک واقعہ جواکی بخاری کی ایک حدیث میں ندکور ہے اور ایک تول شاہ عبدالعزیز وہلوی کا یہاں پر نقل کرتے ہیں کہ جس سے ناظرین کو ان کی وقعت کا کی وقعت کا کی قدراندازہ ہو سکے، بخاری کی حدیث ہے ہے:

"كان مروان على الحجاز، استعمله معاوية، فخطب، وجعل يذكر يزيد بن معاوية، لكى يبايع له بعد أبيه، فقال له عبد الرحمن بن أبي بكر شيئاً، فقال: خذوه، فدخل في بيت عائشة، فلم يقدروا".

''مروان حجاز میں امیر معاویہ کی طرف سے عامل تھے، پس انھوں نے خطبہ پڑھا اور بزید بن معاویہ کا بیہ ذکر شروع کیا کہ لوگ امیر عاویہ کے بعد بزید کے ہاتھ پر بیعت کریں، پس عبدالرحمٰن بن ابوبکر نے ان کو پچھ کہا، پس مروان نے کہا کہ ان کو پکڑو، پس عبدالرحمٰن حضرت عائشہ کے مکان میں تھس گئے اور اس وجہ سے لوگ ان کو پکڑ نہ سکے۔''

اور شاہ عبدالعزیز محدث وہلوی کا قول جو رسائر مسمی بہ "جواب سوالات عشرہ شاہ بحارا" (ص: ١٩٥) میں ذکور ہے، یہ ہے:

''مروان علیداللعنة رائدگفتن وبدل از دبیزار بوون ،خصوصا درسلو کے که حفزت امام حسین واہل بیت می نمود و عداوت متعقره ازاں بزرگواراں وردل داشت از لوازم سنت وجبت اہل بیت است که از جمله فرائض ایمان است'' •

اس پر میری گزارش بہ ہے کہ آپ کی اتن بری کمی ساری تقریر کا ماحسل بہ ہے کہ مردان اخذ روایت کے قابل نہیں ہے، اس پر آپ کی دونوں دلیس خیریت ہے آپ کے موافق نہیں، سیح بخاری والی حدیث امور سیاسی اور انتظام سلطنت کے متعلق ہے، یا یوں کہتے کہ اس میں پولٹیکل معاملات کا بیان ہے، جس کو اس امر سے پھی تعلق نہیں کہ مردان اس قابل تھا کہ اس سے روایت کی جائے یا نہیں؟ بیاتو ایسا ہی ہوا کہ '' زمین گول ہے، اس لیے کہ چاول سفید ہے'' باقی رہا جناب شاہ صاحب کا قول، تو بیان کی ذاتی رائے اور اپنا خیال ہے، ممکن ہے کہ غلط ہو یا کسی اور اعتبار سے سیح ہو، ورنہ مروان میں اس بات کی صلاحیت ہے کہ اس سے روایت لیجائے کیونکہ وہ بڑا فقیہہ اور علم والا تھا، تاریخ خمیس میں ہے:

مروان دل میں خصوصاً حضرت امام حسین اور اہل بیت کے رویے پر بے زاری اور عداوت رکھتا تھا کہ جن کی محبت جملہ فرائض ایمان

www.muhammadilibrary.com

(قاع مَنْ مُعْ بِغَارِي (المُعَلِّ المُعَلِّمُ المُعْمِدُ الْعُمِدُ المُعْمِدُ الْعُمْمِدُ المُعْمِدُ المُعْمِدُ المُعْمِدُ المُعْمِدُ الْ

" و کان مروان فقیها عالمه أدیبا" یعنی مروان فقیهه اور عالم اور ادیب تھا۔ اب جارے قول که مروان قابل اخذ ہے، کا ثبوت اس ہے بھی صاف لفظوں میں گوش گزار فرما ہے۔

حافظ ابن حجر بدي الساري ميں لکھتے ہيں:

" قال عروة بن الزبير: كان مروان لا يتهم في الحديث، وقد روى عنه سهل بن سعد الساعدي الصحابي اعتمادا على صدقه، وقد اعتمد مالك على حديثه ورأيه، والباقون سوى مسلم، "انتهى.

" ور مروان سے سہل بن سعد ساعدی والن حدیث میں غیر متہم ہیں اور مروان سے سہل بن سعد ساعدی والنظر صحابی نے ان کی حدیث صحابی نے ان کے صدیث پر اعتاد و بحروسہ کر کے ان سے روایت کیا ہے اور امام مالک نے ان کی حدیث اور رائے پر اعتاد کیا ہے اور سوامسلم کے سب محدثین نے ان پر اعتاد کر کے ان سے روایت کی ہے۔''،

کہیے! سمجھ گئے یا کچھ کسر ہے؟ معلوم ہوا کہ مروان اس قابل ضرور ہیں کہ ان سے روایت کی جائے،
و هوالمطلوب آ سمجھ گئے :

قوله: (١٢٣) مجاهد بن جبر المقرئ: قال النباتي: ذكر مجاهد في كتاب الضعفاء لابن حبان البستي .

"نباتى نے كہا كدابن حبان بستى كى كتاب الضعفاء ميں مجامد كا ذكر ليك بيائي ہے۔" از ميزان الاعتدال \_

افتول: مجابد امام المفسرين پرية آپ كى افترائ، مجابدك قابل جيت ہونے ميں محدثين كا اجماع ہے، افسوس كه آپ نے يہاں كھلا سرقد كيا ہے اور ميزان كى پورى عبارت بضم كر گئے ، ال جناب! علامہ زہبى نے تو اس قول كونقل كر ديا ، إلى قول كونقل كر ديا ، إلى قول كونقل كر ديا ، إلى الله المشنكى! بم ميزان كى بورى عبارت نقل كرتے ہيں ، جس سے آپ كے اعتراض كا جواب اور آپ كے سرقد كا حال ظاہر ہوگا ، علامہ ذہبى ميزان ميں يوں رقم طراز ہيں :

"قال النباتي: ذكر مجاهد في كتاب الضعفاء لابن حبان البستي، ولم يذكره أحد ممن الف في الضعفاء، ومجاهد ثقة بلا مدافعة، "انتهى.

"دیعنی نباتی نے بیکہا ہے کہ مجاہد کا ذکر جو ابن حبان کے کتاب الضعفاء میں ہے، (بد درست نہیں کیونکہ)

- حافظ وَبِي الله نقل كرتے مين: "قال معاوية: وأما القارئ الفقيه الشديد في حدود الله: مروان " ثير المام احمد بن طنبل والله في فرماتے مين: "كان مروان يتنبع قضاء عمر " (مبير أعلام النبلاء: ٥/ ٤٧٦)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٤٣)
  - ۵ ميزان الاعتدال (٣/ ٤٣٩)

www.muhammadilibrary.com

(ناع مح بزاری (620 ) (620 ) (نام السرم لإبطال الكلام المسكم (620 ) (620 )

جن لوگوں نے ضعفاء کے بیان میں کتابیں تالیف کی ہیں، ان میں کہیں مجام کا پیتر نہیں ( بلکہ ) مجامد بلا

اختلاف ثقه ہے۔''

اب كيمً!

خود غلط بود انچه ما پنداشتم

اب ان كى مزيد توثيق بهى كوش كرار فرمايية: تقريب التهذيب ميس ب:

" ثقة إمام في التفسير وفي العلم " لين مجابد ثقة بين علم اورتغير من امام بين.

علامه صفى الدين خلاصه مين لكصة بين:

"وثقه ابن معين وأبو زرعة، قال ابن حبان: مات وهو ساجد، " انتهي. 🏵

(ایعنی ان کو یکی بن معین اور اوزرعد نے تقد کہا ہے اور ابن حبان نے کہا (بدایے پر بیز گار تھ) كر مجدو

اور میزان الاعتدال میں ہے:

" وأجمعت الأمة على إمامة مجاهد والاحتماج به، " انتهي. •

"لعنى تمام امت نے مجاہد ك امام فن اور قابل احتجاج موت ير اجماع كيا ہے۔"

مافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد عاشر من لكص بي:

"قال ابن معين وأبوزرعة: ثقة، وقال ابن سعد: كان ثقة فقيها عالما كثير الحديث، وقال العجلي: مكي تابعي ثقة، وقال الذهبي في آخر ترجمته: أجمعت الأمة على إمامة مجاهد والاحتجاج به، "انتهى.

"دینی مجابد کوابن معین اور ابوزرعہ نے ثقتہ کہا ہے اور محمد بن سعد نے کہا کہا مجابد ثقد فظیمہ عالم بہت حدیث والے تھے اور عجل نے ان کو ثقتہ کہا ہے اور ذہبی نے کہا کہ مجابد کے امام و قابل حجت ہونے پر امت کا اجماع ہے۔" مافھم! آ محمے چلئے:

قوله: (۱۲٤) محارب بن دثار: قال ابن سعد: لا يحتجون به، كان ممن يرجى عليا وعثمان ولا يشهد عليها بإيمان ولا كفر.

۵ الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٦٩)

عيزان الاعتدال (٣/٠٤٤)

• تهذيب التهذيب (١٠/ ٣٩)

<sup>•</sup> تقریب التهذیب (ص: ۵۲۰)

''ابن سعد نے کہا کہ لوگ ان سے جمت نہیں پکڑتے ہیں اور یہ ان لوگوں میں سے کہ جوعلی بھا وار استا کا عثان ٹھا تھا کومرجیہ جانے سے اور نہ ان دونوں کے ایمان پر گواہی دیتے سے اور نہ ان کوکا فر کہتے ہے۔'' الیشا المحق فی در تھا، بلکہ ابن سعد کے اس قول کی اصل وجہ میں آپ کو بتا تا ہوں، (خفانہ ہوجائے گا!) محارب بن دار کوفہ کے قاضی مقرر ہوئے اور مدینہ والے عراق والوں کو (جن میں سے کوفہ بھی ہے) سخت و شمن اور ان کو بہت برا سجھتے سے اور چونکہ عراق والوں میں اکثر لوگوں کا بیعقیدہ تھا کہ حضرت علی ٹھا تھا کہ حضرت علی تھا تھا کہ حضرت علی میں نو کی گھا تھا تھا ہوں کو رہے لیا تھا کہ جو تھی عراق میں جائیتا، اس پر بھی بھی تھی بلکہ کی دوسرے ملک کا جو تھی عراق میں جائیتا، اس پر بھی بھی تھی بلکہ کی دوسرے ملک کا جو تھی عراق میں جائیتا، اس پر بھی بھی تھی، بلکہ کی دوسرے ملک کا جو تھی عراق میں جائیتا، اس پر بھی بھی تھی، بلکہ کی دوسرے ملک کا جو تھی عراق میں جائیتا، اس پر بھی بھی تھی، بلکہ کی دوسرے ملک کا جو تھی عراق میں جائیتا، اس پر بھی بھی تھی، بلکہ کی دوسرے ملک کا جو تھی عراق میں جائیتا، اس پر بھی بھی تھی، بلکہ کی دوسرے ملک کا جو تھی عراق میں جائیتا، اس پر بھی بھی تھی، بلکہ کی دوسرے ملک کا جو تھی عراق میں جائیتا، اس پر بھی بھی تھی بلکہ کی دوسرے ملک کا جو تھی عراق میں جائیتا، اس کو خوب یاد رکھیں، حافظ ابن جر ہدی السادی باتوں کا مختصر فو تو بھی دیا ہے تھی۔

" ولكن ابن سعد يقلد الواقدي، والواقدي على طريقة أهل المدينة في الانحراف على أهل العراق، فاعلم ذلك ترشد إن شاء الله تعالى، "انتهى. ◘

"لین محمد بن سعد نے (محارب کی طرف اس معیدہ کے انتساب میں) واقدی کی تقلید کی ہے اور واقدی مدیدہ والوں کے طریق پر ہیں، جوعراقیوں سے بہت میں رہتے ہیں، اس سے آگاہ رہناتم کو فائدہ ہوگا، ان شاءاللہ۔"

كَمَّ جناب! جرح كى مختفر وجه مجمد مكا؛ يول سنته: الكوفي لا يوفي!

آيئ اب ہم آپ كو كھلے لفظوں ميں ان كى ثقابت سادي، تقريب ميں كے: " ثقة إمام زاهد" اور خلاصه ميں ہے: " قال أبوزرعة: ثقة مأمون " يعنى محارب ثقد امام زاہد بين، ابوزرعه في ان كو ثقة مامون كها ہے-

اور ميزان الاعتدال مي ب:

<sup>●</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٣)

تقريب التهذيب (ص: ٥٢١) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٩٥)

ميزان الاعتدال (٣/ ٤٤١) ثير عافظ زجي الشي فرمات بين: " وهو حجة مطلقا "

اور بدی الساری میں ہے:

" أحد الأثمة الأثبات، تابعي جليل، وثقه أحمد وابن معين وأبوحاتم والنسائي والعجلي

وآخرون، قلت: احتج به الأثمة كلهم، وقال أبوزرعة: مأمون، "انتهي. 🍑

"يعنى بيائمه ثقات ب جليل القدر تابعي بين، ان كواحمد و يحيل وابوحاتم ونسائي وعجلي اور بهتول نے ثقد كہا

ہے، میں کہتا ہوں ان سے کل ائمہ نے جمت بکڑی ہے اور ابوز رعد نے مامون کہا ہے۔''

تهذيب التهذيب جلدويم مي ي:

" قال أحمد وابن معين وأبوزرعة وأبوحاتم و يعقوب بن سفيان والنسائي: ثقة، زاد أبوحاتم: صدوق، وزاد أبوزرعة: مأمون، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال العجلي:

بوكاتم. صناوي، ورايد بهوروك. كامون، ود فرن بن عبل عبل في الملك، وعلى الد كوفي تابعي ثقة، وقال يحقوب بن سفيان والدارقطني: ثقة، " انتهى ملخصاً. ◘

'' لینی تحارب بن دار کو احمد و میچل و اوزرعه و ابوحاتم و یعقوب ونسائی نے ثقه کہا ہے، بلکه ابوحاتم نے ثقه

کے ساتھ صدوق اور ابوزرعہ نے ثقہ کے اتھ مامون بھی کہا ہے اور ابن حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے اور عجلی اور یعقوب بن سفیان اور دار قطنی نے بھی ثقہ کہا ہے۔'' آ گے چلئے:

**فتو له**: ( ١٢٥) محبوب الحسن القرشي: قال أبرحاتم: ليس بالقوي، وقال النسائي: ضعيف.

"ابوحاتم نے کہا کہ توی نہیں ہے اور نسائی نے کہا کہ ضعیف ہیں، الیفا

أهول: "محبوب الحن" كلهنا صريح غلط ب، محموب بن الحن" هاورآب كويه بهي بتادول كمعبوب ان

کا نام نہیں ہے، بلکہ ان کا نام محمد بن حسن ہے اور محبوب ان کا لقب ہے اور امام بخاری نے ان سے صرف ایک روایت اپنی صحیح میں ملقتر ن ذکر کی ہے اور وہ روایت جو مقرون بالغیر ہو، اس پر کوئی اعتراض نہیں، جس کی تحقیق بار ہا گزری۔ ہاں امام بخاری اگر ان کے ساتھ تفرد کرتے، تو اعتراض قابل جواب ہوتا ، یہی وجہ ہے کہ تمام ناقدین نے منفق الرائے ہو کر کھھا ہے کہ بخاری میں ان سے روایت مقتر ن ہے۔

علامه صفی الدین نے خلاصہ میں *لکھا ہے:*"وروی له خ فروی حدیثاً مقرونا "<sup>®</sup> اور ذہبی نے خودمیزان میں لکھ دیا: " خرج له البخاری مقرونا بآخر "<sup>©</sup>

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٣)

<sup>🛭</sup> تهذيب التهذيب (۱۰/ ۵۵)

الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٣٣)

<sup>◘</sup> ميزان الاعتدال (٣/٤٤٢)

www.muhammadilibrary.com

(المراكبين بخارى (المراكبيرم لإبطال الكلام المعكم (المراكبيرم لإبطال الكلام المعكم (المراكبير مراكبير)

اورحافظ نے ہری الساری میں فرمایا: "له فی البخاری حدیث واحد مقرونا بغیرہ" ●
اور تھذیب التھذیب جلد تم میں فرمایا: "روی له البخاری مقرونا بغیرہ، "انتھی ●
اصل سب کا بیہ ہے کہ امام بخاری نے ان سے تفرونہیں کیا ہے، جس پر اعتراض وارد ہو بلکہ ان سے مقتر ن
روایت کیا ہے۔

اور مقتر ن بھی ان سے اس وجہ سے روایت لیا کہ ایک جم غفیر نے ان کی توثیق کی ہے۔ تقریب میں ہے: "صدوق " اور خلاصہ میں ہے: " وثقہ ابن معین وابن حبان" اور میزان میں ہے: "وثق، وقواہ ابن معین " اور ہدی الساري میں ہے: "قال ابن معین: لیس به بأس " فلاصہ یہ کہ محبوب صدوق ہیں، ان کو یکی بن معین نے تقہ اور لا بأس به اور ابن حبان نے تقہ کہا ہے۔ اور تھذیب التھذیب جلد تاسع میں ہے:

"قال عبد الله بن أحمد عن يحقي بن معين: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهى. في "قال عبد الله بن أحمد عن يحي بن معين في التهاد، " التهاد، التها

قوله: (١٢٦) محمد بن حمير سيلجي الجمهي: قال أبوحاتم: لا يحتج به، وقال الفسوي: ليس بالقوي.

''ابوحاتم نے کہا کہ ان سے دلیل نہیں پکڑی جاتی ہے، اور فسوی نے کہا کہ قوی نہیں ہیں۔''ایغنا فعول: 'سیلجی'' بالجیم غلط ہے، اصل میں 'سلیحی'' بالحداد ہے۔ نے ان کے متعلق جو جرح نقل کی ہے، وہ غیر متبول ہے، اس لیے کہ جرح کے کوئی اسباب مبین اور مفسر نہیں ہیں، بلکہ اس میں بالکل ابہام ہے اور ایسی جرح مقبول نہیں، جس کی تفصیل تمہید میں گزر چکی ہے۔ علاوہ بریں امام بخاری نے ان کی متابعت بھی ذکر کی ہے، جیسا کہ حافظ کے قول '' وذکر که منابعا'' (هدی الساری) کے سے مفہوم ہوتا ہے، جس سے نمکورہ احتراض ختم ہوجاتا ہے، لہذا اب کوئی اعتراض نہیں رہا، بلکہ واقع میں محد بن حمیر بڑے ثقہ مختص ہیں۔ تقریب میں ہے: 'صدوق من الناسعة ''اور خلاصہ میں ہے: '' قال دحیم: ثقة ''

🗗 هدي الساري (ص: ٤٤٣)

- 🕶 تهذیب التهذیب (۱۰٤/۹)
- ان تمام مصادر کی ترقیم گزر چکی ہے۔
  - 🛭 تهذیب التهذیب (۹/ ۱۰۶)
  - 🗣 هدي الساري (ص: ٤٣٨)
- تقريب التهذيب (ص: ٤٧٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٣٤)

(ذاع م كالم بنارى (624 كالم المسكد) (624 كالأمر البسرم لإبطال الكلامر المسكد)

لعنی بیصدوق بین، وحیم نے ان کو تقد کہا ہے۔

میزان میں ہے:

" وثقه ابن معين ودحيم، وقال النسائي: ليس به بأس ". •

"ليعنى ان كويكيل اوروجيم في تقداورنسائي في لا باس بدكها ب-"

ہری الساري میں ہے:

" وثقه ابن معین و دحیم، وقال النسائي: لیس به بأس، وقال أبوحاتم: یکتب حدیثه،" انتهى. فه در العنی این که این که مدیث در این که مدیث تابل کا اور ابوحاتم نے کہا که ان کی مدیث قابل کتابت ہے۔ "

تهذيب التهذيب جلدتم ين ي:

"قال عبد الله بن أحمد عن أب: ما علمت إلا خيراً، وقال ابن معين ودحيم: ثقة، وقال أبوحاتم: يكتب حديثه، وقال النسائي ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الدارقطني: لا بأس به، وقال ابن قانع: صافح، "انتهى ملخصاً.

'دیعی عبداللد نے اپنے باپ احمد سے روایت کیا کہ میں نے محمد بن حمیر کی بابت سوا بھلائی کے اور کچھ نہیں جانا اور کیکی اور وجیم نے ان کو ثقد کہا ہے اور ابوحاتم نے کہا ہے کہ ان کی حدیث لائق کتابت ہے اور ان کونسائی نے لا باس به کہا ہے اور ابن حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے اور واقطنی نے ان کو لا باس به اور ابن قانع نے صالح الحدیث کہا ہے، فقط آ کے چلے:

قوله: (١٢٧) محمد بن زياد بن عبد الله الزيادي: ضعفه ابن منده.

''ان کوابن مندہ نے ضعیف تھہرایا۔'' ایضاً

أفتول: "عبدالله الزيادي" غلط بي مجيح "عبيدالله الزيادي" ب، بيرتو آپ كي نقل مين غلطيول كا حال به اور جرح بهي ماشاء الله الي ب كه نخبه پر صنے والے لاكے منه پر رومال وال كر بنتے بين، ايك ابن منده كى جرح نقل كرتے وقت آپ نے بينبيں سوچا كه ديك والے شاذ كهه دين كے تو پھر باقى بى كيا رہ كا؟ اچھا ليجة! مين بيه مان كر جواب ديتا ہوں كه بي جرح بھى بوجه بهم غير مبين ہونے كے نامقبول ب، چلئے

<sup>●</sup> ميزان الاعتدال (٣/ ٥٣٢)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٨)

<sup>🗗</sup> تهذیب التهذیب (۹/۱۱۷)

وفاع مح بخارى (باطال الكلام المعكم المحكم المعكم ال

بات طے ہوگئ اور ان کا ضعف تشلیم کرنے کے باوجود بھی چندال حرج نہیں ہے ، کیونکد امام بخاری نے ان 157

ے مقتر ن روایت کیا ہے:

ظاصہ میں ہے!" وعنه خ فروی حدیثاً مقرونا "<sup>0</sup>

اورميزان مل ہے: " وعنه البخاري حديثاً واحدا كالمقرون بغيره "

اورتهذیب جلدتم ممل ہے: " روی عِنه البخاري کالمقرون،" انتهی 🖲

خلاصہ سب کا بیر کدامام بخاری نے ابن زیاد سے مقتر ن روایت کیا ہے، یعنی بمتابعت کمی بن ابراہیم ۔ 🍑

لبذا آپ كا اعتراض باطل موكيا اور وجه روايت يه ب كداكثر كا خدمب ان ك ثقه مون كالجمي ب، تقريب

م ب: "صدوق "اور ظاصر مل ب: "وثقه ابن حبان "اور ميزان م ب ع: "قال ابن حبان في الثقات" اور

مِن الراري مِن ہے: " روی عند ابن خزیمة في الصحیح، وذكرہ ابن حبان في ثقاته" اور تهذیب

التهذيب طدمالع من ع: " ذكره ابن به في الثقات، " انتهى

ماحصل وطخص مید کداین زیاد صدوق میں ، ان کو این حبان نے ثقات میں ثقد کہا ہے اور ابن خزیمہ نے اپلی سیح میں ان سے روایت کی ہے، کہ امام بخاری کی بھی ان سے روایت لینے کی یہی دلیل ہے۔

زياده كيا جائيان ع؟! آم علي:

قوله: (١٢٨) محمد بن سابق: قال أبوحاتم: لا يحتج به ، روي عن ابن معين أنه ضعفه.

"ابوحاتم نے کہا کدان سے دلیل نہیں پکڑی جاتی ہے اور اہن معین سے دوایت کی گئی کدان کو ابن معین نے میں ایت کی گئی کدان کو ابن معین نے ضعیف میرایا۔" ایفنا

التولى: آپ نے میزان سے بیر عبارت نقل کر دی، لیکن خود علامہ ذہبی کا جو فیملہ آگے مرقوم ہے، اس کو چھپا محے، امام ذہبی آگے ان دونوں اقوال کا رد کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"وهو ثقة عندي" • جس كا مطلب بيهوا كدمير \_ نزديك وه قابل جرح نهيس بلكه وه ثقة بين \_

جس سے آپ کی ہر دو جرح کا جواب ہوگیا، علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے بھابعت عبیداللدروایت کیا ہے 🍑

- الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٣٦)
  - ميزان الاعتدال (٣/ ٥٥٨)
  - تهذیب التهذیب (۱٤٨/٩)
- € ويكين: هدي الساري (ص: ٤٣٩)
  - ميزان الاعتدال (٢/٥٥٥)
  - ا هدي الساري (ص: ٤٣٩)

وَ الْأَمْوِ الْمِيْرِ وَ لِيْهِا لَ الْكَلَامِ الْمِيْمَدِ وَ الْمُو الْمِيْرِ وَ لِيْهَا لَ الْكَلَامِ الْمِيْمَدِ وَ الْمُوالْمِيْرِ وَ لِيْهَا لَ الْكَلَامِ الْمِيْمَدِ وَ الْمُعْرِي وَلَيْمِ الْمِيْمَدِ وَلِيْهَا لَ الْكَلَامِ الْمِيْمَدِ وَلِيْهَا لَ الْمُلْكِلُومِ الْمِيْمَدِ وَلِيْهَا لَ الْمُلْكِلِي الْمِيْمِ وَلِيْهِا لَ الْمُلْكِلُومِ الْمِيْمِ وَلِيْهِا لَ الْمُلْكِلُومِ الْمِيْمِ وَلِيْهِا لَالْمُلْكِلِي وَلِيْمِالْمِيْرِ وَلِيْمِالِي الْمُلْكِلُومِ الْمِيْمِ وَلِيْمِالِي الْمُلْكِلُومِ الْمِيْمِ وَلِيْمِالِي الْمُلْكِلُومِ الْمِيْمِيْلُولِي الْمِيْلِي وَلِيْمِ الْمُلْكِلُومِ الْمِيْمِيْلِي وَلِيْمِالِي الْمُلْكِلُومِ الْمِيْكِمِيْلِي وَلِيْمِالِي الْمُلْكِلُومِ الْمِيْكِمِيْلِي وَلِيْلِيْلِي الْمُلْكِلُومِ الْمِيْكِمِي وَلِيْمِيْلِي الْمِيْلِي الْمُلْكِلُومِ الْمِيْكِمِي وَلِيْلِي الْمُلْكِلِي الْمِيْلِي وَلِيْلِيْلِي الْمِيْلِي الْمِيْلِي الْمِيْلِي الْمِيْلِي الْمِيْلِي الْمِيْلِي الْمِيْلِي الْمِيْلِي الْمِيْلِي وَلِيْلِي الْمِيْلِي وَلِيْلِي الْمِيْلِي الْمِيْلِيِيْلِي الْمِيْلِيِيِيْلِي الْمِيْلِيِيْلِيْلِي الْمِيْلِيِيِيْلِي الْمِيْلِي الْمِيْلِيِيِيْلِي الْمِيْلِي الْمِيْلِيِيْلِي الْمِيْلِي الْمِيْلِي الْمِيْلِيِيِيْلِي الْمِيْلِيِيِيْلِي الْمِيْلِيلِيِيْلِي الْمِيْلِيِيِيِيْلِي الْمِ

اور متابعت کے متعلق تحقیق بارہا گزر چکی، لہٰذا ان سے روایت کرنے میں کوئی حرج نہیں،علاوہ بریں ان کو دیگر بھی بہت سے لوگوں نے ثقہ کہا ہے۔

تقريب ميں ہے: "صدوق من كبار العاشرة "اور خلاصه ميں ہے: " وثقه العجلي ويعقوب بن شيبة " • التحريب ميں شيبة " • التحق بين مان كو عجلي اور ابن شيبه نے ثقه كها ہے۔

اور میزان میں ہے:

" قال يعقوب السدوسي: صدوق، وقال النسائي: ليس به بأس، وقال يعقوب بن شيبة: هو ثقة، " انتهى.. €

"دیعنی یعقوب نے ان کوصدوق اور نسائی نے لا باس به اور ابن شیبہ نے لقد کہا ہے۔"

ہدی الساري میں ہے:

" وثقه العجلي، وقواه أحمد إن حنبل، وقال يعقوب بن شيبة: كان ثقة، وقال النسائي: لا

باس به، "انتهى. 🚭

"دبینی ان کو عجلی نے ثقة اور احمد بن طنبل نے توی اور بعقوب بن شیبہ نے ثقة اور نسائی نے لا باس به کہا ہے۔"

تهذيب التهذيب جلدتم مي ي:

"قال العجلي: كوفي ثقة، وقال يعقوب بن شيبة: المناسخة صدوقا، وقال ابن عقدة: سمعت محمد بن صالح قال: كان خيارا لا بأس به، وقال النسائي: ليس به بأس، وقال أبو حاتم: يكتب حديثه، "انتهى ملتقطا.

" یعنی محمد بن سابق کو عجلی نے ثقہ اور یعقوب بن شیبہ نے شخ صدوق اور ابن عقدہ نے بروایت محمد بن سالح برگزیدہ لا باس به اور نسائی نے لا باس به کہا ہے اور ابوحاتم نے کہا ہے کہ ان کی حدیث قابل کتابت ہے۔" آ گے جائے:

**فتوله**: (١٢٩) محمد بن سواء السدوسي: قال الأزدي: غال في القدر .

"ازوی نے کہا کہ پیخت قدریہ تھے۔"ایضا

أفول: يبال آب نے انھيں ازدي ميال كى جرح پيش كى ہے، جو خيريت سے خودضعيف ہيں، چنانچدان ك

- ◘ تقريب التهذيب (ص: ٤٧٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٣٧)
  - 🛭 ميزان الاعتدال (٣/ ٥٥٥)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٣٩)
  - ◊ تهذيب التهذيب (١٥٤/٩)

www.muhammadilibrary.com
وفاع محج بخارى 627 \$ 627 كالفرالعبوم لإمطال الكلام المعكم

متعلق بالنفصیل نمبر (۲۲) میں بیان ہوا، جو چاہے وہاں دیکھ سکتا ہے، بالفعل میں آپ کی توجہ ای نمبر (۲۲) کی طرف مبذول کرانا چاہتا ہوں کہ ملاحظہ فرمائیں کہ جب از دی خودضعیف ہے، تو کسی کے حق میں اس کی جرح کب جیز قبول میں آسکتی ہے؟ لہٰذا میں آپ کی اس جرح کو آپ کو واپس دیتا ہوں۔علاوہ ہریں امام بخاری نے جوروایت محمد بن سواء سے کی ہے، وہ مقرون بیزید بن زریع ہے ● اور مقتر ن روایت کا تھم بار ہا اوپر گزرا، علاوہ بریں امام بخاری کے ان سے روایت لینے کی وجہ بیرے کہ بعض کے نزد یک مرقحہ بیں، ملاحظہ ہو:

تقريب من ب: "صدوق من الناسعة "اور خلاصه من بي: "وثقه ابن حبان "اور ميزان من ب: " "أحد الثقات المعروفين " اور مرى السارى من ب: "قواه يزيد بن زريع وغيره"

خلاصہ سب کا یہ کہ محمد بن سواء صدوق ہیں، ابن حبان نے ان کو ثقد کہا ہے اور ذہبی نے مشہور ثقات سے کہا ہے۔ اور یزید بن زرایع وغیرہ نے ان کو قوی کہا ہے۔

حافظ تهذيب التهذيب جلدتا مع من لكت بي:

" ذكره ابن حبان في الثقات، وكمال ابن شاهين في الثقات، وكان يزيد بن زريع يقول:

عليكم به وهو صدوقي، "انتهي. 🖲

' ولعنی این سواء کو این حبان نے نقات میں اور این شاہن نے نقات میں ذکر کیا ہے اور یزید بن زریع کہتے ہیں کہ محمد بن سواء کو لازم پکڑو، وہ بہت سے ہیں۔'' آگے طئے:

قوله: (١٣٠) محمد بن الصلت (أسدي): قال بعضهم فيه لين.

"بعضول نے کہا ہے کدان میں ضعف ہے۔"الضا

أفتول: يهجرح بچند وجوه مقبول نهين:

اول: بیر کہ بیر جرح مجبول مطلق ہے، کچھ پہتنہیں کہ وہ بعض جارحین کون لوگ ہیں؟ جن پرعقل صحیح فیصلہ کر سکے اور ایسی جرح مقبول نہیں، ملاحظہ ہو: تمہید (کتاب کے آغاز میں)

ووم: محمد بن صلت میں جو جرح " فیه لین" کی گئی ہے، وہ الی جرح ہے جس کو محدثین ہی جانتے ہیں، کیونکہ یہ جرح غیر مفسر ہے، جوغیر مقبول ہے، جس کی تفصیل تمہید کتاب میں گزر چکی ہے۔

<sup>•</sup> هدي الساري (ص: ٤٣٩) اس كي روايات اورمتابعات كي بارك من مي تفصيل ب، جي محول صفحه يرديكها جاسكا ب

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (٥٧٦/٣) هدي الساري (ص:٤٣٩) تقريب التهذيب (ص: ٤٨٢) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٤٠)

تهذیب التهذیب (۹/۹/۸) مزید برآل اُزوی نے بذات خود بھی ان کوصدوق بی کہا ہے: "قال الازدی فی الضعفاء: کان
یغلو فی القدر وهو صدوق "

وَ الْأَمْرِ الْمِدِرُ مِ الْإِبْطَالِ الْكَلَامُ الْمِدِرُمُ لِإِبْطَالِ الْكَلَامُ الْمِدِكُمُ وَ الْمُولِمُ

سوم: اس کوسرے سے جرح ہی نہیں کہہ سکتے۔ کما لا یخفی علی ماهر الأصول 🍳

پس آپ ڳوڻ ہوڻ متوجہ ہو کران کی توثیق سنیں: -:

تقريب ميس ہے: " نقة من كبار العاشرة "اور خلاصه ميس ہے: "أبوزرعة وأبوحاتم وثقاه " 
يعنى محمد بن صلت ثقة بيس، ابوزرعه اور ابوحاتم نے ان كو ثقة كہا ہے۔

اورميزان الاعتدال ميں ہے:

"وثقه أبوحاتم، وقال محمد بن عبد الله بن نمير: هو ثقة". 🖲

''لینی ان کو ابوحاتم وابن نمیر نے ثقہ کہا ہے۔''

بدی الساري میں ہے:

"وثقه أبوزرعة وأبوحاتم لهي نمير." "وليعني الوزرعداور الوحاتم اور ابن نمير في ان كوثقة كهامي،"

اور تهذيب التهذيب جلدتنم مين سيهني

"قال محمد بن عبد الله بن نمير: هذه وقال أبو زرعة وأبوحاتم: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهى.

'دنیعنی محمد بن صلت کو ابن نمیر و ابوزرعه و ابوحاتم نے تقدیم ہے اور ابن حبان نے ثقات میں وکر کیا ہے۔'' آ سے صلئے:

فتوله: (١٣١) محمد بن طلحة بن مصرف: قال النسائي ليس بالقوي، وقال عبد الله بن أحمد: سمعت يحيى بن معين يقول: ثلاثة يتقى حديثهم. محمد بن طلحة بن مصرف وأيوب بن عتبة وفليح بن سليمان، فقلت ليحيى: ممن سمعت هذا؟ قال: من أبي كامل مظفر بن مدرك.

"نائى نے كہا كو ى نہيں ہيں،عبداللد بن احد نے كہا كدسنا ميں نے كي بن معين كوكد كہتے ہيں كدتين

- کیونکہ "لین الحدیث" یا "نیه لین" جرح کا سب سے بلکا اور اولین ورجہ ہے، مراحب جرح کی تفعیل بیان کرتے ہوئے ان الفاظ کی بابت امام این آئی عاتم واشف فراتے ہیں: "وإذا آجاہوا في الرجل بلین الحدیث، فهو ممن یکتب حدیثه وینظر فیه اعتبارا "ای طرح امام ذہبی، حافظ عراقی، حافظ این حجر اور حافظ عاوی قطش نے اسے جرح کا بلکا اور اولین ورجہ قرار ویا ہے۔ ویکھیں: الحرح والتعدیل (۲۷/۲) میزان الاعتدال (۱/ ٤) شرح التبصرة والتذکرة (۲/ ۱۱) تقریب التهذیب (ص: ۷۶) ضوابط الحرح والتعدیل (۱۲)
  - تقريب التهذيب (ص: ٤٨٤) المخلاصة للخزرجي (ص: ٣٤٢)
    - € ميزأن الاعتدال (٣/ ٥٨٥)
    - نهذيب التهذيب (٢٠٦/٩)

www.muhammadilibrary.com و 629 الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم

افقول: میں نے آپ کی اس ساری جرح کا جواب نمبر (۱۱۵) میں بذیل ترجمہ فلیح بن سلیمان ویا ہے، مختفریہ کہ آپ اس بات کو اچھی طرح یا درکھیں کہ جس راوی سے امام بخاری نے اپنی سیح میں یا امام سلم نے اپنی سیح میں روایت کی ہو، بس یہی اس کے امر کومقوی کر دیتا ہے اور اس کی تو یُش کے لیے اس قدر کافی ہے، چنانچہ اس اصول پر آپ کی ساری (۱۷۵) جرحوں کا جواب ایک جرف میں ہوجاتا ہے، اگر چہ میں نے تمہید مرقومہ سابقہ میں بالنفصیل یہ کساری (۱۷۵) جرحوں کا جواب ایک جرف میں ہوجاتا ہے، اگر چہ میں روایت کی گئی ہے، وہ بل کے پار کسا ہے کہ محدثین کا اس امر پر اتفاق ہے کہ جس مخص سے جامع سیح بخاری میں روایت کی گئی ہے، وہ بل کے پار موگیا، لیکن یہاں آپ کی جرح کے جواب میں بھی ہم ابوعبداللہ عالم کا ایک قول پیش کرتے ہیں، عافظ ابن حجر تھذیب التہذیب جلدہ شم میں ارقام فرماتے ہیں:

" قال الحاكم أبوعبد الله: الفاتي الشيخين عليه يقوي أمره ، " انتهى. •

''دیعن سیخین کا اس ندکورہ بالا راوی پر (اُگ ہے تخ تابع پر) انفاق کر لینا، اس کے امر کوقوی کر دیتا ہے۔''

لیجے! ای سے آپ کی جرح (جو آپ نے محد مطلحہ پر کی ہے) کا جواب ہوگیا، علاوہ بریں امام بخاری براللہ

نے محد بن طلحہ سے بمتا بعت عبدالاعلی وشعبہ روایت کیا ہے، ابنا کوئی حرج نہیں، اب آ سے آپ کوصر کے لفظوں میں محمد

بن طلحه كا ثقة مونا سناؤن:

تقريب مين ہے:" كوفى صدوق" فينى بدصدوق بين-

ظاصه يمل ہے: قال أحمد: لا بأس به، وقال ابن حبان: ثقة ". 🍮

'' یعنی امام احمد نے ان کو لا بائس به ( ثقه ) اور ابن حبان نے ثقه کہا ہے۔''

میزان الاعتدال میں ہے:

" صدوق مشهور، محتج به في الصحيحين، قال أبوزرعة: صدوق، وقال أحمد: لا 160 بأس به" انتهى.

"لینی محد بن طلحه صدوق مشہور ہیں، بخاری ومسلم میں ان سے جبت کرئی گئ ہے، ابوزرعہ نے ان کو

- ◄ تهذیب التهذیب (۲۷۳/۸) ثیر امام حاکم نظش آیک مقام پر فرماتے ہیں: "هذا حدیث صحیح ثابت لاتفاق الشیخین علی
   الاحتجاج بسعید بن سلیمان و عباد بن العوام والجریری " (المستدرك: ١/ ١٦٤)
  - و تقریب التهذیب (ص: ٤٨٥)
  - む الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٤٣)
    - ميزان الاعتدال (٣/٨٥)

وَ الْأَمْرِ الْمِبْرِمُ لِإِبْطَالِ الْكِلَامِ الْمِبْحُدُمُ ﴾ ﴿ 630 ﴾ ﴿ الْأَمْرِ الْمِبْرِمُ لِإِبْطَالِ الْكِلَامِ الْمِبْحُدُمُ ﴾

صدوق اوراحمہ نے لا بأس به کہاہے۔''

اور مدی الساری میں ہے:

"قال العجلي: ثقة، وثقه أحمد بن حنبل. " • " ويعنى الم احمد اورجل في ان كوثقد كها ب-"

اور حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد تاسع مين فرمات بين:

"قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: لا بأس به، وقال أبوزرعة: صالح، وذكره ابن حبان في

الثقات، وقال العقيلي: قال أحمد: ثقة، وقال العجلي: ثقة،" انتهى . 🍳

"لعنى الم احمد نے بروایت عبدالله محمد بن طلحه كو لا باس به اور ابوزرعد نے صالح الحديث اور ابن حبان

نے ثقات میں اور احمد نے بروایت عقیلی تفد اور عجل نے ثقد کہا ہے۔"آ گے چلئے:

**فتوله**: (۱۳۲) محمله بن عبد الله بن مسلم الزهري: قال ابن معين وأبوحاتم: ليس بالقوي، وفي رواية الدارمي عن إبن معين: ضعيف.

''ابن معین اور ابوحاتم نے کہا کہ توی مہیں ہیں اور داری نے ابن معین سے روایت کی کہ ضعیف ہیں۔''ایسا

أفتول: اصل میں آپ تفعیف كسب ے نان شا بين، حقيقت ميں محد بن عبدالله ضعيف نہيں بين، وجد يہ ب

كدانعول نے تين حديثيں اليى بيان كى بين، جن كاكوكى پية ندفون إلى الي الي وظم تفعيف أفيس مرسداحاديث كى جهت

ے خاص اٹھی تین حدیثوں میں لگا ہے، نہ یہ کہ خود محد بن عبداللہ ز ہری شخیف ہیں، حافظ ہدی الساري میں لکھتے ہیں:

"قال الذهلي: إنه وجد له ثلاثة أحاديث لا أصل لها، قلت: الذهلي قد بين ما أنكر عليه،

فالظاهر أن تضعيف من ضعفه بسبب تلك الأحديث التي أخطأ فيها، "انتهى. •

''لیعن ذبل نے کہا کہ ان کی تین حدیثیں بے اصل پائی گئی تھیں، جس کو ذبلی نے بیان کر دیا ہے، تو ظاہر

میں ان کی تضعیف انھی حدیثوں کی وجہ سے ( خاص آتھی احادیث پر ) ہے۔

ورنہ بی تقہ ہیں، اس لیے حافظ تھذیب التھذیب جلد نم میں لکھتے ہیں کہ ابوداود سے کس نے ان کی بابت سوال

كيا، تو فرمايا:

"لم أسمع أحدا يقول فيه بشيء " في لين مين في كان يركلام نبين سنا-

بلکهان کی حدیثوں کی بابت ابن عدی کہتے ہیں:

🛈 هدي الساري (ص: ٤٣٩)

🛭 تهذیب التهذیب (۲۱۱/۹)

B هدي الساري (ص: ٤٤٠)

۲۸٤/٩) تهذیب التهذیب (۹/ ۲۸٤)

www.muhammadilibrary.com دنا کی بخاری فران کی داری فرانده المعکم کاری فرانده المعکم

" لم أر بحدیثه بأسا، ولا رأیت له حدیثا منکرا". (تهذیب، ج: ۹) 
"دیعنی مجھان کی حدیثوں میں کی قتم کا مضا نقه معلوم نہیں ہوتا اور ندمیں نے ان کی کوئی حدیث منکر پائی۔"
چلئے ان کی روایت کا معبول ہونا ثابت ہوگیا، اس کے باوجود امام بخاری نے ان سے اپنی صحیح میں جو تین جگہ
روایت کیا ہے، وہ بالمتابعت ہے، ایک جگہ بمتابعت معمر، دوسری جگہ بمتابعت شعیب، تیسری جگہ بمتابعت سفیان بن
عیند وغیرہ، 
پس آ کے کوئی اعتراض نہیں رہا، لیجئے آپ کی ضاطر میں ان کی توثیق سنا دوں۔

تقريب التهذيب مين ب: "صدوق من السادسة "اورخلاصه مين ب: "وثقه أبوداود" 
ين بيصدوق مين، ابوداود في ان كوثقة كهاب-

اور بدی الساري میں ہے:

"هو صدوق صالح الحديث، وثقه أبوداود، وقال ابن عدي: لم أر به بأساً، وقال أبوداود:
ثقة، سمعت أحمد يثني عليه، وأخبرني عباس عن يحيى بالثناء عليه، وقال أبوحاتم:
يكتب حديثه، "انتهى. •

دولین محمد بن عبدالله بن مسلم زبری سپے صافح الحدیث بیں، ابوداود نے ان کو تقد کہا اور ابن عدی نے کہا کہ ان کی صدیث میں کچھ مضا لقد نہیں ہے، ان کو ابدداود نے تقد کہا ہے، امام احمد ان کی تحریف کرتے تھے، عباس نے بروایت کچی ان پر ثنا نقل کی ہے، ابوساتم (وہی ابوساتم!) نے کہا کہ ان کی حدیث قابل کتابت ہے۔''

اب اس سے زیادہ تفصیل سے سنیے، حافظ تھذیب التھذیب جلدتم میں لکھتے ہیں:

"قال أبوطالب عن أحمد: لا بأس به، وقال مرة: صالح الحديث، وقال ابن أبي خيثمة عن ابن معين مرة: صالح، وقال أبوحاتم: يكتب حديثه، وقال الآجري سئل أبوداود عن ابن أخي الزهري، فقال: لم أسمع أحدا يقول فيه بشيء، وقال مرة أخرى: سألت أبا داود عنه، فقال: ثقة، سمعت أحمد يثني عليه، وأخبرني عباس عن يحيى بالثناء عليه، وقال ابن عدى: لم أر بحديثه بأسا فأذكره، إذا روى عنه ثقة، وكان كثير الحديث صالحاً،

۵ تهذیب التهذیب (۹/ ۲۸۶)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص:٤٤٠)

<sup>€</sup> تقريب التهذيب (ص: ٩٠٠) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٤٦)

<sup>4</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٠)



وقال الساجي: صدوق، "انتهى ملخصاً. •

'دلینی احمد نے بروایت ابوطالب لا باس به ( تقد ) اور صالح الحدیث کہا ہے اور ابن معین نے بروایت ابن اکبی ضیعہ (یہ وہی ابن معین بیں جن سے آپ نے جرح نقل کی ہے) صالح الحدیث کہا ہے اور ابن ابوداود ابوصاحم (یہ بھی وہی جارح بیں) نے کہا کہ ان کی صدیث قابل کتابت ہے اور آجری نے کہا کہ ابوداود ہے کی نے ان کی بابت بوچھا، تو کہا کہ تقد ہے اور بیس نے احمد سے ان پر تحریف کے کلمات سے اور بیس نے احمد سے ان پر تحریف کے کلمات سے اور عباس نے کی (بن معین) سے روایت کیا کہ وہ ان کی تحریف کرتے، ابن عدی نے کہا کہ بیس ان کی صدیثوں میں پچھے مضا نقہ نہیں و بھتا، جے میں ذکر کروں، جب ان سے کوئی تقد روایت کرتا ہے اور یہ بہت حدیث والے تھے اور نیک تھے، ذکریا ساجی نے ان کوسے کہا ہے۔' آگے جائے:

قوله: (١٣٣) محمد بن عبد الرحمن الطفاوي: قال أبوحاتم: منكر الحديث، وكذا جاء عن أبي زرعة .

"ابوحاتم نے کہا کہ ان کی حدیث ہے لوگوں نے انکار کیا ہے اور ابوزرعہ ہے بھی ایسے ہی روایت ہے۔" ایساً

افتو ل: آپ نے "دوگوں کا انکار" کس کا ترجمہ ہا ہے؟ اے جناب! ابوحاتم نے ان کی بعض حدیث کا انکار
کیا ہے،جیسا کہ" الحدیث" پر الف لام اس کا مصرح ہے، ورندا برحاتم نے تو خود طفاوی کو صدوق کہا ہے، چنانچہ حافظ
ہری الساری میں لکھتے ہیں:" وقال أبوحاتم: صدوق" اور تھذیب التھذیب جلدتم میں لکھتے ہیں: " قال أبوحاتم: لیس به باس، و زاد: صدوق صالح" یکی ابوحاتم نے محمد طفاح کی کو لا باس به اور صدوق اور صالح الحدیث کہا ہے۔

معلوم ہوا کہ ابوحاتم نے ان کی کسی خاص حدیث کو منکر کہا ہے، ورنہ دراصل میر معتبر مخص ہیں، اس لیے ابن عدی کہا کرتے:

" لم أر للمتقدمين فيه كلا ما" . (تهذيب، ج: ٩) الله وريعني ميس في متقدمين كي ان يركوكي جرح منهم ويكسى \_'

علاوہ بریں امام بخاری نے ان ہے بھتا بعت ابوخالد الاحمر واسامہ بن حفص وغیرہ روایت کیا ہے، لہذا نہ کورہ اعتراض ختم ہوگیا، اب ذرا ان کی صداقت اور توثیق بھی من لیں۔

- ◘ تهذيب التهذيب (٩/ ٢٤٨)
- 🗗 هدي الساري (ص: ٤٤٠)
- € تهذیب التهذیب (۹/۲۷٤)
- الكامل لابن عدي (١٩٥/٦) تهذيب التهذيب (٢٧٤/٩)

www.muhammadilibrary.com دفاع من بخارى (المعمد المعال الكلام المعكم )

تقریب میں ہے: "صدوق" اور خلاصہ میں ہے: "وثقه ابن المدیني " • این طفاوی صدوق ہے، علی بن مدینی نے ان کو ثقه کہا ہے۔

میزان میں ہے:

" شيخ مشهور ثقة، روى عنه أحمد بن حنبل والناس، قال ابن معين: ما به بأس، وقد وثقه ابن المديني، "انتهى. €

'دلیعنی طفاوی مشہور تقدیشنے ہیں، امام احمد اور کی لوگوں نے ان سے روایت لی ہے اور ابن معین نے ان کو لا بأس به ( ثقته ) اور ابن مدین نے ثقه کہا ہے۔''

بدی الساري میں ہے:

"وثقه ابن المديني، وقال ابن معين: لا بأس به، وقال ابن عدي: لا بأس به، "انتهى. 
"ديعي على بن مديني في طفاري كوثقه اور يحلي بن معين وابن عدى في لا بأس به (ثقه) كها ب-"
طفظ تهذيب التهذيب جلدتاسع شر كيست بين:

"قال الدوري عن ابن معين: ليس به بأنس، وقال إسحاق بن منصور عن ابن معين: صالح، وقال ابن حبان عن ابن معين: لم يكن به بأس، وقال علي بن المديني: كان ثقة، وقال أبو داود: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثنائية، وفي العلل لابن أبي حاتم: قال أبو زرعة: الطفاوي صدوق، وقال ابن عدي: يكتب حديثه ولا بأس به، "انتهى ملخصاً. 
"العين ابن معين نے بروايت وورى لا بأس به (ثقه) اور يكي (بن عين) نے بروايت اسحال صالح الحديث اور ابن معين نے بروايت ابن حبان لا بأس به كہا ہے اور على بن مدين ثقه اور ابوداود نے لا بأس به كہا ہے اور ابن عبان نے ان كا ذكر ثقات ميں كيا ہے اور ابن ابي عاتم كى كتاب العلل ميں ہے كہا ہے اور ابن عرى نے كہا كہ اس كى حديث كھى جائے گى، وہ لا بأس به ہے۔" آگے چكے:

مطفاوى چاہے اور ابن عدى نے كہا كہ اس كى حديث كھى جائے گى، وہ لا بأس به ہے۔" آگے چكے:

مطفاوى چاہے اور ابن عدى نے كہا كہ اس كى حدیث كھى جائے گى، وہ لا بأس به ہے۔" آگے چكے:

مطفاوى جانہ: لم يكن عندهم بالمحمود.

"ابوزرعد نے کہا کہ توی نہیں ہیں اور ابو حاتم نے کہا کہ بیلوگوں کے نزدیک ستودہ صفات نہیں ہیں۔ الیشا

تقريب التهذيب (ص: ٤٩٣) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٤٩)

عيزان الاعتدال (٣/ ١١٨)

<sup>3</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٠)

<sup>◘</sup> تهذيب التهذيب (٢٧٤/٩)

وفاع سي بخارى (فاع سي بخارى) (634 ) (فاع سي بخارى) (فاع سي بخارى)

أهنول: اس میں ابوزرعہ کی جرح الی ہی جہم اور بلا دلیل نا قابل قبول ہے، جبیبا کہ اس کے پہلے نمبر میں تھی اور ابوحاتم کی عبارت سے محمد بن عبدالعزیز میں بذات خود کوئی جرح نہیں ٹابت ہوئی، صرف لوگوں کی ان پر بدظنی منقول ہے، وہ بھی بغیر وجہ و ہے دلیل ، پس ہر دو جرحیں حیز قبول میں آنے کے لائق نہیں، جبیبا کہ اس کتاب کے شروع میں'' تمہید ضروری'' میں بالنفصیل بیان کیا گیا ہے، کیونکہ اصول حدیث کا قاعدہ ہے کہ طعن غیر مضر تعدیل پر مقدم نہیں ہوتا، ملا خلہ ہونخبر کی شرح المشرح (ص: ۳۵) •

یں جب رملی پر جرح ابت نہیں ہوئی تو ان کی ثقابت تابت ہے۔

ای لیے تقریب میں ہے: "صدوق ، کانت له معرفة " یعنی بیاسی ان کوحدیث میں وال تھا۔

اور خلاصہ اور میزان الاعتدال میں ہے: " قال الفسوي: حافظ " 3 یعنی بیصدیث کے حافظ تھے۔

ہری الساري میں ہے:

° وثقه العجلي، وقال يعقوب بن سفيان: كان حافظا، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهي. ◘

اور تهذيب التهذيب جلدتم ميس ي:

" قال يعقوب بن سفيان: كان حافظا، وذكر الله عنه حبان في الثقات، وقال العجلي: ثقة، " انتهى ملخصاً. €

اسهی سد ۔۔۔۔ ' ''دونوں کا مطلب بیہ ہوا کہ عجلی نے ان کو ثقد کہا ہے اور یعقوب کے ان کو حافظ الحدیث کہا ہے اور ابن حبان نے ان کا ذکر ثقات میں کیا ہے۔'' 6 آ گے چلئے:

قوله: (١٣٥) محمد بن عبيد الطنافسي: قال أحمد بن حنبل: يخطئ ويصيب.

"احمد بن طنبل نے کہا کہ بی خطابھی کرتے ہیں اور صواب کو بھی و پنجتے ہیں۔"اليفا

أهول: يوتوكول جرح نہيں، اس ليے كوكل في آدم كى بابت مشہور ہے: " الإنسان مركب من الخطأ والنسيان "انبان بى سے تو خطا ہوتی ہے، بلك كتب اصول وعقائد ميں يدمئلد مانا ہوا ہے كد "المحتهد يخطئ ويصيب" يعنى مجتمد سے خطا وصواب دونوں ہوتا ہے، اگر آپ كے نزديك يدجرح ہے، توكل ائمہ مجتمدين اس جرح

- أيزريكيس : مقدمة ابن الصلاح (ص: ٢٢٠) فتح المغيث (١/ ٢٩٩)
  - تقریب التهذیب (ص: ٤٩٣)
  - عيزان الاعتدال (٣/ ٦٢٨) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٤٩)
    - هدي الساري (ص: ٤٤١)
    - ۵ تهذیب التهذیب (۲۷۸/۹)
- نیز می بخاری میں ان کی متابعات بھی موجود ہیں۔ تنعمیل کے لیے دیکھیں: هدي الساري (ص: ٤٤١)

www.muhammadilibrary.com يوناع تنجي بخاري 635 في الأمر المبدر لإبطال الكلام المعكم

ے خالی نہیں ہو سکتے، بلکہ سب مجروح ہول کے اور الی بات کوئی کم عقل ہی کہدسکتا ہے۔ اے جناب! محمد بن عبید برا ثقہ محض ہے۔

تقريب التهذيب مي ب: " ثقة بحفظ " يعنى تقد اور حافظ ب\_

ظاصه میں ہے: "أحمد و ابن معين وثقاه، وقال العجلي: كان يحفظ أربعة الآف، "انتهى ♥ لين امام احمد و يحي بن معين نے ان كوثقد كہا ہے اور عجلى نے كہاكہ بيرچار ہزار صديث يادر كھتے تھے۔

د كيسے! يهال امام احمد سے ان كا ثقة مونا منقول ب ادر آپ نے امام احمد سے جو ان كى بابت نقل كيا تھا، وہ

خاص ایک حدیث کی بابت تھا، حافظ مدی الساري میں لکھتے ہیں:

"ولعل ما أشار إليه أحمد كان في حديث واحد، "انتهي. ·

" يعنى ان يرامام احمد كا اشاره خاص ايك حديث كى بابت تقال "

افسوس! آپ نے میزان الاحدال سے صرف ای قدراہے مطلب کی عبارت نقل کر کے آگے کی عبارت کوچھوڑ

دیا،جس سے ان کی توثیق فاست تھی، سیے، حوان میں ہے:

"صدوق مشهور، قال أحمد بن حنبل هو ثقة، ووثقه ابن معين، "انتهي.

لین به مشہور سچ ہیں، امام احمد اور کیلی نے ان کو لف ہاہے۔"

ہدی الساري میں ہے:

" قال أحمد بن حنبل: إنه كان صدوقا، ووثقه في رواية الأثرم، وكذا وثقه ابن معين والعجلي والنسائي وابن سعد وابن عمار، وزاد: كان أبصر الحديث، قلت: احتج به الأئمة كلهم، "انتهى.

"دیعنی امام احمد نے ان کوصدوق اور بروایت اثرم ثقد اور کیلی اور عجلی و نسائی و این سعد و این عمار نے ثقتہ کہا ہے اور این عمار نے ثقتہ کہا ہے اور این عمار نے کہا کہ حدیث میں ان کی بڑی نظر تھی، میں کہتا ہوں ان سے کل ائمہ نے ججت کری ہے۔"

اور سنت التهذيب التهذيب جلدتاسع من لكصة بين:

- ٥ تقريب التهذيب (ص: ٥٩٥)
- الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٥٠)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٤١)
  - ٠ ميزان الاعتدال (٦٣٩/٣)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٤١)

# وفاع مح بخارى ك 636 الأمر العبوم لإيطال الكلام المعكم ك

"قال محمد بن عثمان بن أبي شيبة: سمعت يحيى بن معين، وسئل عن ولد عبيد محمد وعمر ويعلى فقال: كانوا ثقات، وقال المفضل الغلابي عن يحيى: بنو عبيد ثقات، وقال الأثرم: وسألته يعنى أحمد بن حنبل عنهم، فوثقهم، وقال ابن عمار: كلهم ثبت، ومحمد أبصرهم بالحديث، وقال العجلي: كوفي ثقة، وقال النسائي: ثقة، وقال الدارقطني: بنو عبيد كلهم ثقات، وأبوهم ثقة، وقال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث، وقال يعقوب: سمعت أبن المديني يقول: كان كيسا، وقال حرب عن أحمد: كان محمد رجلا صدوقا، "انتهى ملخصاً.

'' یعنی محمد بن عثان نے کہا کہ میں نے ابن معین سے سنا، ان سے کسی نے عبید کے تمین بیٹوں محمد اور عمر اور یعنی محمد بن عبید کے کل بیٹے یعنی کی بابت یو چھا تو ابن معین نے کہا کے کل ثقتہ ہیں اور یکی نے بروایت مفضل کہا کہ عبید کے کل بیٹے ثقتہ ہیں، اور ابن ثقتہ ہیں، اور ابن عمار نے کہا تینوں ثقتہ ہیں، ان میں حمد بن عبید حدیث پر بڑی نظر والا ہے اور جلی نے کہا کہ محمد بن عبید کوئی ثقتہ ہے اور ثقتہ ہیں اور عبید ہمی ثقتہ ہے اور دار تھی نے کہا کہ عبید کے کل بیٹے ثقتہ ہیں اور عبید ہمی ثقتہ ہے اور محمد بن عبید ثقتہ کی راحد یث جداور یعقوب نے کہا کہ میں نے ابن مدینی سے سنا، کہتے سے محمد بن اور امام احمد نے بروایت حرب ان ایصد وق کہا ہے۔'' آ گے چلے:

قوله: (١٣٦) محمد بن عمرو بن علقمة بن وقاص الليثي المدني: قال يحيىٰ بن معين: كانوا يتقون حديثه.

'' کیچیٰ بن معین نے کہا کہ ان کی حدیثوں ہےلوگ پر ہیز کرتے تھے۔'' ایسا

أفتول: ابن معین کا یر تول جمله خبریہ ہے، یعنی چند لوگوں کے ایسے فعل (انقاء) کا ذکر ہے، نہ محد لیشی پر یہ جرح ہے، نہ ابن معین کا اس سے جرح کرنا مقصود ہے، کیونکہ ابن معین نے محمد لیشی کو ثقہ کہا ہے، جس کو علامہ ذہبی نے میزان میں فقل کیا ہے اور حافظ نے تہذیب میں، جیسا کہ آگے آتا ہے، علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے جوروایت کی ہے، وہ مقرون بغیرہ ہے، فلاصہ میں ہے: "روی له خ مقرونا فرد حدیث "اور میزان الاعتدال میں ہے: " قد أخر ج له البخاری مقرونا بغیرہ "اور تہذیب جلد تم میں استحاری مقرونا بغیرہ "اور تہذیب جلد تم میں ہے: " آخر ج له البخاری مقرونا بغیرہ "اور تہذیب جلد تم میں ہے: " روی له البخاری مقرونا بغیرہ "ان سب کا ظاصہ ہے ہوا کہ امام بخاری نے ان سے ایک حدیث اور سلم نے متابعتاً ومقرون بغیرہ کو ان سے ایک حدیث اور سلم نے متابعتاً ومقرون بغیرہ کو اگر کئی تمبروں میں بالتفصیل نے متابعتاً ومقرون بغیرہ روایت کیا ہے، اور متابعت کا بیان تمبر (۲۲) اور مقرون بغیرہ کا ذکر کئی تمبروں میں بالتفصیل

<sup>●</sup> تهذیب التهذیب (۲۹۱/۹)

عيزان الاعتدال (٦٧٣/٣) تهذيب التهذيب (٣٣٣/٩) هدي الساري (ص: ٤٤١) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٥٤)

www.muhammadilibrary.com

637 عارى المسكد ا

ہو چکا ہے، پس اس وقت کوئی جرح نہیں رہی، فافھم! اور امام بخاری کے ان سے روایت کرنے کی اصل وجہ یہ ہے کہ ائمہ نقادین کے نزویک محمد لیش ثقد ہے، تقریب میں ہے: " صدوق من السادسة " لیمن یہ سچے ہیں۔ ہدی الساری میں ہے: مشہور سچے ہیں۔

میزان میں ہے:

" شيخ مشهور حسن الحديث، روى أحمد بن أبي مريم عن ابن معين: ثقة، وقال ابن عدي: أرجو أنه لا بأس به، وقال أبوحاتم: صالح الحديث، وقال النسائي: ليس به بأس، "انتهى. والبعن محمد ليثى مشهور شخ عمده حديث والا ب، احمد نه ابن معين سے روايت كيا كه وه ثقة ب، ابن عدى نے لا بأس به اور ابوحاتم نے صالح الحديث اور نسائى نے لا بأس به كها ب."

165

خلاصه میں ہے، علام صفی الدین فرماتے ہیں:

" أحد أئمة الحديث، وتقه الصائي، قال ابن عدي: لابأس به، " انتهي. ◘

"لعن محدلیثی حدیث کے اماموں میں ایک امام ہیں، نسائی نے ان کو ثقد اور این عدی نے لا باس به کہا ہے۔"

تهذيب التهذيب جلرتم مي ع:

"ديعنى محمد ليكى كوابوعاتم في شخ صالح الحديث قابل كتابت كها به اورنسائى في لا بأس به اور ثقه كها اور ابن عدى في صالح الحديث لا بأس به كها به اورابن حبان في ثقات مين ان كا ذكر كيا به اوراحم في بن عدى في بن معين ثقة اورابن مبارك في بروايت عاكم لا بأس به اورمحمد بن سعد في كثير الحديث كها بي معلوم مواكر جقيقت مين بير ثقة بين، وهو المطلوب! آكے جلئے:

**قوله**: ( ۱۳۷) محمد بن فضيل بن عزوان: قال أبوداود: كان شيعياً محترقا، وقال ابن سعد: بعضهم لا يحتج به .

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٦٧٣/٣)

<sup>4</sup> الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٥٤)

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۳۳۳/۹)



" ابوداود نے کہا کہ بیتخت شیعہ ہیں اور ابن سعد نے کہا کہ ان سے دلیل نہیں پکڑی جاتی ہے۔ 'الیشا

أهنول: سجان الله! آيك تو نام غلط، دوسر عترجمه بهى غلط! اع جناب! "عزوان" بالعين المهمله نهيل به، بلك "غزوان" بالغين المهمله نهيل به، والرترجمة به بالكل عام كيا به كدان عد دليل بكرى جاتى بى نهيل، حالانكه ابن سعد يه كهن بالكل عام كيا به كدان عد دليل بكرى جاتى بى نهيل، حالانكه ابن سعد يه كهن بين كه بعض لوگ ان عد دليل نهيل بكرت اور وه بهى اس ليه كدان كر خيال ميل يه شيعه تنه، ورنه حقيقت ميل يه شيعه نه تنه، بلكه ابل السنت والجماعت سے تنه، حضرت عثان كوت ميل بهيشه دعائ خير كيا كرتے تنه، ملاحظه بو بدى الساري، بلكه اى بدى السارى ميل احمد كا قول يول منقول ب: "قال أحمد بن على الأبار: رأيت عليه آثار أهل السنة والجماعة "•

''لینی بینی تھے، شیعہ نہ تھے۔''

یہ تو ہوا ابوداود کی جرح کا جوں، اب محمد بن سعد کی بابت سننے کہ خود انھوں نے محمد بن فضیل کو ثقتہ کہا ہے، جسیا کہ آ گے ہدی و تہذیب کی عبارت میں آ ہے گا، اب سننے ان کی تو ثیق!

تقريب ميں ہے: "صدوق عارف" اورائا ہے: "قال النسائي: ليس به بأس" 🌯

لین یہ سے عارف بالحدیث میں، نسائی نے ان کو کا باس به کہا ہے۔

میزان الاعتدال میں ہے:

"كوفي صدوق مشهور، وكان صاحب حديث و معرفة، وثقه ابن معين، وقال أحمد:

حسن الحديث، وقال النسائي: ليس به بأس، "انتهي. 🏵

"ليعنى محدكوفى مشهور سيح بين اور صاحب معرفت وحديث بين، ان كوابن ملين في ثقد اور احمد في حسن الحديث اور نسائي في لا بأس به كها ب."

اور ہدی الساری میں ہے:

"وثقه العجلي وابن معين، وقال أحمد: حسن الحديث، وقال أبوزرعة: صدوق من أهل العلم، وقال النسائي: لا بأس به، وقال ابن سعد: كان ثقة صدوقا كثير الحديث، واحتج به الجماعة، "انتهى.

"ديعني عجلى اور ابن معين نے ابن فضيل كو ثقة اور احمد نے حسن الحديث اور ابوزرعد نے صدوق اور اہل علم

۵ هدي الساري (ص: ٤٤١)

<sup>€</sup> هدي الساري (ص: ٤٤١)

تقريب التهذيب (ص: ۲۰۰)، الخلاصة للخزرجي (ص: ۳۵٦)

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (٩/٤)

www.muhammadilibrary.com والم الح بخاري الأمر المبرم لإبطال الكلام الممكم (المرالمبرم لإبطال الكلام الممكم

اور نسائی نے لا باس به اور محمد بن سعد نے ثقه صدوق کثیر الحدیث کہا ہے اور ان سے ایک جماعت نے جمت پکڑی ہے۔''

کہیے جناب! آپ نے تو لکھا تھا کہ ان سے دلیل نہیں پکڑی جاتی؟ اس کا ذراغور سے مطالعہ فرما ہے! حافظ تھذیب التھذیب جلد تاسع میں لکھتے ہیں:

"قال حرب عن أحمد: كان حسن الحديث، وقال عثمان الدارمي عن ابن معين: ثقة، وقال أبوحاتم: شيخ، وقال النسائي: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن سعد: كان ثقة صدوقا كثير الحديث، وقال العجلي: كوفي ثقة، وكان أبوه ثقة، وذكره ابن شاهين في الثقات، وقال علي بن المديني: كان ثقة ثبتا في الحديث، وقال الدار قطني: كان ثقة ثبتا في الحديث، وقال الدار قطني: كان ثبتا في الحديث، وقال علي بن المديني: كان ثقة، "انتهى ملخصاً. "

"لعنى الم احمد في بروايت حرب محمد بن فضيل كحسن الحديث اور ابن معين في بروايت عثمان ثقه اور ابوراي حبان الوزرعه في صدوق المل علم سے اور ابورائي في في (بررگ) اور نسائى في لا باس به كها ہے اور ابن حبان الوزرعة في الى كو تركيا ہے اور ابن مدين في الى يو الله على الله وقول كو ثقة كها ہے اور ابن شابين في تقات على الى كو ذكر كيا ہے اور ابن مدين في الى يث الى يث الى يو الله عن ابن في الحديث اور يعقوب في تقد كها ہے اس ليا؟ اجها آ كے چلى:

قوله: (١٣٨) محمد بن فليح بن سليمان المدني: قال معاوية بن صالح عن ابن معين: ليس بثقة .

''معاویہ نے ابن معین سے نقل کیا کہ بی ثقه نہیں ہیں۔''ایضا

افتول: یہ بھی جرح غیرمفسر ہے، لہذا تعدیل پر مقدم نہیں ہو سکتی، علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے بالمتابعت روایت کیا ہے اور متابعت کے لیے توثیق رواۃ شرط نہیں ہے، جیسا کہ نمبر (۲۲) اور دیگر نمبروں میں مفصل لکھا جا چکا ہے اور امام بخاری کی ان سے روایت کرنے کی بیہ ہے کہ ابن فلیح کی صداتت و ثقابت کے قائلین بھی موجود ہیں۔ چنانچے تقریب میں ہے: "صدوق" اور هامش الخلاصه میں ہے: "فال أبو حاتم: ما به باس " پینی بیصدوق ہیں، ابو حاتم نے ان کو لا باس به ( ثقہ ) کہا ہے۔

میزان الاعتدال میں ہے:

<sup>•</sup> تهذیب التهذیب (۳۰۹/۹) • تهذیب التهذیب (۳۰۹/۹)

تقريب التهذيب (ص: ٥٠٢) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٥٦)



"قال أبوحاتم: ما به بأس، ووثقه بعضهم، وهو أوثق من أبيه، "انتهي. •

"دلیمن ابوحاتم نے ان کو لا باس به کہا اور بعض محدثین نے ان کو ثقه کہا ہے، ہاں بيضرور ہے كه بياب

باپ سے زیادہ ثقہ ہیں۔'

بری الساري میں ہے:

" قال ابن أبي حاتم عن أبيه، قلت: فما قولك فيه؟ قال: ما به بأس، وقال الدار قطني: ثقة، "انتهى. ●
" " يعنى ابن ابى حاتم كم تحميم بين: ميس نے اپن باپ سے محمد بن فليح كى بابت سوال كيا، تو انحول نے اس كو
لا بأس به كها اوران كو دار قطنى نے ثقه كها ہے . "

مافظ تهديب التهذيب جلدتم مين لكي بي ب:

" قال ابن أبي حاتم عن أبيه، قلت: فما قولك فيه؟ قال: ما به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الدارقطني: ثقة، "انتهى. €

"اس كا بھى وہى مطلب ہے كدان كوابو عالم في لا باس به اور دار قطنى في ثقد اور ابن حبان في ثقات ميں ذكر كيا ہے۔ لعل فيه كفاية! آ م يلئي:

فوله: ( ۱۳۹) محمد بن محبوب البناتي: قبل لأبى داود: كان قدريا؟ قال: كان ضعيف القول فيه.

"ابوداود سے کہا گیا کہ بیقدر بیتے؟ انھوں نے کہا کدان کا قدربیہ مونا منظم کے ساتھ یایا جاتا ہے۔"الضاً.

افتول: جب ان کا قدریہ ہونا ضعف کے ساتھ پایا جاتا ہے، تو پھرکوئی جرف نہیں رہی، افسوں کہ آپ کو جرح کی جمی تعریف نہیں آتی، ورق الث کر ذرا اس کتاب کی تمہید ضروری کا مطالعہ سیجے، آپ نے یہاں اپنے زعم میں ابوداود سے جرح نقل کی ہے اور ابوداود خود اس کو اگر جرح سیجھتے تو بروایت این معین محمد بن محبوب کی تعریف نہ نقل کرتے، حالانکہ تھذیب النهذیب جلدتا سے میں ہے:

" قال أبوداود: سمعت ابن معين يثني عليه، ويقول: هو كيس صادق كثير الحديث، قال

يحييٰ: وكان أكيس في الحديث، وذكره ابن حبان في الثقات." انتهى. ٥

''لین ابوداور نے کہا: میں نے ابن معین سے سا، وہ محد بن محبوب کی تعریف کرتے تھے اور کہتے تھے کہ وہ

0 ميزان الاعتدال (١٠/٤)

8 هدي الساري (ص: ٤٤١)

🛭 تهذیب التهذیب (۳۲۰/۹)

۵ تهذیب التهذیب (۲۸۰/۹)

www.muhammadilibrary.com (الأمر المهر مر لإبطال الكلام المعكم عناري (641 عن الأمر المهر مر لإبطال الكلام المعكم

براعظمند سی بہت حدیثوں والا ہے اور لیکی نے کہ وہ حدیث میں بہت برا وانا ہے، اور ابن حبان نے ان کو ثقات میں ذکر کیا ہے۔''

تقريب مين ہے: " ثقة من العاشرة " 🕯 ليني ميثقه إي-

ظاصريس ب: "قال ابن معين: ليس به بأس". 🗢 وولين ابن معين نے كہالا بأس به ( تُقد ) بير-

ميزان الاعتدال مي ي: "قال ابن معين: هو أكيس في الحديث،" انتهى. •

"لين يحيى بن معين نے كہا كدوه "أكيس" (بعيغداس تفضيل) حديث ميں بہت ہى براعظمند ہے۔"

کہیے! سن لیا ہے؟ آخر میں آپ کی ایک غلطی بھی بتا دوں،'' بناتی'' بالتاء نہیں بلکہ'' بنانی'' بالنون ہے۔آ گے جلئے:

فتو له: (١٤٠) محمد بن ميمون: قال أبوحاتم: لا يحتج به.

"ابوحاتم نے کہا کہ ان سے ولیل نہیں بکڑی جاتی۔" ایسا

ا العام العالم المعتبر المراكبي المرح حيز قبول مين نهيل آسكا، السلط كه مدجرة علاوه غير مفسر غير مين و 168

مبہم ہونے کے دعوی بلا ولیل ہے اور ع کے الم

عوے بلا دھیک قبول خرد جہیر

اگر کوئی بیسوال کرے کہ محمد بن میمون کیوں قابل جمد نہیں ہے؟ تو بتلایئے آپ کے پاس کیا جواب ہوگا؟ سنیے محمد بن میمون نہایت ثقة مخص ہے۔

تقريب مين ب: " ثقة فاضل من السابعة" في بديرًا فاصل عن اور تقد يـ

اور خلاصه میں ہے: "وثقه أحمد وابن معين والنسائي " العنى ان كوامام الحدو يكي بن معين ونسائى نے تقد كہا ہے -

اور میزان میں ہے:

"صدوق إمام مشهور، وثقه يحيي بن معين" انتهي. 🗗

'' یعنی بیمشہور سیے امام ہیں، ان کو ابن معین نے ثقہ کہا ہے۔''

٥٠٥: ٥٠٥)

2 الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٥٧)

🛭 ميزان الاعتدال (٢٥/٤)

۵۱۰: مقریب التهذیب (ص: ۵۱۰)

و الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٦١)

6 ميزان الاعتدال (٤/ ٥٣)

www.muhammadilibrary.com وناع سنح بخارى و المحكم المعكم العكم المعكم ا

ہدی الساري میں ہے:

" وثقه يحيىٰ بن معين وأحمد بن حنبل والنسائي وآخرون، وقال النسائي في سننه: لا بأس به، واحتج به الأئمة كلهم، والمعتمد فيه ما قال النسائي، "انتهى. 
"العنى ان كوابن معين اور امام احمد اور نسائى اور بحى بهتول نے ثقه كہا ہے اور نسائى نے اپنى سنن ميں لا

ی ان تو ابن مین اور امام احمد اور سای اور بی جہنوں نے نقد نہا ہے اور نسان نے آپی سن میں لا باس به کہا ہے اور ان سے کل ائمد نے جمت پکڑی ہے۔' (دیکھنے! آپ کہتے تھے کہ ان سے دلیل نہیں پکڑی جاتی! آپ کہتے تھے کہ ان سے دلیل نہیں پکڑی جاتی! آ خرش جو میں نے کہا تھا وہی تھے لکا) اور نسائی نے ان کی بابت جو کہا ہے، وہی ان کے بارے میں معتمد ہے۔

اور تهذيب التهذيب جلدتم مي عي:

" قال الأثرم عن أحمد: ما بحديثه عندي بأس، وقال الدوري: كان من ثقات الناس، وقال النسائي: ثقة، "انتهي.

یعنی امام احمد نے بروایت اثرم کہا ہے کہ امام ان فرمات: میرے نزدیک ان کی حدیث میں کوئی مضا لَقد نہیں ہے اور دوری نے کہا کہ بیدان لوگوں سے ہیں، جو نظم میں اور نسائی نے ان کو تقد کہا ہے۔'' آ سے چلئے:

قوله: (١٤١) مروان بن شجاع الجزري: قال أبوحاتم: ليس بحجة.

"ابوحاتم نے کہا کہ یہ ججت نہیں ہیں۔"ایضا

افقول: ابوطاتم کا بیقول ان کی بابت جرح نہیں ہے، بلکہ انھوں مسیر مان کی چند منکر صدیثوں پر ان کے جست نہ ہونے کا حکم لگایا ہے، حافظ تھذیب التھذیب میں لکھتے ہیں:

" قال أبوحاتم: ليس بذلك القوي، في بعض ما يرويه مناكير، " انتهي. 🍮

"دیعنی مروان اپنی بعض منکر حدیثوں میں قوی نہیں ہے۔"

رہا دیگر احادیث کی نبیت تو ان کوخود ابوحاتم نے صالح الاحتجاج بتایا ہے، جیسا ابھی آتا ہے۔ ان کے علاوہ دوسرول نے بھی ان کی توثیق کی ہے، تقریب میں ہے: "صدوق "خلاصہ میں ہے: "وثقه ابن معین، قال أبوحاتم: صالح، وقال ابن سعد نے ان کو ثقه اور ابوحاتم نے صالح الحدیث کہا ہے۔

تقريب التهذيب (ص: ٢٦٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٧٣)

<sup>0</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٢)

نهذيب التهذيب (٢٩/٩)

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۱۰/۸۰)

www.muhammadilibrary.com (الأمرالمبرم لإبطال الكلام المعكم ﴿ 643 ﴾ ﴿ 643 المعكم ﴿ المعكم ﴾ دفاع صحيح بخاري

ميزان مي ب: " قال أحمد: لا بأس به " • ينى الم احمر في ان كولا بأس به ( ثقة ) كبا ب-

تهذيب التهذيب جلدعا شرمي ب:

" قال الميموني عن أحمد: شيخ صدوق، وقال حرب عن أحمد: لا بأس به، وكذا قال 169 أبوداود، وقال ابن معين ويعقوب بن سفيان والدارقطني: ثقة، وقال أبوحاتم: صالح يكتب حديثه، وقال ابن سعد: كان ثقة صدوقا، وذكره ابن حبان في الثقات، ووثقه الدارقطني،" انتهى ملخصاً. 🕰

> "دینی احمر نے بروایت میمونی لا باس به اور ایبا بی ابوداود نے کہا ہے اور ابن معین و لیقوب و دار قطنی نے ثقہ کہا ہے۔'' 🗗 آگے چلئے:

> > قوله: (١٤٢) مروان بن محمد الدمشقى الطاطري: ضعفه ابن حزم.

''ان کو ابن حزم نے ضعیف کھہرایا کا ایضاً

أحتول: ابن حزم نے ان كى تضعيف ميں بادتى سے كام ليا ہے، ندتو ان كے ياس اس كى كوئى وجہ ہے، ندان میں کوئی ان کامؤید ہی ہے، بلکہ وہ نقذ رجال میں ذرا تجات کر جاتے ہیں، اس وجہ سے حافظ ابن حجر نے اس برتعا قب كيا ب، چنانچه تهذيب التهذيب من ارقام فرمات بين:

" وضعفه أبومحمد بن حزم فأخطأ، لأنا لا نعلم له سلفا في تضعيفه، "انتهي. ◘ (ج:١٠) لینی ابن حزم نے ان کی تضعیف میں خطا کی ہے، کیونکہ سلف میں کوئی اس کا قائل نہیں ہوا۔

بلكم مروان وشقى باتفاق محدثين تقد بي \_تقريب من بي: " ثقة من التاسعة الورخلاصد من بي: "وثقه

٩ ١/٤) ميزان الاعتدال (٩ ١/٤)

عنديب التهذيب (۱۰/۸٥)

معرض کے جرح میں نقل کردہ الفاظ "لیس بحجہ" کی بابت بی تصریح گزر چکی ہے کہ جمت مراتب تعدیل میں سب سے او نجا اور یملا درجہ ہے، جو راوی حجت نہ ہوتو اس کا بیمنٹی نہیں کہ وہ ضعیف ہے، بلکہ وہ ثقبہ وصدوق حسن الحدیث ہوسکتا ہے، حبیبا کیہ مندرجہ ذیل اُدلہ واُسٹلہ ہے ظاہر ہوتا ہے:

امام ابو واود نے سلیمان بن بنت شرحبیل کو "نقه" کہا ، تو ان سے بوچھا گیا: کیا وہ "مجت" ہے؟ فرمایا: "الحجة أحمد بن حنبل!" لین ثقد کہنے کے باوجود لفظ جمت کے اطلاق ہے گریز کیا۔

عمان بن أبي شيبة في أحمد بن عبدالله بن يولس كي بارے مين كها: "نقة وليس بحجة"

ا بن معين الشاف نے محمد بن اسحاق كے بارے ميں كها: "ثقه و ليس بحجة" ديكھيں: فق المغيث (١٦٥/١ ١٢٥)

٥ تهذيب التهذيب (١٠/ ٨٦)

www.muhammadilibrary.com

(قاع تنج بخارى (قاع المسلم المس

أبوحاتم وجزرة " • يعني مروان ثقه ب، اس كوابوحاتم وجزره نے ثقه كها ہے\_

میزان میں ہے:

" فثقة إمام، وثقه أبوحاتم، وكان أحمد يثني عليه وينعته بالعلم، "انتهي. •

"ليني مروان تقديد، امام ب، ابوحاتم في تقد كها ب اور امام اجمد الله كي مدح وثنا اور اس كعلم كي تعريف مين رطب اللمان ريت "

تهذیب التهذیب جلدوہم میں ہے:

"قال أبوحاتم وصالح بن محمد: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الدوري عن ابن معين: لا بأس به، وقال الدارقطني: ثقة، "انتهى. 8

'' یعنی مروان کو ابو حاتم و صالح نے ثقه اور ابن حبان نے نقات میں اور ابن معین نے بروایت دوری لا باس به ( ثقه ) اور دار قطنی نے تقد کہا ہے۔'' <sup>©</sup> آ کے چلئے:

**فتوله**: (١٤٣) مسكين بن بكير الحراني: قال أبو أحمد الحاكم: له مناكير كثيرة.

''ابواحمر حاکم نے کہا کہ ان کے پاس نامقبول حد شن بہت ہیں۔' الینا

ا فقول: اس سے ان پر کوئی جرح نہیں ہو سکتی، اس کے بہش جگد کسی چیز کا ڈھیر ہوتا ہے، وہاں ہر قتم کی اعلیٰ و او فی او فیٰ چیزیں ہوتی ہیں، مسکین حرانی بذات خود ثقد شخص ہے، علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے صرف ایک حدیث روایت کی ہے، وہ بھی روح بن عبادہ کی متابعت کے ساتھ ہے۔ € اب سے ای کی ثقابت!

تقریب میں ہے: "صدوق کان صاحب حدیث من التاسعة "اورخلاصر میں ہے: "قال ابن حبان فی الثقات" فی الثقات اللہ مسكين صدوق صاحب حديث بس، ابن حبان نے ان كو ثقات ميں ذكر كيا ہے۔

میزان میں ہے:

تقريب التهذيب (ص: ٢٦٥) الخلاصة للخزر جي (ص: ٣٧٣)

عيزان الاعتدال (٩٣/٤)

🛭 تهذیب التهذیب (۱۰/ ۸۹)

ای طرح ایک راوی کو جب این حزم وغیره نے ضعیف قرار دیا، حالانکدائمہ متقدین سے اس کی تویش و تعدیل ثابت تھی، تو اس پر نفتر کرتے ہوۓ حافظ این جمر براٹ فرماتے ہیں: "هذا غفلة منهما، و خطأ توار دا علیه، فلم یضعف أبان هذا أحد قبلهما، و عطأ توار دا علیه، فلم یضعف أبان هذا أحد قبلهما، و یکفی فیه قول ابن معین ومن تقدم معه " (تهذیب التهذیب: ۹۰/۱)

۵ هدې الساري (ص: ٤٤٣)

نقريب التهذيب (ص: ٥٢٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٩٦)

www.muhammadilibrary.com

(فاع تح بخارى (فاع تح بخارى) (645 % فاع تح بخارى (مناع تح بخارى) (مناع تح بخارى (منا

"صدوق مشهور صاحب حديث، قال أبوحاتم: لا بأس به صالح الحديث، "انتهى. في مشهور صاحب حديث، "انتهى. ويتن يم مشهور صدوق صاحب حديث بين، ابوحاتم في ان كو لا بأس به صالح الحديث كها بــــ، بدى الساري بين بـــ.: بدى الساري بين بــــ.:

" وثقه ابن عمار، وقال أحمد وابن معين وأبوحاتم: لا بأس به، كان يحفظ الحديث، "انتهى. قص « يعنى ان كوابن عمار فقد اور مي وابن معين وابوحاتم في لا بأس به كباب اور بيحافظ حديث تهيئ تهذيب التهذيب جلد عاشريس بها ...

"قال أبوداود: سمعت أحمد يقول: لا بأس به، وقال ابن معين: لا بأس به، وكذا قال أبوحاتم، وزاد: كان صالح الحديث يحفظ الحديث، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن شاهين في الثقات: قال ابن عمار: يقولون: إنه ثقة، "انتهى ملخصاً. 
قال ابن شاهين في الثقات: قال ابن عمار: يقولون: إنه ثقة، "انتهى ملخصاً. 
دولين امام احمد في بروايد أبو واود لا بأس به اور ابن معين في لا بأس به (ثقه) اور ابوطاتم في لا بأس به وصالح الحديث و حافظ الحديث كما به اور ابن حبان في ثقات مين ان كو ذكر كيا به اور ابن شامين في ثقات مين كما به كما بن محمار في كما كمان كوتمام لوك ثقه كمتم بين."
تاجين في ثقات مين كما به كما بن محمار كما كمان كوتمام لوك ثقه كمتم بين."

قتو له: (١٤٤) مطرف بن عبد الله بن مطرف قال ابن عدي: يأتي بمناكير.

"ابن عدى نے كہا كه بديامقبول حديثوں كى روايت كرتے جي بي "ايضا

افتول: برہمی کوئی جرح نہیں ہوسکتی، اس کئے کہ اس سے ان کا انتہ ارنہیں پایا جاتا، بلکہ ابن عدی ایسا کہنے میں بھی بلکل متفرد ہیں اور بہ تضعیف ان کی من قبیل الشاذ اور غیر مسلم ہے، اس وجہ سے حافظ نے اس کا تعاقب کیا اور تقریب میں فرمایا: " نم یصب ابن عدی فی تضعیف " لیتنی ابن عدی کا ان کی تضعیف کرنا درست نہیں، بلکہ بیا بلا تفاق تقد ہیں، علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے دوجگہ بمتا بعت قتیبہ وغیرہ روایت کیا ہے، تقریب میں ہے: "فقة میں، علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے دوجگہ بمتا بعت قتیبہ وغیرہ روایت کیا ہے، تقریب میں۔

خلاصه ميں ہے: " قال أبوحاتم: صدوق، قلت: وثقه الدارقطني وغيره ".

- 🛭 ميزان الاعتدال (٤/ ١٠١)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٤٣)
- 3 تهذيب التهذيب (١٠٩/١٠)
- تقریب التهذیب (ص: ٥٣٤) نیز ابن عدی برات نے ان کی جومنکر احادیث بیان کی تعیس، ان کے بارے میں حافظ ابن تجر برات فرماتے ہیں: "ولافذیب فیها من الراوی عنه أحمد بن داود الحرانی " (هدي الساري (٤٤٤))
  - ۵ الخلاصة للخزرجي (ص: ۳۷۹)

وفاع سي بخارى ( وفاع سي بخارى ) ( 646 ) ( الأمر العبوم لإبطال الكلام المحكم )

''لینی مطرف کو ابوحاتم نے صدوق کہا ہے، اور دارتطنی وغیرہ نے ان کو ثقہ کہا ہے۔''

بدی الساري میں ہے:

"قال ابن أبي حاتم عن أبيه: صدوق، وقال ابن سعد والدار قطني: ثقة، "انتهى. "
"لين ابن الى حاتم في بروايت الني باپ كمطرف كوصدوق اور محمد بن سعد اور دار قطنى في ثقه كها ب-"
تهذيب التهذيب جلد وبهم مين ب:

" قال ابن أبي حاتم: سئل أبي عنه، فقال: صدوق، وقال ابن سعد: كان ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الدارقطني: ثقة،" انتهى ملخصاً. ◘

' دیعنی ابوطائم کے بیٹے نے کہا کہ میرے باپ ابوطائم سے مطرف کی بابت سوال کیا گیا، تو فرمایا کہ وہ صدوق ہے اور محمد بن سعد نے تقد اور ابن حبان نے ثقات میں اور دارقطنی نے تقد کہا ہے۔'' آ مے چلے: قولہ: (۱٤٥) معاویة بن إسمحاق بن طلحة: قال أبو زرعة: شیخ واه.

''ابوزرعہ نے کہا کہ بدشنخ واہی ہیں۔''الیں

افتول: یہ جرح بوجہ ابہام ناقدین کے نزدیک وفید نہیں بلکہ اس کو جرح کہنا ہی غلط ہے، جرح کے لیے مفصل ہونا ضروری ہے، جس کا بار بار بیان ہوا۔ علاوہ بریں امام بخاری نے معاویہ سے بمتا بعت حبیب بن الی عمرہ روایت کیا ہے۔ البقد المکنہ اعتراض رفع ہوگیا، بلکہ معاویہ کی بابت تقریب سی ہے: "صدوق" اور خلاصہ میں ہے: "وثقه ہے۔ البقدا ممکنہ اعتراض نے ہوگیا، بلکہ معاویہ کی بابت تقریب سی ہے: "وثقه محدد والنسائی وابن حبان، "انتھی لی یعنی بیصدوق ہیں، ان کو امام احمد و الکی وابن حبان نے تقد کہا ہے۔

میزان میں ہے:

"قال أبوحاتم: لا بأس به، وقال أحمد والنسائي: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات،" انتهى <sup>6</sup> "ويعنى ان كوابوحاتم في لا بأس به اور احمد ونسائى في ثقداور اين حبان في ثقات بيس ذكر كيا ہے۔" برى الساري بيس ہے:

" وثقه أحمد والنسائي، وقال أبوحاتم: لا باس به، " انتهى. 6

- هدي الساري (ص:٤٤٤)
- ع تهذیب التهذیب (۱۰۸/۱۰)
  - 🛭 هدى الساري (ص: ٤٤٤)
- تقريب التهذيب (ص: ٥٣٧) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٨١)
  - € ميزان الاعتدال (٤/ ١٣٤)
  - 6 هدي الساري (ص: ٤٤٤)

www.muhammadilibrary.com

(قاع سي مح بخارى (647 % 647 % بخال الكلام المعكم الع

"لین امام احمد ونسائی نے ان کو ثقة اور ابوحاتم نے لا باس به کہا ہے۔"

تهذيب التهذيب جلدعا شرمي ب:

"قال أحمد والنسائي: ثقة، وقال أبوحاتم: لا بأس به، وذكره ابن حبان في الثقات، قلت: وثقه ابن سعد والعجلي، وقال يعقوب بن سفيان: لا بأس به، "انتهى ملخصاً.

'' لیمی معاویہ کو امام احمد ونسائی نے ثقة اور ابوحاتم نے لا باس به اوراین حبان نے ثقات میں ذکر کیا ہے، حافظ فرماتے ہیں کدان کومحمد بن سعد وعجل نے ثقة اور یعقوب نے لا باس به کہا ہے۔''

آگے چلئے:

**قنوله**: (۱٤٦) معروف بن خربوذ: ضعفه يحييٰ بن معين.

''ان کو کیجی بن معین نے ضعیف مھہرایا۔'' ایصناً

أهنول: ابن معین نے ان کو کیوں ضعف تھہرایا؟ اس کی کوئی وجہ آپ نے نہیں لکسی اور نہ تا قیامت لکھ سکتے ہیں، پس بہ جرح بھی بوجہ بہم غیر مبین ہونے کے داخل دفتر! (لیعنی غیر مقبول ہوگی) میں کہتا ہوں کہ ابن معین نے بلا وجہ ان کوضعف تھہرایا ہے، ای لیے وہ اپنا اس قول نی متفرد اور شاذ ہیں، بلکہ ان کے مقابل میں ایک جماعت کیرہ نے معروف کی توثیق کی ہے۔

تقريب مي ب: "صدوق "اورخلاصه مي ب: "وثقه ابن عبان "في لين يصدوق بي، ان كوابن حبان نے

تَّقَهُ كِهَا ہے۔ مِيزان مِين ہے: "صدوق، قال أبوحاتم: يكتب حديثه، "انجهي

''لین بیصدوق میں، ابوحاتم نے ان کی حدیث کو قابل کتابت کہا ہے۔''

ہری الساری میں ہے:" قال الساجي: صدوق، وقال أبوحاتم: يكتب حديثه،" انتهى كلين ذكريا ساجى فيات كتابت كہا ہے۔ ليني ذكريا ساجى نے معروف كوصدوق اور ابوحاتم نے ان كى حديث كو لائق كتابت كہا ہے۔

تهذيب التهذيب جلدومم من ي:

" قال أبوحاتم: يكتب حديثه، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الساجي: صدوق. "● "قال أبوحاتم ني معروف كي مديث كوقائل كتابت كها ب اوران كا ذكر ابن حبان ني ثقات مي كيا ب

- التهذيب (۱۸۲/۱۰)
- ◙ تقريب التهذيب (ص:٥٤٠) الخلاصة للخزرجي (ص:٣٨٣)
  - الاعتدال (۱٤٤/٤)
  - 🛭 هدي الساري (ص:٤٤٤)
  - ۵ تهذیب التهذیب (۱۰//۱۰)



اوران کوزکریا ساجی نے صدوق کہا ہے۔ 🗖 آ گے چلئے:

فوله: (١٤٧) محمد بن مطرف: مجهول. "مجهول بين-"أيضاً

أفتول: واہ واہ سجان اللہ! كيا بى معقول جرح ہے؟ اور كھر لطف يد كہ محمد كا بيان آپ نے يہاں پركيا ہے، حالانكہ آپ كواس كا ذكر ديگر محمدون كے ساتھ نمبر (١٣٩) كے تحت يس كرنا تھا، يہ چالاكى آپ نے جس غرض سے كى ہے وہ ہم بھى تاڑ گئے اور افسوس كہ يبال بھى آپ كى چالاكى كافور ہوگئى، اب سنتے اپنا جواب!

اے جناب! محمد بن مطرف بالاتفاق تقد ہے، اس کو مجبول کہنا بلا دلیل اور خود جہالت کی علامت ہے، ای لئے تو علامہ ذہبی نے آگے "قلت" کہد کر جواب دیا تھا، لیکن افسوس کداس کو چھپا گئے، اب سفتے ہم آ گے اس کو کھو لتے ہیں، کہلے ملاحظہ فرما ہے: تقریب التھذیب، اس میں مرقوم ہے، " ثقة من السابعة " اور خلاصہ میں ہے: " أحد العلما، الاثبات، وثقة ابن معین، " انتھی ۔

یعنی ابن مطرف ثقد اور علاء ثقاب ہے ہے، یکیٰ بن معین نے ان کو ثقد کہا ہے۔

اب سنة علامه وجي كافيصله! ميزان على المنت عين:

"قلت: فهذا هو المحدث المشهور، قال محمد بن إبراهيم الكتاني: سألت أباحاتم عن أبي غسان محمد بن حنبل وأبوحاتم أبي غسان محمد بن حنبل وأبوحاتم أيضاً والجوزجاني ويعقوب السدوسي وابن معين. ثقة، وقال ابن المديني: كان شيخا وسطا صالحا، "انتهى ملخصاً.

''لین میں کہتا ہوں کہ بیمحمد بن مطرف مشہور محدث ہیں، ان کو ابو حاتم نے بروایت محمد بن ابراہیم صالح الحدیث اور احمد وابوحاتم وجوز جانی و یعقوب و بیمیٰ نے ثقد اور ابن مدین نے شخ صالح کہا ہے۔''

بری الساري میں ہے:

" قال ابن المديني: كان شيخا وسطا، ووثقه أحمد وأبوحاتم والجوزجاني ويعقوب بن شيبة وآخرون، واحتج به الأئمة، "انتهى. ◘

''لینی علی بن المدینی نے ان کوشخ وسط اور امام احمد و ابوحاتم و جوز جانی و پیقوب وغیرہ بہتوں نے ان کو

4 هدي الساري (ص: ٤٤٢)

حافظ ابن حجر برالله صحح بخارى مين ان كي صرف ايك موقوف روايت كي نشائدتي كرت بهوئ فرمات بين: "ما له في البخاري سوى موضع في العلم، وهو حديثه عن أبي الطفيل عن علي: حدثو الناس بما يعرفون ..... الحديث،" (هدي الساري: ٤٤٤)

تقريب التهذيب (ص: ٧٠٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٥٩)

<sup>🗗</sup> ميزان الاعتدال (٤٣/٤)

www.muhammadilibrary.com وفاع سي بزاري (649 عن الأمر العبرمر لإبطال الكلام المعكم لا

تقد كها ب اوران سے تمام الكرنے جمت كرى ب-" عافظ تهذيب التهذيب جلدتم من بالتقصيل كمت بين:

"أحد علماء الأثبات، قال مجاهد بن موسى: ثنا يزيد بن هارون: ثنا أبوغسان محمد بن مطرف الليثي، وكان ثقة، وقال أحمد و أبوحاتم والجوزجاني ويعقوب بن شيبة: ثقة، وقال أبوحاتم أيضا: لا بأس به، وقال أبوحاتم: ذكره أحمد، فجعل يثني عليه، وقال ابن الغلابي عن ابن معين: ثقة بُت، وقال ابن أبي مريم عن ابن معين: ثقة، وقال إسحاق بن منصور عن ابن معين: أرجو أن يكون ثقة، وقال عثمان الدارمي عن ابن معين: ليس به بأس، وكذا قال أبوداود والنسائي، وقال ابن المديني: كان شيخا صالحا، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهى ملخصاً.

" يعنى ابن مطرف علاء ثقات على ان كو مجابد نے بروايت يزيد ثقة اور امام احمد و ابوحاتم و جوز جائی و يعقوب نے ثقة اور ابدان كى تعريف كرتے اور ابن و يعقوب نے ثقة اور ابوحاتم نے لا باس به كما ہے اور ابوحاتم نے كہا كہ امام احمد ان كى تعريف كرتے اور ابن معين نے بروايت ابن الى مريم ثقة اور يكى نے معين نے بروايت ابن الى مريم ثقة اور يكى نے بروايت اسحاق ثقة اور يكى نے بروايت عثمان لا باس به لم ثقة ) اور ايسا ہى ابوداود و نسائى نے (ثقه ) كہا ہے اور ابن مدين نے ان كوشخ صالح الحديث اور ابن حبان نے ثقاف يس اس كا ذكر كيا ہے۔ "آگے جائے:

قوله: (١٤٨) معلىٰ بن منصور الرازى: حكى ابن أبي حاتم عن أبيه أنه قال: قيل الأحمد: كيف لم تكتب عن معلىٰ؟ فقال: كان يكذب، وقال أبوداود في سنة: كان أحمد لا يروي عن معلىٰ، لأنه كان ينظر في الرأي.

افتول: چونکدامام احمد سے ان کے کذب کی کوئی صریح سند متصل نہیں، اس لیے ایسا کہنا امام احمد کی طرف محض بدیس منسوب کرنا ہے، امام احمد نے ہرگز ان کو کاذب نہیں کہا ہے، حاشا وکلا! اسی واسطے حافظ تقریب التھذیب میں لکھتے ہیں: "أخطأ من زعم أن أحمد رماه بالكذب" في تعنی جس نے بيگان کيا کہ معلیٰ کو امام احمد نے کذب

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۹/ ٤٠٧)

ان صاحب كاعلم وفهم لما حظه موكه "سنه" كى جگه "سنة" كلحا اور ترجمه مجى "سنن" كى بجائے "سنت" كما ہے! (مؤلف)

و تقريب التهذيب (ص: ٥٤١) تيزويكين: بيان الوهم والإيهام لابن القطان (٣٤٢/٥) ميزان الاعتدال (١٥١/٤)

كالأمر العبرم لإبطال الكلامر المحكم ﴿

دفاع فيح بخاري

کی طرف منسوب کیا، وہ خطایر ہے۔

چلئے آپ کی جرح کا جواب اتنے ہی ہے ہوگیا، علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے بمتابعت سلیمان بن حرب و مسدد روایت کیا ہے۔ 🍑 لہٰذا ایس صورت میں ان ہے روایت لینے میں کوئی حرج نہیں ، اب ملاحظہ فرمایئے ان کی توثیق! تقريب التهذيب مين ہے: " ثقة سنى فقيه" كليني بي ثقه بين المنت سے بين ، فقيبه بين -فلاصدميں ہے:

"قال يعقوب بن شيبة: ثقة متقن فقيه مأمون،" انتهي.. •

''لینی بعقوب نے کہا کہ معلی ثقبہ اور اتقان والا فقیہہ مامون ہے۔''

میزان الاعتدال میں ہے:

"قال ابن معين: ثقة، وقال أحمد العجلي: ثقة صاحب سنة، وقال يعقوب بن شيبة: ثقة متقن فقيه، قلت: هو صدوق في نفسه، "انتهى.

''لینی معلی کو ابن معین نے ثقتہ اور احمر بھی نے ثقہ صاحب حدیث اور یعقوب نے ثقہ ذی انقان فقیہہ کہا

ہے، ذہبی فرماتے ہیں کہ وہ بذاتہ صدوق ہے۔ کہ

بدی الساری میں ہے:

" وثقه يحيى بن معين والعجلي ويعقوب بن شيبة وابن ضعد، وقال ابن عدي: أرجو أنه لا بأس به، "انتهى. 6

'' یعنی ان کو یحیٰ و مجلی و بعقوب بن شیبه و این سعد نے تقد اور این عدی نے لاساس به کہا ہے''

تهذيب التهذيب جلدوبهم مي ب:

" المعلى صدوق، وقال عثمان الدارمي عن ابن معين: ثقة، وقال العجلي: ثقة صاحب سنة، وقال يعقوب بن شيبة: ثقة متقن صدوق فقيه مأمون، وقال ابن سعد: كان صدوقا صاحب حديث ورأي وفقه، قال أبوحاتم الرازي: كان صدوقا في الحديث، وقال ابن عدي: أرجو أنه لا بأس به، وذكره ابن حبان في الثقات" انتهي ملخصاً. 🍮

۵ تقریب التهذیب (ص: ۱۵۵)

الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٥٩)

• ميزان الاعتدال (١٥١/٤)

🗗 هدي الساري (ص: ٤٤٤)

۵ تهذیب التهذیب (۱۰/ ۲۱۵)

<sup>€</sup> هدى السارى (ص: ٤٤٤)

وفاع مج بخارى (651 ) وفاع مج بخارى (651 ) وفاع مج بخارى المحكم ال

'دلین معلی صدوق ہے، ان کوابن معین نے بروایت عثمان ثقد اور عجلی نے صاحب حدیث اور یعقوب نے ثقد متقن صدوق فقیب مامون اور ابن سعد نے صدوق صاحب حدیث و صاحب رائے وفقہ اور ابوحاتم نے صدوق فی الحدیث اور ابن عدی نے لا بأس به اور ابن حبان نے ثقات میں ان کا ذکر کیا ہے۔'' آ گے چلئے:

**قوله: (١٤٩) مغيرة بن عبد الرحمن بن عبد الله الأسدي:** قال ابن معين: ليس بشيء.

'' ابن معین نے کہا کہ یہ کچھنہیں ہیں۔'' ایسنا

افتول: کی خونیں ہیں کیا؟ لین آ دی بھی نہیں ہیں؟ یا شینیت سے ایک دم خارج ہیں؟ ارب جناب! انصاف تو سیجے کہ کیا ایس مبہم جرح ہو علی ہے؟ ہیں پھرآپ کی توجہ اس رسالہ کے مقدمہ کی طرف مبذول کراتا ہوں کہ جرح مبہم غیر مبین غیر منسر سرے سے جرح ہی نہیں ہے، لیس اس قاعدہ کلیہ سے مغیرہ پرکوئی جرح نہیں ثابت ہو علی، بینی کا قول محل شذوذ ہیں ہے، لہذا منصفین کے نزدیک غیر مسلم ہے، بلکہ مغیرہ ائمہ ثقات سے ہے، ملاحظہ ہو:

ا تقريب ميں ہے: " ثقة " اور ميز ( في بين ہے: " و ثقوه، وقد و ثقه ابن عدي "

لینی مغیرہ ثقہ ہے، ان کو ابن عدی اور بھی انہوں نے ثقہ کہا ہے۔

خلاصه میں ہے:

"قال أبوداود: رجل صالح، وقال أحمد: ما بحديم بأس ". •

''لینی ابوداود نے ان کوصالح اور امام احمد نے لا بأس به کہا ہے''

ہدی الساری میں ہے:

" قال أحمد و أبوداود: لا بأس به، وقد اعتمده الجماعة" .

''لینی ان کواحمہ وابو داود نے لاہاس بے کہا ہے اور ایک جماعت نے ان پراعثا د کیا ہے۔''

تهذيب التهذيب جلدعا شريس ب:

"قال الجوزجاني عن أحمد: ما بحديثه بأس، وقال الآجري عن أبي داود: رجل صالح، وقال في موضع آخر: لا بأس به، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهى.

' العنی جوزجانی نے احمرے ما بحدیثه باس اور آجری نے بروایت الی داودصال الحدیث اور لا باس

به اورابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا ہے۔ " 🐧 آ گے چلئے:

ميزان الاعتدال (١٦٤/٤) تقريب التهذيب (ص: ٥٤٣)

🛭 الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٨٥)

🛭 هدي الساري (ص: ٤٤٥)

قبل ازین ای بات کی تقریح گزر چی ہے کہ امام این معین براٹ "لیس بشی،" کا اطلاق قلیل الروایة شخص پر کرویت ہیں نہ €

www.muhammadilibrary.com فاع من بخارى المعال الكلام المعكم كل الفوالمبرم لإبطال الكلام المعكم كل

فتوله: (١٥٠) مغيرة بن مقسم: لين أحمد بن حنبل عن إبراهيم النخعي فقط مع أنها في الصحيحين .

۔ ''احمد بن طنبل نے ان کوضعیف تھہرایا اس کی روایت کو جو ابراہیم نخعی سے ہے، بادجود اس کے کہ وہ روایت صحیحین میں موجود ہے۔''الیفنا

افتول: میں نے اس کا جواب و "انعرجون القدیم" (ص: ۲۱-۲۱) میں دیا ہے، لیکن یہاں بھی آپ کی خاطر عرض کئے دیتا ہوں۔مغیرہ کی بابت امام احمد کی بیتلین بوجہ تدلیس مغیرہ ہے، چنانچہ حافظ نے تقریب میں لکھا ہے: "إلا أنه كان يدلس ولا سبما عن إبراهيم" لين مغيرہ بہت تدلیس كرتا ہے اور خصوصاً ابراہیم خنی ہے، جس كو ذہبی نے خود میزان میں کھول دیا ہے:

" لأن مغيرة إنما سمعه من حماد عن إبراهيم،" انتهي.

"لينى اس ليے كه مغيره نے حاد سے جا اور حاد نے ابراہيم تخفى سے "

اور مغیرہ حماد کا ذکر نہیں کرتا، بلکہ ان کے اوپر ان کے شخ ابراہیم مخفی کا نام لئے دیتا ہے، چنانچہ تدلیس یہی ہوتی ہے، پس ٹابت ہوا کہ امام احمد کی تضعیف مغیرہ کی بابت خاص ای روایت میں ہے، جواس نے ابراہیم نخفی سے روایت کی ہے، پس ٹابتہ ہدی الساري میں ہے:

" ضعف أحمد بن حنبل روايته عن إبراهيم النخعي الحاصة، قال: كان يدلسها، وإنما سمعها من حماد، "انتهى. €

"لین امام احمد نے مغیرہ کی اس روایت کو خاص کر کے ضعیف کہا ہے، جس کو انھوں نے تدلیس کر کے ابراجیم سے روایت کیا ہے۔ حالا تکہ اس کو جماد سے سنا تھا۔"

اب رہا بیاعتراض کہ پھرالی روایت سیح بخاری وسلم میں کیوں ہے؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ کتب اصول میں بیہ مرحلہ طے ہو چکا ہے کہ مدلس جو ثقہ اور حافظ ہو، وہ جب بصیغہ اخبار (یعنی أخبرنا) وتحدیث (یعنی حدثنا) روایت کرے، تو اس کی حدیث مقبول اور واجب العمل ہے اور جب مدلس ثقہ حافظ بصیغہ عن روایت کرے، تو وہ روایت البتہ متکلم فیہا ہوتی ہے، مگر جب دوسرا غیر مدلس راوی اس کی متابعت کرے تو وہ محمول علی السماع ہوجاتی ہے، چونکہ

<sup>🛖</sup> كه ضعيف ومجروح ير، للذاجب ويكرمحد ثين سے ان كي توشق مروى ہے، تو ابن معين كا قول قلت روايت برمحمول ہوگا۔

تقریب التهذیب (ص: ٥٤٣)

عيزان الاعتدال (١٦٦/٤)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (٤٤٥)

وناع مح بخارى (فاع مح بخارى الأمرالمبرم لإبطال الكلام المعكم في الأمرالمبرم لإبطال الكلام المعكم

امام بخاری وامام مسلم نے جو حدیثیں مغیرہ عن ابراہیم سے روایت کی ہیں، ان کی متابعت بھی دوسرے راویوں سے ساتھ ہی مذکور ہے، لہذا مغیرہ کا عنعند ساع برمحمول ہوگا، لہذا روایات مغیرہ بداہتا قابل جمت ہوگی، اس وجہ سے حافظ نے بدی الساری میں لکھا ہے:

" قلت: ما أخرج له البخاري عن إبراهيم إلا ما توبع عليه، " انتهي. •

"لعين امام بخاري نے ابراہيم مخعى سے مغيره كى وہ روايت ذكركى ہے، جس برمتابعت بھى ابت ہے"

الى آ ب كا اعتراض هداة منثورا موكيا، فالحمدللد! ابمغيره كى توشق سنتى، تقريب مي بي د " ثقة منقن" يعنى بير

يزك پخته لقد مين- فلاصه مين ہے: " وثقه عبد الملك بن أبي سليمان والعجلي انتهي "

یعنی مغیرہ کوعبدالملک واحمہ عجل نے ثقہ کہا ہے۔

ميزان ميں ہے:" إمام ثقة، وقال ابن معين: ثقة مأمون،" 🕏

یعنی بیدامام ثقه ہیں، ان کو کی کے کا ایس مامون کہا ہے۔

ہری الساري میں ہے:

" أحد الأئمة متفق على توثيقه، واحتج به الأئمة " انتهي.

"لیعن بیامام ہیں، ان کے ثقد ہونے پر اتفاق ہے اور آن ہے کل اُئمہ کنے جمت پکڑی ہے۔"

تهذیب التهذیب جلدوہم میں ہے:

"قال ابن أبي مريم عن ابن معين: ثقة مأمون، وقال ابن أبي حاتم: سألت أبي: مغيرة أحب إليك أو ابن شبرمة في الشعبي؟ فقال: جميعا ثقتان، وقال المحلي: مغيرة ثقة فقيه الحديث، وقال النسائي: مغيرة ثقة، وقال ابن سعد: كان ثقة كثير الحديث، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهى ملخصاً. 

حبان في الثقات، "انتهى ملخصاً.

"لعنی ابن معین نے بروایت ابن ابی مریم مغیرہ کو ثقه مامون کہا ہے اور ابوحاتم کے بیٹے نے کہا کہ میں اور نے اپنے اپنے اور ابوحاتم کے بیٹے نے کہا کہ میں اور نے اپنے باپ سے سوال کیا کہ آپ کے نزد یک مغیرہ اچھا ہے یا ابن شرمہ؟ فرمایا کہ دونوں ثقد ہیں اور

- هدى الساري (ص: ٥٤٥) علاوه ازين صحح بخارى اورضيح مسلم مين ماسين كے عنعنات كا خاص علم ہے كه وه سماع برحمول ہوگے،
   جيسا كه حافظ حاوى نقل كرتے ہيں: أكثر العلماء أن المعنعنات التي في الصحيحين منزله منزلة السماع ... الخ (فتح المغيث: ١/ ١٨٧)
  - تقريب التهذيب (ص: ٥٤٣) الخلاصة للخزرجي (ص: ٥٨٥)
    - 🛭 ميزان الاعتدال (١٦٦/٤)
    - 4 هدي الساري (ص: ٤٤٥)
    - نهذیب التهذیب (۱۰/ ۲٤۱)

وقاع مج بخارى ﴿ 654 ﴾ ﴿ 654 ﴾ ﴿ الأمو العبوم لإبطال الكلام العبكم ﴾

عجل نے کہا کہ مغیرہ ثقہ حدیث کا سمجھنے والا ہے اور نسائی نے مغیرہ کو ثقہ اور ابن سعد نے ثقہ کثیر الحدیث اور

ابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا ہے، آ مے چلئے:

**فتوله**: (١٥١) مفضل بن فضالة: قال محمد بن سعد في ترجمة المفضل بن فضالة المصرى القاضى: منكر الحديث.

"محمد بن سعد نے مفضل بن فضالہ کے بیان میں کہا کہ ان کی حدیث سے لوگوں نے انکار کیا ہے۔" ایصاً۔

أفقول: اس كا جواب حافظ ابن حجر نے خود تقریب میں دے كر ہم كوسكدوش كر دیا ہے، رحمه الله حيث

قال: "وأخطأ ابن سعد في تضعيفه" كليني محمد بن سعدان كي تضعيف مين خطا پر بين، پس ثابت مواكم مفضل پر

سی و میں ہے، علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے دومقام پر بمتابعت لیٹ روایت کی ہے۔ 🗨

اب صریح لفظول میں ان کی جی ثق سنے!

تقريب مين ہے: " ثقة فاضل عابد" اور خلاصه مين ہے: " قال ابن يونس: ثقة "

لینی مفضل ثقه فاضل و عابد ہے، ابن اینس فنان کو ثقه کہا ہے۔

میزان الاعتدال میں ہے:

" وثقه ابن معين وغيره، وقال ابن يونس: وكأن بن أهل الدين والورع والفضل، وقال

أبوداود: وكان مجاب الدعوة، "انتهى.

''لینی ان کو ابن معین وغیرہ نے ثقہ کہا ہے اور ابن یونس نے کہا ہے کہ مضل صاحب دین و ورع وفضل

تھا اور ابوداود نے کہا ان کی دعا جلد قبول ہوجاتی ہے۔''

ہری الساری میں ہے:

" وثقه يحيي بن معين وأبو زرعة والنسائي وآخرون، وقال أبوحاتم وابن خراش: صدوق، •

قلت: اتفق الأئمة على الاحتجاج به" انتهي. 🗗

'دلینی مفضل کو بیچیٰ اور ابوزرعہ اور نسائی وغیرہ نے ثقہ اور ابوحاتم و ابن خراش نے صدوق کہا ہے اور

سارے ائمہ نے ان کے ساتھ حجت بکڑنے پر اتفاق کیا ہے۔''

- ۵٤٤ (ص: ١٤٥)
  - 2 هدي الساري (ص: ٤٤٥)
- الخلاصة للخزرجي (ص: ۲۸٦)
  - 4 ميزان الاعتدال (١٦٩/٤)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٥٤٥)

www.muhammadilibrary.com
وال مح بخارى وال مح بخارى والمحكم فال محكم المحكم الم

تهذيب التهذيب جلد عاشريس ب:

"قال إسحاق بن منصور عن ابن معين: ثقة، وقال الدوري عن ابن معين: رجل صدوق، وقال أبوزرعة: لا بأس به، وقال أبوحاتم وابن خراش: صدوق في الحديث، وقال ابن يونس: كان من أهل الفضل والدين ثقة في الحديث من أهل الورع، ذكره أحمد بن شعيب ووثقه، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهى ملخصاً.

'دلینی مفضل کو یجی نے بروایت اسحاق لقد اور یکی نے بروایت دوری صدوق اور ابوزرعہ نے لا باس بد اور ابوطائم وابن خراش نے صدوق ورصدیث کہا ہے اور ابن یونس نے کہا کہ وہ صاحب فضل و دین اور صدیث میں ثقہ اور پربیز گاروں سے تھا، احمد بن شعیب نے ان کا ذکر کر کے ان کو ثقہ کہا ہے اور ان کا ذکر ابن حبان نے ثقات میں کیا ہے۔''آ گے چلے:

**قوله**: (۱۰۲) مقسم: ضعفه ابن حزم، والعجب أن البخاري أخرج له في صحيحه، وذكره في كتاب الضعفاء .

ر کی ہے۔ ''ان کو ابن حزم نے ضعیف تھہرایا اور بخاری کے تعجب ہے کہ اپنی صحیح میں ان سے روایت کی ہے اور حالانکہ ان کا ذکر بخاری نے کتاب الضعفاء میں کیا ہے'' ایشا

افتول: آپ نے یہاں دو جرحیں نقل کی ہیں، ایک ابن جن کی، دوسرے امام بخاری کی، اور لطف یہ کہ وجہ تضعیف کسی کی بھی بیان نہیں کی، اچھا ہم کو آپ بتلادیں گے، انشاء الله، دوبری جرح کا جواب تو میں نے "المعرجون القدیم" (ص: ۷۷-۷۸) میں دیا ہے، جس کی کچھ تفصیل آگے بیان کروں گا، آٹ الله، باتی رہی جرح اول، یعن ابن جزم کی تضعیف سو واضح ہو کہ ابھی نمبر (۱۳۲) میں ابن جزم کی جرح کی بابت گزرا کہ یہ جرح میں عبلت کر جاتے جیں اور زیادتی ہے کام لیتے ہیں، اسی لیے محدثیں سے یہاں ان کی جرح بحالت متفرد ہونے کے کل نظر رہتی ہے، بلکہ اکثر غیر قابل قبول ہوتی ہے، باتی رہا امام بخاری کا ان کو کتاب الضعفاء میں ذکر کرنا وہ تغلیباً ہے، امام بخاری کا ان کو ذکر کرنے کی وجہ یہ ہے کہ مقسم سے تھم نے دیں کو سانہیں فرکر کرنے کی وجہ یہ ہے کہ مقسم سے تھم نے حدیث تجامت روایت کی ہے، حالانکہ مقسم سے تھم نے اس کو سانہیں خرکر کرنے کی وجہ یہ ہے کہ مقسم سے تھم نے حدیث تجامت روایت کی ہے، حالانکہ مقسم سے تھم نے اس کو سانہیں کے جب کی تفصیل علامہ ذہبی نے میزان میں کی ہے، جس کو آپ نے ضرور در یکھا ہوگا، وہ لکھتے ہیں:

" فساق له حديث شعبة عن الحكم عن مقسم عن ابن عباس...إلى قوله: ثم روى عن شعبة أن الحكم لم يسمع من مقسم... الخ.

<sup>€</sup> تهذيب التهذيب (١٠/ ٢٤٤)

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (١٧٦/٤)

وذاع من بخارى (656 ) (656 ) الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم (

"لینی شعبہ علم سے روایت کرتے ہیں، وہ علم مقسم سے وہ ابن عباس سے پھر شعبہ نے خود کہا کہ تھم نے مقسم سے سنائی نہیں ہے۔"

پس ثابت ہوا کہ امام بخاری نے مقسم کی الی حدیث کوضعفاء میں شار کیا ہے، جس کی سند میں تھم راوی آئے،
اس لئے کہ تھم نے مقسم سے سنا ہی نہیں اور امام بخاری اپنی تھی بخاری میں جومقسم کی روایت لائے ہیں، وہ صرف دو

ہیں، ان دونوں کی سند میں این جرتج ہیں، نہ کہ حکم، لہذا ان میں ضعف کا شائئہ بھی نہیں ہوسکتا۔ 🍑

كَهِيِّ اب آپ كواصل وجه معلوم موكَّىٰ؟ اب مقسم كي ثقامت بهي سنتے جائے:

تقریب میں ہے: "صدوق " اورخلاصہ میں ہے: "قال أبوحاتم: لا بأس به "

لین برصدوق ہیں، ابوحاتم نے ان کو لا باس به کہا ہے۔ میزان میں ہے:

" صدوق، وقد وثقه غير الحد، وقال أبوحاتم: صالح الحديث، "انتهى.

«بعنى مقسم صدوق بين، ان كوبهر ي لوگون في القداور ابوحاتم في صالح الحديث كها ب-"

ہری الساري میں ہے:

" وثقه العجلي ويعقوب بن سفيان والدارقطني وأحمد بن صالح المصري، "انتهى. ٥

" و لعنی ان کو عجلی اور لیقوب اور دار قطنی اور احمد بن صاع نیز ثقه کها ہے۔"

تهذیب التهذیب جلدوہم میں ہے:

" قال أبوحاتم: صالح الحديث لا بأس به، وذكره ابن سعد في مرضع من الطبقات فقال: كان كنير الحديث، وقال ابن شاهين في الثقات: قال أحمد بن صالح المصري: ثقة ثبت لا شك فيه، وقال العجلي: مكي تابعي ثقة، وقال يعقوب بن سفيان والدارقطني: ثقة، "انتهى ملخصاً. وربعن مقسم كوابوعاتم نے صالح الحديث لا بأس به اور ابن سعد نے اپنے طبقات كے ايك مقام پركثير الحديث اور ابن شابين نے ثقات ميں اور احمد بن صالح نے ثقة شبت بلاشك اور عجل نے تابعی ثقة اور

- صبح بخارى بين مقسم كى صرف ابن عباس تأثيث ب ايك موقوف روايت مروى ب، حافظ ابن حجر راطف فرمات بين: "لم يخرج له
   البخاري في صحيحه إلا حديثا واحدا، ذكره في المغازي ... الخ ( هدي الساري: ٤٤٥) نيز امام ابو الوليد الباقى راطف فرمات بين المام الو الوليد الباقى راطف فرمات بين "لم أر لمقسم في الكتاب غيره " (التعديل والتجريح لأبي الوليد الباحي: ٢٠٠٧)
  - قريب التهذيب (ص: ٥٤٥) نيز فرمات إن «ماله في البخاري سوى حديث واحد "
    - الاعتدال (٤/ ١٧٦)
    - 🛭 هدي الساري (ص: ٥٤٥)
    - 🗗 تهذیب التهذیه (۱۰/ ۲۵۲)

www.muhammadilibrary.com

(الأمر السرم لإبطال الكلام المسكم ) 657 (الأمر السرم لإبطال الكلام المسكم )

يعقوب اور دار قطني نے ثقه كها بين " آ م يك يك:

قوله: (۱۵۳) منصور بن عبد الرحمن (بن طلحة بن حارث): قال ابن حزم: ليس بالقوى أو نحو ذا .

''ابن حزم نے کہا کہ بیقوی نہیں یا ازیں قبیل کچھ اور کہا۔'' ایضا

افتول: بيروبى ابن حزم بين، جن كى بابت ابهى اوپر كنبر مين بيان بواكدان كى تضعيف يا دوسرى كوكى جرح بحالت تفرد وشذوذ مقبول نبين، بلكه بير بوجه اپنى عجلت خطاكر جاتے بين، اب اس كا ثبوت سننے، حافظ ابن حجر تقريب عبن اس مقام پر لكھتے بين: "أخطأ ابن حزم في تضعيفه " اور بدى الساري مين فرماتے بين: "وشذ ابن حزم فين نقال: ليس بالقوي " اور علامه في الدين خلاصه مين لكھتے بين: "وشذ ابن حزم فلينه "

ان برسه عبارات كا مطلب يهوا كدابن حزم منصوركي تضعيف مين شاذ اور خطا پر جين، لهذا قابل قبول نهين-

اب منصور کی کھلے لفظوں میں توثیق سنئے:

تقريب مي ب: " ثقة من الخامسة " اور ها مه مي ب: " وثقه النسائي والناس" يعنى بي ثقة من الخامسة والناس" يعنى بي ثقة مين ان كونسائى اورتمام لوكول في ثقة كما يجي

میزان میں ہے:

"أحسن أحمد الثناء عليه، وقال أبوحاتم: صالح الحديث، وقال النسائي: ثقة، "انتهى. ٥ (يعني الم احمد في منصور كي عمده تعريف كي إورابوحاتم في صالح الحديث الأنبائي في تقد كها بيت بدى السارى ميس بدى السارى ال

" قال الأثرم: أحسن أحمد الثناء عليه، وقال النسائي وابن سعد: ثقة، وقال ابن حبان:

- قال الحافظ: ذكره البخاري في الضعفاء، ولم يذكر فيه قدحاء بل ساق له حديث شعبة عن الحكم عن مقسم في الحجامة، وقال: إن الحكم لم يسمع عنه شيئاء انتهى، وفي الصغير ذكره البخاري وقال: لا يعرف لمقسم سماع من أم سلمة ولا ميمونة ولا عائشة، انتهى، فعلم منه أن ذكره في الضعفاء إنما هو بسبب حديث الحجامة فقط، لا غير! (مولانا إرثراد الحق اثرى والتي)
  - 🛭 تقريب التهذيب (ص: ٥٤٧)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٥٤٤)
  - ۵ الخلاصة للخزرجي (ص: ۳۸۸)
  - قريب التهذيب (ص: ٤٧٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٨٨)
    - 6 ميزان الاعتدال (١٨٦/٤)

وفاع يح بخارى المحكم ال

كان ئبتا تقيا، قلت: بل احتج به الجماعة كلهم، "انتهى.

''لینی اثرم نے کہا کہام احمد نے منصور کی اچھی تعریف کی اور ان کونسائی اور این سعد نے ثقد اور این حبان نے ثبت ویر ہیز گار کہا ہے، حافظ فرماتے ہیں کہ ان سے کل جماعت نے دلیل پکڑی ہے۔''

تهذيب التهذيب جلد عاشريس ب:

" قال الأثرم: سئل عنه أحمد، فأحسن الثناء عليه، كان ابن عيينة يثني عليه، وقال أبوحاتم: صالح الحديث، وقال ابن سعد: كان ثقة، وقال النسائي: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن حبان: كان ثبتا ثقة، "انتهى ملخصاً.

'دلینی اثر م نے کہا کہ امام احمد منصور کی بابت پو پھھ گئے ، تو انھوں نے عمدہ تعریف سے جواب دیا اور ابن عیدیند ان کی تعریف کرتے ہے اور ان کو ابوحاتم نے صالح الحدیث اور ابن سعد نے ثقہ اور نسائی نے ثقتہ اور ابن حبان نے ثقات میں ذکر کر کے ثبت و ثقہ کہا ہے۔'' آ گئے چلئے:

قوله: (١٥٤) منهال بن عمرو الكرفي: وعنه شعبة والمسعودي والحجاج بن أرطاة، ثم في الآخر ترك الرواية عنه شعبة في القيل، لأنه سمع من بيته صوت غناء ، وقال الحاكم: غمزه يحيى بن سعيد، وقال الجوز چني في الضعفاء له: سيء المذهب، وكذا تكلم فيه ابن حزم.

"ان سے شعبہ اور مسعودی اور تجائ بن ارطاۃ نے روایت کی، پھر کیا ہے کہ شعبہ نے ان سے آخر میں روایت ترک کر دی تھی، کس واسطے کہ انھوں نے ان کے گھر سے گانے کی آ واز سی تھی اور کہا جاتم (حاکم یا حاتم) نے کہ ان پر یجی بن معین نے چشمک کی ہے اور جوز جانی نے ضعفاء میں کہا کہ ان کا فہرب خراب تھا اور ایبا ان میں ابن حزم نے بھی کلام کیا۔" ایشنا

افتول: آپ نے یہاں پراپنے زعم باطل میں چار جرحیں نقل کی ہیں:

ا۔ شعبہ کے گانے سننے کی۔

۴۔ حاکم کی ۔

س<sub>- جوزجانی کی۔</sub>

ہم۔ ابن حزم کی۔

اب ہرایک کا نمبر وار جواب سنے، انشاء الله آپ کی کل جرحیں جڑ سے ا کھڑ کر رہیں گی:

<sup>0</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٥)

عنديب التهذيب (١٠/ ٢٧٥)

ا۔ شعبہ کے گانا سننے کا ذکر خود آپ نے نعل مجبول "قبل" ہے کیا ہے، جس کا عدم جزم مسلم ہے، لہذا آپ کی جرح اول کا جواب تو اس ہے ہوگیا کہ بیقول قابل قبول نہیں، اگر بیٹابت ہوجائے کہ در حقیقت ان کے گھر ہے گائے کی آواز آئی، تو ان پر کیا جرح ہو سکتی ہے؟ حالانکہ بیگانا کسی ایسے شخ کی جرح کا باعث نہیں ہوسکتا، اس لیے تو علامہ ذہبی نے میزان میں آ گے خود فیصلہ کر دیا تھا، جس ہے آپ عمراً چیٹی کر گئے، سننے! وہ فرماتے ہیں: "وهذا (الغناء) لا یو جب غمر الشیخ، "انتھی فی یعنی بیگانا موجب جرح نہیں ہے اور نداس سے ایک

ثقة مخص مجروح ہوسکتا ہے۔

٢- دوسرے حاكم كى جرح يكي كغركى دو محض بے دليل ہے، نيزمبهم اور غير مفسر ہے، جو بدابتاً قابل قبول نہيں ہے،
اس لئے كہ يكي كى غركى اصل وجه اگر وہى غنا ہے، تو اس كا جواب گزرا اور اگر پھھ اور ہے تو اس كو پيش كر كے
جواب ليج ، ورنہ غير مسلم! اس ليے اس جرح كے متعلق حافظ ابن حجر نے بدى الساري ميں فرما ديا: "وحكاية
الحاكم غير مفسرة " في يعنى على كى جرح بوجه غير مفسر ، ونے كے نامقبول ہے۔

س۔ تیسری جرح جوز جانی کی ہے، بیدوجی حضرت ہیں جن کی بابت نمبرا ۴ و۴ کے وغیرہ نمبروں میں بائنفصیل گزرا ہے کہ جوز جانی چونکہ سخت ناصبی اور حضرت میں مسلم خرف رہتے، لبندا ان کی جرح معتبر نہیں، تھوڑا اس نمبر میں بھی 180 سن کیجئے، حافظ ابن حجر خاص اس مقام میں ہدی البہاری میں لکھتے ہیں:

> " وأما الجوز جاني فقد قلنا غير مرة أن جرحه لايقبل في أهل الكوفة لشدة انحرافه ونصبه". • " يعنى جوز جانى كى جرح كى بابت ميس نے كئى مرتبه بتلايا ہے كه بعبدان كے ناصبى وفار جى ہونے كے الل كوف كے الل كوف كے حق ميں مقبول نہيں۔''

س۔ باقی رہی ابن حزم کی جرح، خیریت سے میبھی قریب قریب ای قبیل سے ہے، جیسا کداو پر نمبر ۱۵۲،۱۵۲،۱۵۲،۱۵۳، وغیرہ نمبروں میں بائنفصیل بیان ہوا کہ میہ جرح میں خطا کرجاتے ہیں، لہذا ان کی جرح بھی مردود!

چلئے آپ کی ہر چہار جرحیں جڑ سے اکھاڑ کر ﴿ قَاعاً صَفْصَفاً ﴾ [طند: ١٠٦] کر دی گئیں اور ثابت ہوگیا کہ منہال پر کسی قتم کی جرح نہیں ہے، بلکہ وہ ائمہ ثقات ہے ہے۔

• چنانچ تقریب میں ہے: "صدوق " اورخلاصہ میں ہے: "وثقه ابن معین والنسائي"

میزان الاعتدال (۱۹۲/٤) هدي الساري (ص: ٤٤٦) ثیر وهب بن جریر نے جب شعبه کی بات کی کدایک آواز سنے کی وجہ
 سے میں لوث آیا، تو انھوں نے شعبہ کو کہا: "فھلا سألته عسى کان لا يعلم؟!" (الضعفاء للعقبلي: ٢٣٦/٤، تهذیب التهذیب: ٢٧٣/١)

- 🛭 هدي الساري (ص: ٤٤٦)
  - 🗈 مصدرسایق
- تقريب التهذيب (ص: ٤٧٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٨٨)

www.muhammadilibrary.com

(المراليوم لإبطال الكلام المعكم كارئ على عارئ كالمراكز المعكم المعكم كالمراكز المراكز المركز المراكز المراك

یعنی منہال صدوق ہے، اس کو یکی ونسائی نے تقد کہا ہے۔

ميزان ميں ہے: "قال ابن معين: المنهال ثقة، وقال أحمد العجلي: كوفي ثقة، "انتهى. • " " يعني كيلي نے منهال كوثقة اور احمر عجل نے ثقة كها ہے. "

ہدی الساري میں ہے:

" قال ابن معين والنسائي والعجلي وغيرهم: ثقة... إلى قوله: أن أباحاتم حكى عن ابن معين: أنه وثقه، "انتهى. €

یعنی منہال کو بچیٰ ونسائی و احمد وغیرہ نے ثقة کہا ہے اور ابن معین نے بروایت ابوحاتم ثقة کہا ہے۔

تهذیب التهذیب جلددہم میں ہے:

" قال ابن معين والنسائي: ثقة، وقال العجلي: كوفي ثقة، وقال الدارقطني: صدوق، وذكره ابن حبان في التقات، "انتهي ملخصاً. 3

'' بعنی کیچیا بن معین و نسائی نے منہال کو ثقتہ اور احمد عجلی نے ثقتہ اور دار قطنی نے صدوق اور ابن حبان نے القات میں ذکر کیا ہے۔'' آ مے چلئے: ثقات میں ذکر کیا ہے۔'' آ مے چلئے:

فتوله: (١٥٥) موسى بن عقبة: قد قار ابن معين مرة: فيه بعض الضعف.

''ابن معین نے ایک دفعہ کہا کہ ان میں چھ ضعف ہے۔''ایشا

أفتول: ابن معین کا ایک مرتبه ان کی بابت ایا کہنا، یہ ایک خاص روایت کی بابت ہے، جس کو حافظ ہدی الساری میں فرماتے ہیں:

" إن تليين ابن معين له إنما هو بالنسبة إلى رواية مالك، " انتهى 🌓

"دیعن ابن معین کی تضعیف مولی کی بابت صرف اس روایت میں ہے، جو مالک کے طرف سے آئے۔"

بینہیں کہ موی بن عقبہ عام طور سے ضعیف ہیں اور ابن معین نے یہی کہا ہے، اس لیے حافظ نے تقریب میں فرمایا ہے: "لم یصح أن ابن معین لینه " فیلی ابن معین کی تضعیف ان کی بابت عام طور سے میح ثابت نہیں۔ پس

- ميزان الاعتدال (١٩٢/٤)
- 🛭 هدي الساري (ص: ٤٤٦)
- 🗗 تهذیب التهذیب (۱۰/ ۲۸۳)
- هدی الساری (ص: ٤٤٦) امام این معین برات ہے موی بن عقبہ کی مطلق توثیق مروی ہے۔ دیکھیں: تاریخ ابن معین للدوری (ص: ١٨٢/٣) تاریخ ابن معین للدارمی (ص: ٢٠٣) اوران ہے موی بن عقبہ کی نسبت بیتول بھی مروی ہے: "قال ابن الجنید: وسئل ابن معین عند، فقال: ثقة، ولیس فی نافع مثل مالك و عبیدالله بن عمر " یعنی نافع ہے روایت كرنے میں موی بن عقبہ ما لك اور عبیدالله بن عمر کی طرح نہیں ہے، بلكہ الك اور عبیدالله جب نافع ہے روایت كري، تو ان كی روایت كوموی بن عقبہ عن نافع كی روایت پرتر جے ہوگا۔
  - نقریب التهذیب (ص: ۲۰۰۱)

www.muhammadilibrary.com (فاع مجى بغارى (66) 66 الأمراليوم لإبطال الكلام المعكم (65)

آپ کی جرح رفع ہوگئ، اب سنے ان کی توثین! تقریب میں ہے: " ثقة فقیه إمام "اور میزان میں ہے: "ثقة حجة من صغار التابعین" <sup>4 بی</sup>نی میفقیهد اور امام اور ثقداور جبت اور تا بعین سے ہیں، خلاصہ میں ہے:

"قال مالك: ثقة، وقال ابن معين: ثقة، ووثقه أحمد وأبو حاتم، "انتهي. <sup>©</sup>

''لیعنی ان کو مالک اور کیلی اور احمد اور ابوحاتم نے ثقتہ کہا ہے۔''

مِرى الساري شي ہے: " وثقه الجمهور ، وقد اعتمده الأثمة كلهم ".

''لعنی ان کوتمام لوگوں نے تُقد کہا ہے اور کل ائمہ نے ان پر اعمّاد کیا ہے۔''

تهذیب التهذیب جلدعاشر می ہے:

"قال ابن سعد: كان ثقة ثبتا كثير الحديث، وقال إبراهيم بن المنذر عن معن بن عيسى كان مالك يقول: إنه ثقة، وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: ثقة، وكذا قال الدوري وغير واحد عن ابن معين، وكذا قال العجلي والنسائي، وقال المفضل الغلابي عن ابن معين: ثقة، وقال أبوحاتم: ثقة صالح، وقال إبراهيم بن طهمان: ثنا موسى بن عقبة، وكان من الثقات، وذكره ابن حبان في الثقات، انتهى ملخصاً.

'دلینی موی بن عقبہ کو تحمد بن سعد نے ثقد ثبت کی الحدیث کہا ہے اور معن نے بروایت ابراہیم کہا کہ مالک ان کو ثقد کہتے اور عبداللہ نے اپنے باپ امام احمد ہے ثقد اور دوری اور بہتوں نے یکی بن معین سے ثقد اور احمد مجلی و نسائی نے ثقد اور ابن معین نے بروایت مفضل فقد اور ابوحاتم نے ثقد صالح الحدیث کہا ہے اور ابن حبان نے ثقات سے کہا ہے ۔

### آ گے چلئے:

**قتو له:** (١٥٦) موسى بن مسعود: ضعفه الترمذي، وقال ابن خزيمة: لا يحتج به، وقال عمرو ابن على: لا يحدث عنه من ينصر الحديث، وقال أبو أحمد الحاكم: ليس بالقوي عندي.

'' ان کوتر ندی نے ضعیف تھہرایا اور ابن خزیمہ نے کہا کہ ان سے دلیل نہیں بکڑی جاتی ہے ، اور عمر و بن علی نے کہا کہ جس کو حدیث کی مدد گاری منظور ہو۔ 6 وہ ان سے حدیث نہیں روایت کرے گا اور ابواحمہ

ميزان الاعتدال (٢١٤/٤)

الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٩٢)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٦)

نهذيب التهذيب (١٠/ ٣٢٢)

معترض نے میزان سے "ینصر الحدیث " کے الفاظ الفل کے بیں اور ترجمہ میں بھی ای لفظ کا ترجمہ کیا ہے، جب کہ میزان اور وگیرمصاور میں " یصر الحدیث" کے الفاظ بیں اور سیال کے لحاظ سے بھی یہی الفاظ موزوں ہیں۔



عامم نے کہا کہ بیلوگوں کے نزدیک قوی نہیں ہیں۔الیسا

افقول: ان تمام جرحوں کا ایک ہی جواب کی بن معین جیسے ناقد نے دیا ہے اور کیا ہی مختصر دیا ہے، جس کو حافظ بدی الباری میں نقل کرتے ہیں:

" وقال ابن معين: لم يكن من أهل الكذب ". • « ديني وه سب يجه تقا، ليكن جمونا تونهيس تقاءً"

اس لیے کہ کاذب ہونا ثقابت کے منافی ہے اور یہ بذات خود مفسر جرح ہے، بخلاف ان تمام جروح کے جس کو

آپ نے نقل کیا ہے، وہ سب بوجہمبم وغیر مفسر ہونے کے بجائے خود مجروح اور غیر قابل سلیم ہیں۔ فافھہ!

باقی رہا امام بخاری کا ان سے روایت لینا، تو وہ متابعتاً ہے، جیسا کہ تقریب میں ہے، حافظ فرماتے ہیں:
"و حدیثه عند البخاری فی المتابعات" پینی موک کی حدیث بخاری میں متابعت ہے، چنانچہ وہ روایت تین مقام
پر ہے، پہلی جگہ بمتابعت رہے وعمام بر علی ہے، دوسری جگہ یہ بمتابعت وکیج وغیرہ ہے، تیسری جگہ بمتابعت ابو معاویہ و کیج ہے اور ایک جگہ معلق ہے۔

"بس فر ایک اب کونیا حرج ہوسکتا ہے؟ اور امام بخاری کا ان سے متابعت میں روایت لینا بھی اس وجہ ہے کہ یہ اکثر کے نزد کی تھیمتر ہیں۔

چنانچة تقريب ميں ہے: "صدوق "اور خلاصه ميں ہے "قال العجلي: صدوق" 🌯 يعني مويٰ تقة بيں، ان كو احمد عجلي نے ثقة وصدوق كہا ہے۔

میزان میں ہے:

"صدوق، وقال أبوحاتم: صدوق معروف، وقال أحمد أيضاً: هو لل أهل الصدق" انتهى. 🍮 " «ديين ميصدوق بين، ان كوابو عاتم نے مشہور صدوق اور احمد نے بھی صدوق كہا ہے۔''

ہدی الساری میں ہے:

"صدوق، قال العجلي: ثقة، وقال أبوحاتم: صدوق، "انتهى. <sup>©</sup> "ليين مويٰ صدوق بين، ان كواحمه عجل نے ثقداور ابوحاتم نے صدوق كہاہے۔"

تهذيب التهذيب جلدوبهم ميس ب:

- 🛭 هدي الساري (ص:٤٤٦)
- 2 تقريب التهذيب (ص: ٥٥٤)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٤٦)
- تقريب التهذيب (ص: ٥٥٤) الخلاصة للخزر جي (ص: ٣٩٢)
  - ۵ ميزان الاعتدال (۲۲۲/٤)
  - 🗗 هدي الساري (ص: ٤٤٦)

www.muhammadilibrary.com وفاع مح بخارى (المواليورو لإبطال الكلام المعكم ك

" قال الأثرم: قلت لأحمد: أليس هو من أهل الصدق؟ قال: أما من أهل الصدق فنعم، وقال العجلي: ثقة صدوق، وقال ابن أبي حاتم: سألت أبي عنه، فقال: صدوق معروف، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن سعد: كان كثير الحديث ثقة إن شاء الله تعالىٰ، " انتهى ملخصاً. 
"ديعني اثرم نے كہا كہ على نے امام احمد ہے كہا كہ كيا موكی صدوق نہيں ہے؟ فرمايا كيوں نہيں اور احمد عجل نے اس كو ثقة وصدوق كہا ہے اور ابو عاتم كے بينے نے كہا كه على نے اپنے باپ ہے اس كی بابت سوال كيا تو فرمايا كده مشہور صدوق ہے اور ابن حبان نے اس كو ثقات على ذكر كيا ہے اور محمد بن سعد نے اس كو ثقات على ذكر كيا ہے اور محمد بن سعد نے اس كو كثير الحديث ثقة كہا ہے۔ " آ كے جائے:

قتوله: (١٥٧) موسى بن نافع: قال أحمد بن حنبل: منكر الحديث.

"احمد بن منبل نے کہا کدان کی حدیث سے لوگوں نے افکار کیا ہے۔"الیفا

افتول: ان کی کل حدیثیں جمین جیں، بلکہ بعض ہیں، اس لیے کہ "الحدیث" پر الف لام عہد کا ہے اور اس سے ان کے حق میں جرح نہیں ہوسکی جہا کہ پہلے بیان ہوا کہ ڈھیر میں ہرتتم کی چیزیں ہوتی ہیں۔ علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے بمتا بعت ابن جرح روایت لیے، کہ بلکہ مویٰ بن نافع بالاتفاق ائمہ ثقات سے ہے، تقریب میں ہے: " صدوق من السادسة" اور خلاصہ میں ہے: " وقف ہے، معین " اور میزان میں ہے: " وقف یحیٰ بن معین " یعنی بیصدوق ہیں، ان کو کی بن معین نے ثقہ کہا ہے، ہدی السادی میں ہے:

"قال إسحاق بن منصور عن ابن معين: ثقة " و دلين يحيل في روايت اسحاق ال كوثقدكها ب-" تهذيب التهذيب جلد عاشر مين ب:

"قال أبوحاتم: قال عثمان بن أبي شيبة: أثنى أبو نعيم على موسى بن نافع خيرا، وقال اسحاق بن منصور عن ابن معين: ثقة، وقال ابن أبي حاتم عن أبيه: يكتب حديثه، قال:

<sup>•</sup> تهذیب التهذیب (۱۰/ ۳۳۰)

قبل ازین اس بات کی تقرق گرر چک ہے کہ امام احمد کسی راوی کے تفرو پر نکارت کا اطلاق کر دیتے ہیں، جوکوئی جرح نہیں ہے، حافظ ابن مجر رائل فی فرماتے ہیں: "هذه اللفظة [أي: منكر الحدیث] يطلقها أحمد على من يغرب على أقرانه بالحدیث، عرف ذلك بالاستقراء من حاله " نیز فرماتے ہیں: "أحمد وغیره يطلقون المناكير على الأفراد المطلقة " (هدي الساري: ٣٩٦، ٣٥٦) ای طرح حافظ عمراتی رائل فرماتے ہیں: "كثيرا ما يطلقون المنكر على الراوي، لكونه روى حدیثا واحدا " مزیر تقصیل کے لیے ویکھیں: الرفع و التكمیل (ص: ٢٠٠)

<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٧)

 <sup>◘</sup> ميزان الاعتدال (٢٢٤/٤) تقريب التهذيب (ص: ٥٥٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ٩٩٣)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: 22٧)

وناع مح بخارى ﴿ 664 ﴿ 664 ﴿ الأمر العبوم لِإبطال الكلام المحكم ﴾

وغيري يحكي عن أبي أنه قال: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن سعد: وكان ثقة، وقال ابن شاهين في الثقات: قال ابن عمار: هو ثقة، "انتهى. •

'' یعنی عثان نے بروایت ابو حاتم کہا کہ ابوئیم نے موک کی اچھی تعریف کی اور یجی نے بروایت اسحاق ان کو ثقہ کہا ہے اور ابوحاتم کے بیٹے نے اپنے باپ سے روایت کیا ہے کہ ان کی حدیث قابل کتابت ہے اور ابوحاتم کے بیٹے نے کہا کہ میرے علاوہ کی ووسرے نے میرے باپ سے روایت کیا ہے کہ موک ثقہ ہور ابوحاتم کے بیٹے نے کہا کہ میرے علاوہ کی ووسرے نے میرے باپ سے روایت کیا ہے کہ موک ثقہ ہور ابن شاہین نے ثقات میں اور ابن عمار نے ثقہ اور ابن شاہین نے ثقات میں اور ابن عمار نے ثقہ ہور ابن شاہین نے ثقات میں اور ابن عمار نے ثقہ کہا ہے۔'' آ سے چلئے:

قوله: (۱۵۸) ميمون بن سياه: ضعفه يحييٰ بن معين .

''ان کو کیل بن معین نے ضعیف تھہرایا۔''ایضاً

اب اس کے اوپرکس کی بھی جرح مقبول نہیں ہوئے اورخصوصاً اس وقت جب ابن معین اپنی اس تفعیف میں شاؤ اب اس کے اوپرکس کی بھی جرح مقبول نہیں ہوئے اورخصوصاً اس وقت جب ابن معین اپنی اس تفعیف میں شاؤ ہیں۔ سنے! ذہبی نے اس میزان میں خود امام بخاری دے ان کی تو یُق نقل کی ہے، ● جس سے ان کا اشارہ اس امر کی طرف تھا کہ امام بخاری کے مقابل میں ابن معین کی تفعیف کوئی چیز نہیں ہے۔ علاوہ بریں امام بخاری نے تو ان سے بمتابعت حمید الطّویل روایت کیا ہے ● لہذا اس میں کوئی حرث نہیں، اب ان کی تویش سنے!

تقریب میں ہے: "صدوق عابد " اور خلاصہ میں ہے: "وثقه أبو حاتم وابن حبان " اور میزان میں ہے: "وثقه أبو حاتم والبخاري "اور بدى الساري ميں ہے: "قال أبو حاتم: ثقة "

ان عبارتوں کا خلاصہ بیہ موا کہ میمون صدوق ہے، عابد ہے، اس کوابوحاتم وابن حبان اور امام بخاری نے ثقہ کہا ہے۔'' نہذیب التھذیب جلد وہم میں ہے:

"قال أبوحاتم: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال حمزة عن الدار قطني: يحتج به "انتهى. ٥٠ درايين ميمون كو ابوحاتم في القداور ابن حبان في تقات من كها بها الدروقطني في بروايت حزه كها كد ميون قابل جمت بين - آ م طلح - اين! حرف النون ندارو؟ اجها!!

و تهذیب التهذیب (۱۰/۲۵۷)

۵ تهذیب التهذیب (۲۲٤/۱۰)

عيزان الاعتدال (٢٣٣/٤)

<sup>3</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٧)

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٢٣٣/٤) هدي الساري (ص: ٤٤٧) تقريب التهذيب (ص: ٥٥٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٩٤)



184

## حرف الهاء

فوله: (١٥٩) هدبة بن خالد الصيسى البصري: أما النسائي فقال: ضعيف.

''کیکن نسائی نے کس کہا کہ بیضعیف ہیں۔'' ایضاً

أفتول: آپ نے حسب معمول یہاں بھی غلطی کی ہے کہ "القبسی" کو "الصیسی" بالصاد ککھا ہے، خیراس میں تو آپ کی حد تک مجبور ہیں، ہاں آپ کی جو جرح ہے، اس کی بابت عرض ہے کہ نسائی نے ان کو کسی خاص امر کی بابت ضعیف کہا ہے، جیبا کہ حافظ بدی الساري میں لکھتے ہیں:

" قلت: لعله ضعفه في شي، خاص " • يعنى نسائى نے ان كى كى خاص مديث كوضيف كہا ہے۔ اس كى ولي سے ہے كہ امام نسائى نے ہدب كو قوى بھى كہا ہے، جيسا كہ اى ميزان ميں ہے: "وأما النسائى فقواه مرة أخرى " يعنى نسائى نے ان كو قوى بھى كہا ہے، پس نسائى كا قول تضعیف اس وقت غیر قابل تسلیم ہے، اس لیے حافظ نے تقریب میں نکھ دیا: " تفر د النسائى بتلبینه " • يعنى نسائى نے ان كى تضعیف میں تفرد كیا ہے، پس بیشاذ قول ایک جاعت كيره كى تو يُتى كے مقابلہ میں كالعدم وغير قابل قبول ہے، چنا چي سنتے، تقریب میں ہے: " ثقة عابد " يعنى بيد شقد اور عابد ہیں، خلاصہ میں ہے: " ثقة عابد " يعنى بيد شقد اور عابد ہیں، خلاصہ میں ہے:

" وثقه ابن معين وابن حبان؛ وقال ابن عدي: لا أعرف له كيثا منكرا، وهو كثير الحديث، وثقه الناس، صدوق لا بأس به "انتهى. 6

'' یعنی ہدبہ کو اہن معین وابن حبان نے تقد کہا ہے اور ابن عدی نے کہا کہ میں اس کی کوئی حدیث منکر نہیں جانتا، وہ بہت حدیث والا ہے، اس کو تمام لوگوں نے تقد کہا ہے، وہ صدوق لا باس بدہے۔''

میزان میں ہے:

" ثقة عالم صاحب حديث ومعرفة وعلو إسناد، وثقه ابن معين وغيره، وقال أبوحاتم: صدوق، وقال ابن عدي: لا أعرف له حديثاً منكرا، "انتهي.

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٧)

<sup>€</sup> ميزان الاعتدال (٢٩٤/٤)

التهذيب (ص: ۱۷۱)

الخلاصة للخزرجي (١٣)

## و و الأمر العباري ( و الم سيح بخاري ) 666 المحكم الأمر العبار م الإبطال الكلام العمكم المحكم المعكم

'' یعنی ہدبہ ثقتہ عالم صاحب حدیث ومعرفت و بلندسند والا ہے ، اس کو ابن معین وغیرہ نے ثقہ اور ابوحاتم نے صدوق کہا ہے اور ابن عدی نے کہا میں اس کی کوئی حدیث محرنہیں جامتا۔''

ہری الساري میں ہے:

" وثقه ابن الجنيد، قال ابن عدي: لم أر له حديثاً منكرا، وهو كثير الحديث، وقد وثقه الناس، "انتهى. €

د بینی ان کو ابن الجنید نے ثقد کہا ہے اور ابن عدی نے کہا کہ میں ان کی کوئی حدیث مظر نہیں بہانا، یہ کثیر الحدیث اور صدوق میں، ان کوتمام لوگوں نے ثقد کہا ہے۔''

تهذيب التهذيب جلديازوجم من عن

"قال على بن الجنيد عن ابن معين: ثقة ، وقال أبو حاتم: صدوق ، قال ابن عدى: سمعت أبا يعلى ، وسئل عن هدبة وشيان ، فقال: هدبة أفضلهما وأوثقهما وأكثرهما حديثا ، وقال ابن عدى: لم أر له حديثا منكراً ، وهم كثير الحديث صدوق لإ بأس به ، وقد وثقه الناس ، وقال ابن حبان في الثقات ، وقال مسلمة بن قاسم: بصري ثقة ، "انتهى ملخصاً . " وقال ابن حبان في الثقات ، وقال مسلمة بن قاسم: بصري ثقة ، "انتهى ملخصاً . و دين بدبكوابن معين ني بروايت على بن جنيد تقد اور الجهائم ني صدوق كها به اور ابن عدى ني كها كه عبى ني ابويعلى سيا، وه بدب اور شيبان كى بابت سوال كي كي ، تو فرمايا: بدبه شيبان سي زياده فضيلت على نياده ثقد اور زياده حديث والله به به ابن عدى ني خودكها على هي كان من ثقات على اور مسلمه ني وه بهت حديث والا اور سيالا بأس به به ، الى كولوكول ني ثقد اور ابن حبان ني ثقات على اور مسلمه ني تقد كان ابن حالى المها ورمسلمه ني تقد كان الله على المسلمة المها المها على المسلمة المها المها المها على المها المه

**قوله**: (١٦٠) هشام بن حجير المكي: ضعفه ابن معين، وقد سئل عنه يحيى القطان، فلم يرضه، وضرب عليه.

''ان کو ابن معین نے ضعیف تھہرایا ہے اور یکی القطان سے ان کی برنسبت ہو چھا گیا، تو انھوں نے ان کی نسبت رضا مندی ظاہر نہیں کی اور ان سے نا پندیدگی ظاہر کی۔'' ایساً

أهول: يجي القطان كى عدم رضا ان كے حق ميں جرح نہيں ہو سكتى، بال ابن معين كى تضعيف البت كل نظر ب، الكين مد بھى آسانى سے اٹھ جاتى ب، اس لئے كه اٹھيں ابن معين نے ہشام كوصالح الحديث كہا ب، جيسا كه آگے

- € ميزان الاعتدال (٢٩٤/٤)
- 🛭 هدي الساري (ص: ٤٤٧)
- 🛭 تهذیب التهذیب (ص: ۲۱/۱۱)

www.muhammadilibrary.com

(فاع مَنَى بخارى (667 عَنْ الْمُوالْمِيرِهُ لِإِيطَالِ الْكَلَامُ الْمِيمَدُمُ عَلَيْ اللَّهِ الْمِيمَدُونِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا الللَّالِمُ اللل

تھذیب النھذیب کی عبارت میں آئے گا۔ اس سے ثابت ہوا کہ پہلے این معین کے اجتہاد میں ان کا ضعیف ہوتا ثابت ہوا تھا، لیکن پھر دوسرے اجتہاد میں ان کا صالح الحدیث ہوتا ثابت ہوا، لہذا پہلی جرح اٹھ گئی۔ علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے بمتابعت عبداللہ بن طاوس روایت کیا ہے ● اور متابعت کی بابت بار ہا لکھا جا چکا ہے۔ اس جرح کا اصل جواب تو وہی ہے کہ امام بخاری کا ان سے روایت کرنا خود ان کی توثیق کی دلیل ہے، چٹانچہ ذہبی نے میزان میں ان کی توثیق کی دلیل ہے، چٹانچہ ذہبی نے میزان میں ان کی توثیق کی دلیل میں پیش کیا ہے کہ ان سے روایت کرنا خود ان کی توثیق کی دلیل میں پیش کیا ہے کہ ان سے شیخان نے جمت پکڑی ہے۔ ●

تقريب ميں ہے: "صدوق "اورخلاصہ ميں ہے: "وثقه العجلي"

یعنی بیصدوق ہیں، ان کواحم عجل نے ثقہ کہا ہے۔

ہری الساري ميں ہے: "وثقه العجلي وابن سعد، وقال أبوحاتم: يكتب حديثه،" انتهى. 6 "العين ان كو عجلي وابن سعد نے تقد الرابوحاتم نے ان كى حديث كو لكھنے كے لائل كہا ہے."

#### میزان میں ہے:

"قال العجلي: ثقة صاحب سنة، وقال أبرجاتم: يكتب حديثه، وقواه آخرون، و احتج به الشيخان، قال ابن شبرمة: ما بمكة مثله، "انتهى

'دیعنی ہشام کو عجل نے تقد صاحب صدیث اور ابوطائم نے ان کی جدیث کو لائل کتابت کہا ہے اور بہتوں نے ان کو توی کہا ہے اور بہتوں نے ان کو توی کہا ہے اور ابن شرمہ نے کہا کہ مکہ میں ان کی مثل کوئی نہیں ہے۔''

تهذيب التهذيب جلد يازوجم ميس ع:

"قال ابن شبرمة: ليس بمكة مثله، وقال إسحاق بن منصور عن ابن معين: صالح، وقال العجلي: ثقة صاحب سنة، وقال أبوحاتم: يكتب حديثه، وذكره ابن حبان في الثقات، قلت: وقال ابن سعد: كان ثقة، وقال الساجي: صدوق، "انتهى.

• تهذیب التهذیب (۱۱/ ۳۲)

🛭 هدي الساري (ص: ٤٤٨)

عيزان الاعتدال (٤/٩٥/٤)

تقريب التهذيب (ص: ۲۷۲) الخلاصة للخزرجي (ص: ۲۰۹)

🛭 هدي الساري (ص: ٤٤٨)

6 ميزان الاعتدال (٢٩٥/٤)



'دلین ابن شرمہ نے کہا کہ مکہ میں ان کی مثل کوئی نہیں تھا اور ابن معین نے بروایت اسحاق صالح الحدیث اور عجلی نے ثقہ و صاحب حدیث اور ابوحاتم نے ان کی حدیث کو قابل کتابت کہا ہے اور ان کو ابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا ہے، حافظ فرماتے ہیں کہ ان کو محمد بن سعد نے ثقہ اور ذکر یا ساجی نے صدوق کہا ہے، آ گے چلئے:

قوله: (١٦١) هشام بن أبي عبد الله الدستوائي: رمى بالقدر فيما قيل.

"منجله ان امور کے جو بیان کیے گئے ہیں، ان کا قدر کی جانب منسوب ہونا ہے۔"الیشا

افقول: یہ بھی کوئی جرح ہے؟ جس کوخود آپ نعل مجبول "قبل" کے ساتھ نقل کر رہے ہیں، جس کی بابت بارہا آپ کو لکھا گیا کہ نعل مجبول عدم الجزم والیقین کے لیے آتا ہے، ای لیے اس کو تمریض کا صیغہ کہتے ہیں، لیکن افسوس آپ کو اسی میزان میں آگے "رجع عدہ کی عبارت نہیں سوجھی، € جس میں آپ کے ظن فاسد کا شافی جواب تھا کہ ان کا رجوع بھی ٹابت ہے، چلئے آپ کی جرح کا جہاں ہوگیا، لیکن گئے ہاتھ صاف لفظوں میں ان کی توثیق آپ کو سنا دوں۔

تقريب مين ب: " ثقة ثابت " العنى مين ورشبت بين-

اورخلاصه میں ہے:

"قال أبو داود الطيالسي: كان أمير المؤمنين في المديث، قال العجلي: ثقة ثبت، قال ابن

سعد: حجة، "انتهى.

"دبعنى الوداود طيالى نے ان كوامير المونين في الحديث اور عجلى نے ثقد وشبت المحمد بن سعد نے جست كها ہے "

میزان میں ہے:

"قال أبوداود الطيالسي: هشام الدستوائي أمير المؤمنين في الحديث، "انتهى.

"لین طیالی نے کہا کہ جشام حدیث میں بادشاہ ہے۔"

ہری الساري میں ہے:

" أحد الأثبات، مجمع على ثقته وإتقانه، قال محمد بن سعد: كان ثقة حجة، قلت:

احتج به الأئمة، "انتهى.

- 🛭 تهذیب التهذیب (۱۱/ ۳۲)
- عيزان الاعتدال (٢٠٠/٤)
- ق تقریب التهذیب (ص: ۵۷۳)
- الخلاصة للخزرجي (ص: ١١٠)
  - 🗗 ميزان الاعتدال (٤/ ٣٠٠)

وفاع يح بخارى كالمحكم المعكم المحكم المعكم ا

''لینی ہشام ثقات ہے ہیں، ان کے ثقہ و پختہ ہونے پر اجماع ہو چکا ہے، ان کو ابن سعد نے ثقہ ججت کہا ہے، ان کے ساتھ تمام اماموں نے دلیل پکڑی ہے۔''

تهذیب التهذیب جلد یازوجم میں ہے:

" قال أبوهشام الرفاعي عن وكيع: ثنا هشام، وكان ثبتا، وذكره ابن علية في حفاظ البصرة، وقال أبوداود الطيالسي: هشام الدستوائي أمير المؤمنين في الحديث، وقال أبوحاتم: ثنا أبونعيم: ثنا هشام الدستوائي، وأثنى عليه خيراً، وقال ابن البراء عن ابن المديني: الدستوائي ثبت، وقال العجلي: بصري ثقة ثبت في الحديث حجة، وذكره ابن حبان في الثقات، "انتهى ملخصاً. ◄

'دلینی وکیج نے بروایت ابو ہشام رفاعی ہشام کو ثبت کہا ہے اور ان کو ابن علیہ نے بھرہ کے حافظوں میں شار کیا ہے اور ابوداود طیالی نے جیام کو امیر المونین درحدیث کہا ہے اور ابوداقتم نے کہا کہ ابولیم نے ہشام کی اچھی تحریف کی اور ابن مدیلی نے بروایت ابن براء ہشام کو ثبت اور احمد عجلی نے تقد ثبت در حدیث اور حجت اور ابن حبان نے ثقات میں ذکر ہے۔'' آ کے چلئے:

فتوله: (١٦٢) همام بن يحيى العودي البصري: قال عمرو بن علي: كان يحيى لا يرضى حفظه ولا كتابه، ولا يحدث عنه، وقال أبوجاتم: ثقة، في حفظه شيء، وكان يحيى القطان لا يرضى حفظه .

''عمرد بن علی نے کہا کہ کی ان کے حافظ اور ان کی کتاب سے راضی نہ منظ افران سے حدیث روایت نہیں کرتے تھے، ابوحاتم نے کہا کہ بی تقد ہیں اور ان کے حافظ میں کچھ نقصان ہے اور یکی القطان ان کے حافظہ سے راضی نہ تھے۔الینیا

افتول: آپ نے "عودی" غلط کھا ہے، سیح "عودی" بالذال المعجمہ ہے، یہاں آپ اپنی جرح میں ہام اللہ کو ثقہ مانتے ہیں، جس کی بابت آپ نے ابوحاتم کا قول پیش کیا ہے، جس کو میں نے بخط جلی نقل کیا ہے، پس اصل غرض تو ثقہ ہونے ہے ، جو آپ کومسلم ہے، باقی رہا ان کے حافظ کے متعلق! تو اس کی بابت آگ تہذیب کی عبارت میں ان کے حافظ ہونے کا جبوت آئے گا، پس آپ کی جرح مبہم وغیر مفسر پر ہماری تعدیل مقدم ہوگی، جس کی بابت میں گئی بارلکھ آیا ہوں، چنانچہ آپ اپنی شاذ جرح کے مقابلے میں ثقابت کے اقوال کثیرہ ملاحظہ فرما کیں،

<sup>0</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٨)

ع نهذيب التهذيب (١١/٠٤)



لینی امام احمد جیسے امام نے فرمایا کہ بیکل مشائخ میں شبت ( ثقتہ ) ہیں اور ابوحاتم نے ان کو ثقہ کہا ہے۔ میزان میں ہے:

" أحد علماه البصرة وثقاتها، قال أبوحاتم: ثقة، وقال أحمد بن حنبل: همام ثبت في كل مشائخه، وقال أبو زرعة: لا بأس به، "انتهى.

اور بدی الساري میں ہے:

" أحد الأثبات، قال أحمد بن حنبل: هو أثبت، وقال أيضاً: همام ثبت في كل المشائخ، وكان ابن مهدي حسن الرأي فيه، وقال ابن سعد: كان ثقة، وقال أبوحاتم: ثقة صدوق، قال ابن عدى: أحاديثه مستقيمة، وقد اعتمده الأثمة الستة، "انتهى.

''لینی ایمام فقات سے ہے، ان کو احمد نے بمقابل تمام مشائخ آشیت کہا ہے اور ابن مہدی کی ان کی بابت المجھی رائے تھی اور مجمد بن سی نے ان کو تقد اور ابوحاتم نے ثقد وصدوق اور ابن عدی نے ان کی حدیثوں کو درست کہا ہے اور ان سے سارئی صحاح سند میں روایت لی گئے ہے۔''

اور تھذیب التھذیب جلد حادی عشر (۱۱) میں اس سے کہیں زیادہ تفصیل سے لکھا ہے، جو آپ کی خاطر نقل کیا جاتا ہے، پس غور سے ملاحظ فرمائے:

"قال أحمد بن سنان عن يزيد بن هارون: كان همام قويا في الحديث، وقال صالح بن أحمد عن أبيه: همام ثبت، وقال ابن محرز عن أحمد همام ثقة، وهو أثبت، وقال الحسين بن الحسن الرازي عن ابن معين: ثقة صالح، وقال عثمان الدارمي عن ابن معين مثله، وقال ابن سعد: كان ثقة، وقال ابن أبي حاتم: سئل أبوزرعة عنه، فقال: لا بأس به، وقال: سألت أبي عن همام، فقال: ثقة صدوق، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال أبوبكر ويحيى: همام صدوق يكتب حديثه، وقال العجلي: بصري ثقة، وقال الحاكم: ثقة حافظ، وقال الساجي: صدوق صالح، "انتهى ملخصاً.

''لینی بزید نے بروایت احمد ہمام کوقوی در حدیث اور صالح نے اپ باپ امام احمد سے ہمام کو ثبت اور ابن محرز نے امام احمد سے ہمام کو ثقة صالح الحدیث اور عثمان نے ابن محین سے ہمام کو ثقة صالح الحدیث اور عثمان نے ابن معین سے ثقة اور محمد بن سعد نے ہمام کو ثقة کہا ہے اور ابوحاتم کے بیٹے نے کہا کہ ابوز رعہ ہمام کی بابت سوال کئے گئے ، تو لا باس به فرمایا اور انھیں ابوحاتم کے بیٹے نے کہا کہ میں نے اپنے باپ

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (٤/ ٣٠٩)

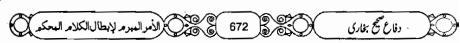
<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٩)

<sup>🛭</sup> تهذیب التهذیب (۱۱/۱۱)

www.muhammadilibrary.com
والم الح مح بخارى والمحكم المحكم المحكم

ابو حاتم ہے جام کی بابت سوال کیا تو آپ نے ثقہ وصدوق فرمایا اور جام کو ابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا ہے اور ابو بکر اور یکی نے جام کو کیا ہے اور اجمد عجلی نے جام کو ثقہ اور الحر عجلی نے جام کو ثقہ اور حاکم نے ثقہ و حافظ اور زکریا ساجی نے جام کوصدوق وصالح الحدیث کہا ہے۔'' آ گے چلئے:

www.mihammadiibrary.com



## حرف الواو

**قُتُولُه**: (١٦٣) ورقاء بن عمر: قال أبوداود: ورقاء صاحب سنة إلا أنه فيه إرجاء.

''ابوداود نے کہا کہ ورقا صاحب سنت ہیں کیکن ان میں ارجاء ہے۔''ایضا

۔ **اُھتو ل**: بہلے کئی بار بیان ہو چکا ہے کہ ارجاء توثیق کے منافی نہیں ہے اور یہاں تو ارجاء ثابت بھی نہیں ہے،

کیونکہ کبار محدثین سے اس کا انکار ثابت ہے، ہدی الساری میں ہے، "قیل له: کان یری الإرجاء؟ قال: لا اُدری " وونوں کا خلاصہ یہ ہے کہ اُدری " وونوں کا خلاصہ یہ ہے کہ اُدری " وونوں کا خلاصہ یہ ہے کہ الم احمد سے بوچھا گیا کہ ورقاء مرجیہ شے اُل میں ارجاء تھا؟ تو انھوں نے جواب کہ میں نہیں جانتا، چلیے آپ کی ارجاء والی جرح کافور ہوگئ اور صاحب سنت (حدیث) ہونا ان کا آپ کو بھی مسلم ہے، لیجئے تو یُتن بھی ثابت ہوگئ، لیکن میں اپنی عادت کے مطابق آپ کوصرت لفظوں میں ان کی تو یُتن سناتا ہوں:

تقريب ميں ہے: "صدوق" اور خلاصه ميں ہے: " وثقه أحمد وابن معين"

یعنی بیرصدوق ہیں، ان کوامام احمد و یحیٰ بن معین نے ثقد کہا ہے۔

میزان الاعتدال میں ہے:

"صدوق عالم من الثقات الكوفيين، قال أحمد: ثقة صاحب سنة، قال ابن معين: ورقاء ثقة، وقال ابن عدي: لا بأس به، "انتهى.

'' یعنی ورقاء صدوق عالم کوفیوں کے ثقہ لوگوں سے ہے، ان کو احمد نے ثقہ صاحب حدیث اور ابن معین نے ثقہ اور ابن عدی نے لا باس به کہا ہے۔''

اور بدی الساری میں ہے:

" قال ابن عدي: لا بأس به، ووثقه يحيي بن معين وغير واحد مطلقا، وقال أحمد: ثقة

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٩)

عدیب التهذیب (۱۰۱/۱۱)

۵۸ : ثقریب التهذیب (ض: ۵۸۰)

ميزان الاعتدال (٣٣٢/٤)

www.muhammadilibrary.com\_ ك الأمر المبرم الإبطال الكلام المعكم ﴿ دفاع سيحج بخاري 673

صاحب سنة، "انتهى.

'' بعنی ان کو ابن عدی نے لا بأس به اور کی بن معین وغیرہ نے ثقه مطلق اور امام احمہ نے ثقه صاحب مديث كها ہے۔"

تهذیب التهذیب جلد بازدہم میں ہے:

"قال حرب: قال أحمد: ثقة، وقال أحمد بن أبي مريم عن ابن معين: ورقاء ثقة، وقال إسحاق بن منصور عن ابن معين: صالح، وقال الغلابي عن ابن معين: ورقاء و شيبان تَقتان، وقال أبوحاتم: كان شعبة يثني عليه، وكان صالح الحديث، وذكره ابن حبان في الثقات، قال ابن عدي: لا بأس به، وقال ابن شاهين في الثقات: قال وكيع: ورقاء ثقة، وقال أبوداود عن أحمد: ثقة صاحب سنة، "انتهى ملخصاً. 🏵

''لینی ورقاء کو حرب نے امام ایم ہے ثقہ اور ابن معین نے بروایت احمد بن ابی مریم ثقہ اور ابن معین نے ۔ بروایت اسحاق صالح الحدیث اور ابن معین نے بروایت غلانی ثقه کہا ہے اور ابوحاتم نے ان کو صالح الحدیث کہا ہے اور کہا کہ شعبہ ان کی عمدہ تعریب کرتے تھے اور ان کو ابن حیان نے ثقات میں اور ابن عدی نے لا بأس به اور ابن شاہن نے ثقات میں ہے وکیج نے ثقبہ اور ابوداود نے بروایت احمد ان کو ثقتہ اورصاحب مديث كها ب-" آ م علي:

**قوله:** (۱٦٤) وهب بن جرير بن حازم: كان عفان يتكلم فيه.

''عفان كوان ميں كلام تفاـ'' ايضاً

أفول: آپ نے عفان کے کلام کی کوئی وجر نیس بیان کی، جس کی وجہ سے آپ کی جرح یوں بی مردود ہوگئ، ليكن مارا بھى حوصلد د كھيئے كہ ہم آپ كو وجہ بتلاتے ميں اور آپ كى جرح كو پاير شبوت پر پہنچا كر جواب ديتے ميں، پس سنے! عفان کے کلام کی وجہ بیہ ہے کہ وہب نے شعبہ سے ساع کا دعویٰ کیا ہے، حالانکہ ان کوشعبہ سے ساع نہیں ب، حافظ مدى السارى ميس لكھتے ہيں:

" قال عفان: إنه لم يسمع من شعبة ". ● " يعنى عفان نے كہا كه وہبكوشعبد \_ ساع حاصل نہیں ہے۔''

## يه إصل جرح إلكين اب اس كا جواب سنية:

- 0 هدى السارى (ص: ٤٤٩)
- عنديب التهذيب (١٠١/١١)
  - 8 هدي الساري (ص: ٤٥٠)



ا۔ اولا امام بخاری نے وہب کی حدیث بروایت شعبہ بالانفراد روایت بی نہیں گی۔

۲- دوسرے یہ کہ جو روایت محج بخاری میں ہے، وہ بھی بالمتا بعت ہے، چنانچہ مدی الساری میں ہے:

"له من حدیثه عن شعبة ما نوبع علیه" 

اور متابعت وغیره کامفصل بیان نمبر (۲۲) ثابت کے ترجمہ اور دیگر بھی کی نمبروں میں ہو چکا ہے، للبذا جرح ختم ہوگئ،
اور متابعت وغیره کامفصل بیان نمبر (۲۲) ثابت کے ترجمہ اور دیگر بھی کئی نمبروں میں ہو چکا ہے، للبذا جرح ختم ہوگئ،
اب وجب کے متعلق یہ ملاحظہ فرمائیے کہ یہ بذات خود ثقہ ہیں، تقریب میں ہے: " ثقة من التاسعة " اور خلاصہ میں ہے: "ابن معین وثقه، واحتیج به الباقون " یعنی بید ثقہ ہیں، ان کو ابن معین نے ثقہ کہا ہے اور باقیوں نے ان سے ج: "ابن معین وثقه، واحتیج به الباقون " 

عبت کیری ہے۔

میزان میں ہے:

" وثقه ابن معين، وقال السائي: ليس به بأس، وقال العجلي: ثقة، "انتهي. 🍨

"ديعنى ان كوابن معين في اورنسال في لا بأس به اور جلى في ثقد كهاب."

اور مدی الساری میں ہے:

" أحد الثقات، قال أحمد: و كان وهب صاحب سنة، ووثقه ابن معين والعجلي وابن سعد، واحتج به الأثمة، "انتهى.

'دلیعنی وہب ثقات سے ہیں، ان کو احمہ نے صاحب صدیث اور این معین اور عجل وابن سعد نے ثقہ کہا ہے۔ اور ان سے کل ائمہ نے ججت کری ہے۔''

تهذيب التهذيب جلديازومم ميس ب:

"قال عثمان: وهب صالح الحديث، وقال النسائي: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال العجلي: بصري ثقة، وقال ابن سعد: وكان ثقة، قال أحمد: كان وهب صاحب سنة، "انتهى.

''یعنی وہب کوعثان نے صالح الحدیث اور نسائی نے لا باس به اور ابن حبان نے ثقات میں اور عجل نے ثقد اور ابام احمد نے صاحب حدیث فرمایا ہے۔'' آ کے چلئے:

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٥٠)

تقريب التهذيب (ص: ٥٨٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ١١٨)

<sup>🗗</sup> ميزان الاعتدال (٣٥١/٤)

<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص: ٥٠٠)

نهذیب التهذیب (۱۱/۱۱)

191

## حرف اللامرالف

**قوله**: (١٦٥) **لاحق بن حميد**: روى الحسين بن حبان عن ابن معين قال: مضطرب الحديث.

"دوایت کی حسین بن حبان نے ابن معین سے کہا ابن معین نے کہ بید مضطرب الحدیث ہیں۔" ایضاً العقول المحدیث ہیں۔" ایضاً العقول: بیدان کے اقتہ ہونے کے مخالف نہیں، اس لئے کہ احتمال ہے کہ اضطراب ان کے اوا خرعمر میں ہوا ہو، حبیبا کہ مسلّم ہے کہ من اختلاط وہی شیخی خت ہے اور امام بخاری نے قبل از اختلاط روایت لینے کا التزام کیا ہے، لہذا النہ سے کہ معزنہیں، بہر حال ان کے تقدیما کے منافی نہیں، بلکہ ان کا ثقہ ہونا ثابت ہے۔

تقريب مين بي: " نقة من كبار الثالثة " يتن بين بالد الارخلاص مين بي: " ونقه أبوزرعة " • يعنى ان كوابوزرعد في تقد كم ابر

ميزان مي ب: "من ثقات التابعين، قال أبوزرعة وجماع فقة، "انتهى. في ميزان مي بين البعين سي بين التهي. في المين لات ثقر تابعين سي ب، اس كوابوزرعداورايك جماعت في كما بين المين ال

" قال ابن سعد: كان ثقة، وقال العجلي: بصري تابعي ثقة، وقال أبوزرعة وابن خراش: ثقة، وقال ابن عبد البر: هو ثقة عند جميعهم، "انتهى ملخصاً. 
"دلين لات كومحم بن سعد نے تقداور احرمجل نے تقداور ابوزرعه و ابن تراش نے تقد كہا ہے اور ابن عبد البر في كما كہ بہب كنزدك تقد بهل "" كے طائد

<sup>●</sup> تقريب التهذيب (ص: ٥٨٦) الخلاصة للخزرجي (ص: ٤٢٠)

عيزان الاعتدال (٣٥٦/٤)

<sup>🛭</sup> تهذيب التهذيب (١١/ ١٥١)



حرف الياء عو

**قوله:** (١٦٦) يحيى بن أبي إسحاق (الحضرمي النحوي): روى عبدالله بن أحمد عن أبيه قال: في حديثه نكارة .

"عبدالله بن احمد نے اپنے باپ سے روایت کی کدان کی حدیث میں نامعقول امور ہیں۔" الیسا

أفتول: آپ نے نکارت کا ترجمہ غلط کیا ہے، افسوس کہ میزان میں آگے اس کی تصریح موجود تھی، لیکن آپ

نے اس کا مطالعہ نہیں کیا، اصل میں اور احمد کے پاس دو مخصول کی بابت استفسار آیا تھا:

ا۔ ایک عبدالعزیز بن صہیب۔

۲\_ دوسرا یجیٰ حضرمی۔

تو آپ نے عبدالعزیز کی بابت فرمایا: "أو نق حدیداً " لینی وہ بہت ثقة تھا اور یکی کی بابت فرمایا: " نبی حدیثه نکارة " لیعنی اس درجه کی ثقابت اس میں نہیں ہے، بیہ مطلب نہیں کہ سرے سے بیشقہ ہی نہیں ہے۔ ● بلکه ان کے ثقہ ہونے کی دلیل کھلے لفظوں میں آ گے آتی ہے، علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے متابعتا روایت لی ہے، جیسا کہ حافظ کا قول ہدی الساري میں: " وقد توبع علیها " ● اس پر وال ہے، لہذا ان کی روایت میں کوئی حرج نہیں۔

اب سفئ وليل توثيق بالتفريك!

تقریب میں ہے: "صدوق" میزان میں ہے: " ثقة " خلاصہ میں ہے: " وثقه النسائي " یعنی یجیٰ صدوق وثقتہ ہے، اس کونسائی نے ثقہ کہا ہے۔ ہدی الساري میں ہے:

" وثقه ابن معين والنسائي وابن سعد، واحتج به الباقون".

''لینی ان کو یچی ونسائی اور ابن سعد نے ثقہ کہاہے اور باقیوں نے ان سے جحت پکڑی ہے۔''

- قبل ازیں بیہ بات گزر چکی ہے کہ کسی کے تفرد اور غرابت پر امام احمد نکارت اور مشکر کا اطلاق کر دیتے ہیں، علاوہ ازیں یہاں پر بیہ
   نکارت اور تضعیف نبی ہے، جس سے مطلق تضعیف لازم نہیں آتی، ای لیے فدکورہ بالا رادی کو دیگر ائمہ محدثین نے صریح لفظول میں تقد کہا ہے، جس کی تفصیل مؤلف فرائش نے بیان کر دی ہے۔
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٥٠)
  - € ميزان الاعتدال (٤٦١/٤) تقريب التهذيب (ص: ٥٨٧) الخلاصة للخزرجي (ص: ٤٢١)
    - 🗗 هدي الساري (ص: ٤٥٠)

وفاع مج بخارى (واع مج بخارى) ( 677 ) ( واع مج بخارى ( واع مج بخارى ) ( واع مج بخارى )

تهذيب التهذيب جلدحادي عشريس ب:

"قال عبد الله بن أحمد: سألت ابن معين عن عبد العزيز ويحيى، فقال: كلاهما ثقة، وقال ابن أبي وقال ابن أبي الثقات، وقال ابن أبي حاتم: سألت أبي عنه، فقال: لا بأس به، "انتهى ملخصاً.

''لینی عبدالللہ نے کہا: میں نے ابن معین سے عبدالعزیز ویکی کی بابت پوچھا، تو انھوں نے دونوں کو اقتہ بتلایا اور یکی کو محمد بن سعد نے اثقہ اور نسائی نے اثقہ اور ابن حبان نے ثقات میں ذکر کیا ہے اور ابوحاتم کے بیٹے نے کہا کہ میں نے اپنے باپ سے یکی کی بابت سوال کیا، تو انھوں نے لا باس به فرمایا'' آ عے چلئے:

قوله: (١٦٧) يحيي بن حمزة الحضرمي البتلهي: قال عباس عن يحيى: كان يرمى بالقدر.

"عباس نے بچیٰ سے نقل کیا کہ بیر قدر کی جانب منسوب کئے گئے ہیں۔"الیفا

أفتول: حافظ نے اس كى بابت مدى الساري ميس فر مايا ہے:

"مع ذلك فكأنه لم يكن داعية " الم يكن داعية " مع ذلك فكأنه لم يكن داعية "

میں کہتا ہوں کہ اولاً ان کا قدریہ ہونا ہی غیر مسلم جہ اس لیے کہ آپ نے تمریض کا صیغد نقل کیا ہے، یعنی

"يرمى" جومجهول ب، جس كا عدم يقين مسلم ب، چلئ آپ كى برج كافور موكى، اب سفئ ان كا ثقه مونا-

تقريب مين ہے: " ثقة " اور خلاصه مين ہے: " وثقه ابن معين و جسم "

لینی بیر ققہ ہیں، ان کو یکی اور دحیم نے ثقہ کہا ہے۔

میزان میں ہے:

صدوق عالم، وقال أبوحاتم: صدوق، وقال ابن سعد: صالح الحديث، قال دحيم: هو ثقة عالم، "انتهى. •

''لینی کیچیٰ صدوق اور عالم ہے، ان کو ابوحاتم نے صدوق اور ابن سعد نے صالح الحدیث اور دحیم نے ثقتہ عالم عالم (دوبار کہا) ہے۔''

ہری الساری میں ہے:

- 🛭 تهذيب التهذيب (١١/ ١٥٦)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ۲۵۱)
- تقريب التهذيب (ص: ٥٨٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ٤٢٢)
  - ميزان الاعتدال (٣٦٩/٤)

وقاع مح بخارى 678 في 678 كالمورم لإبطال الكلام المعكم ك

"وثقه أحمد وابن معين وأبوداود، واحتج به الجماعة ". •

''لین کی کواحمہ و کیلی وابوداور نے ثقہ کہا ہے اوران سے ایک جماعت نے حجت پکڑی ہے۔''

اور تهذیب التهذیب چلد بازدجم میں ہے:

**قوله: (١٦٨) يحيى بن سعيد الأموي الكوفي (بن أبان): ذكره العقيلي في الضعفاء.** 

'' ذكر كيا ان كاعقيلي نے ضعفاء ميں ''ايسنا

ا الحقول: عقیلی کی کتاب الضعفاء میں ضمناً ان کا ذکر آگیا ہے، ندید گفتلی نے بوجہ ان کے ضعیف ہونے کے ضعفاء میں ذکر کیا ہے، من یدعی فعلیه البرهان، ﴿ بلکه یَجیٰ بن سعید ائمہ ثقات ہے ہے۔ علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے چار جگہ بالمعتابحت ذکر کیا ہے، پہلی جگہ بمتابعت ابو اسامہ ہے، دوسری جگہ بمتابعت زائدہ و شعبہ ہے، نے ان سے چار جگہ بالمعتابحت ذکر کیا ہے، پہلی جگہ بمتابعت و کیج ہے۔ ﴿ لِبْدَا ان کی روایت میں کوئی حرج نہیں، تقریب تیسری جگہ بمتابعت عثمان بن صفیم ہے: "و نقه ابن معین وغیرہ نے ثقہ کہا ہے۔ سیم بے: "و نقه ابن معین وغیرہ نے ثقہ کہا ہے۔ کی بیم صدوق ہیں، ان کو یکی بن معین وغیرہ نے ثقہ کہا ہے۔

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ۲۵۱)

عنديب التهذيب (١١/ ١٧٦)

امام عقیلی براش نے کتاب الفعفاء میں ان کامستقل ترجمہ ذکر کیا ہے ادر ان کے متعلق بی تول بھی نقل کیا ہے: "لم بنبت أمر يحيى في الحدیث، کان یصدق، ولیس بصاحب حدیث۔" (الضعفاء: ٤٠٣/٤)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ۲۵۱)

ميزان الاعتدال (٣٨٠/٤) تقريب التهذيب (ص: ٩٠٠) الخلاصة للخزرجي (ص: ٤٢٣)

www.muhammadilibrary.com
وفاع مجارى 679 و 679 و الأمراليور لإبطال الكلام السحو

ہدی الساري میں ہے:

" وثقه ابن سعد وأبوداود وابن معين وابن عمار وغيرهم، وقال أحمد: ليس به بأس، واحتج به الباقون، "انتهى. ●

'دلین کی کوم بن سعد وابوداود وابن معین وابن تمار وغیره نے تقد اور احمد نے لا باس به کہا اور باقیوں نے ججت پکری ہے۔''

تهذيب التهذيب جلد حادى عشر(١١) مس ب:

" قال أبوداود عن أحمد: ليس به بأس، وقال أبوداود: ليس به بأس ثقة، وقال يزيد بن الهيشم عن ابن معين: هو من أهل الصدق، ليس به بأس، وقال الدوري وغيره عن ابن معين: ثقة، وكذا قال محمد بن عبد الله بن عمار الموصلي والدارقطني، وقال النسائي: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في الثقات، قال ابن سعد: كان ثقة،" انتهى ملخصاً. ❖

" لیعنی کیلی کو احمد نے بروایت ابوداود الله باس به اور ابوداود نے خود بھی لا باس به ثقه اور بزید نے ابن معین سے شقه اور محموسلی اور دارقطنی نے ثقه اور نسائی معین سے شقہ اور محموسلی اور دارقطنی نے ثقه اور نسائی نے لاباس براور ابن حبان نے ثقات میں اور ابن سعد نے ثقه کہا ہے۔" آ کے چلئے:

فوله: (١٦٩) يحيى بن سليمان الجعفي الكوفي قال النسائي: ليس بثقة.

"نسائی نے کہا کہ تقتہیں ہیں۔"ایسا

أهنون: امام نسائی نے ان کو بوجه ضد و عداوت کے الیا کہہ دیا ہے، ورد حقیقت میں کی ایسے نہ تھے، حافظ ہدی السادی میں فرماتے ہیں: "و کان النسائی سی، الرأی فیه " لیخی امام نسائی (بوجه ضد کے) کی کی بابت بری رائے رکھتے تھے، ان کے ثقہ نہ ہونے کی کی وجہ ہے، ورنہ کی بن سلیمان اصل میں ثقہ ہے، تقریب میں ہے: "صدوق" اور خلاصہ میں ہے: "وثقه ابن حبان "اور میزان میں ہے: "وثقه بعض الحفاظ " لیخی کی صدوق ہیں، ان کو ابن حبان اور بعض حفاظ نے ثقہ کہا ہے، چنانچہ ان بعض کا نام بھی سنے! ہدی الساری میں ہے:

" أما الدارقطني والعقيلي فوثقاه، وذكره ابن حبان في الثقات، " انتهي. 🍑

- 🛈 هدي الساري (ص: ٥١٤)
- € تهذیب التهذیب (۱۱/۱۱)
  - 🛭 هدى السارى (ص: ٥٠١)
- ◘ ميزان الاعتدال (٤/ ٣٨٢) تقريب التهذيب (ص: ٩٩١) الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٤٤)
  - 5 هدي الساري (ص: ۲۵۱)

www.muhammadilibrary.com

(ناع کیج بزار) (680 ) (الأمر المبرم لإبطال الكلام المعكم )

''لینی کی کو داقطنی عقیلی نے ثقد اور ابن حبان نے ثقات میں کہا ہے۔''

تهذيب التهذيب جلد يازوجم ميس ع:

"قال أبوحاتم: شيخ، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الدارقطني: ثقة، وقال مسلمة بن

قاسم: لا بأس به، وكان عند العقيلي ثقة، "انتهى ملخصاً. •

'ديعني يجيٰ كوابوحاتم نے شخ الحديث اور ابن حبان نے ثقات ميں اور دارقطني نے ثقة اور مسلمه نے لا

باس به اور عقیلی نے تقد کہا ہے۔" آ کے چلئے:

**قوله**: (١٧٠) يحيى بن صالح ابوحاظي الحمصى: قال العقيلي: حمصي جهمية.

''عقیلی نے کہا کہ مصی جمیہ ہیں۔'' ایضا

اُفتو ل: یہاں بھی آپ فی ملطی کی ہے، لیکن چونکہ یہ آپ کی آخری غلطی ہے، اس لیے میں بتا ہی دیتا ہوں "ابو حاظی" ہے، باقی رہاعقیلی کا ان کو جمیہ کہنا، یہ بلا دلیل اور من قبیل العذوذ ہے، 'کیونکہ ان سے کوئی عقائد جمیہ ظہور میں نہیں آگے، اگر ہوں تو پیش کریں، لیکن یاد رکھیں کہ ہرگز نہیں لا کتے، پس اثابت ہوا کہ ان کا جمیہ ہونا غلط اور عقیلی سے خطا ہوں ہے، بلکہ یہ بالا تفاق ثقہ ہیں، تقریب میں ہے: "صدوق"

لینی بیہ بہت سیج ہیں۔خلاصہ میں ہے:

" أحد كبار المحدثين، قال أبوزرعة الدمشقي هي ابن معين: ثقة، وقال أبوحاتم: صالح، "انتهى.

"لیتی کی بزرگ محدثین سے ہیں، ان کو ابوزرعہ نے بروایت کی ثقداور ابوحام نے صالح الحدیث کہا ہے۔"

ميزان ميں ہے:"وثقه ابن معين، وقال أبو حاتم: صدوق ". 🤊

🛭 تهذيب التهذيب (١١/١٩)

امام ابوحاتم راوی پر بها اوقات کلام کرتے ہوئے"شیخ" کا لفظ بول دیتے ہیں، جس کامعنی ہے:

ا . امام ابن الي حاتم فرمات ين "إذا قيل: شيخ، فهو بالمنزلة الثالثة، يكتب حديثه وينظر فيه. (الجرح والتعديل: ٢٧/٣)

٣- قال ابن القطان: قول أبي حاتم: شيخ، هذا ليس بتضعيف، وإنما هو إخبار بأنه ليس من أعلام أهل العلم، وإنما هو شيخ وقعت له روايات أخذت عنه "(بيان الوهم والإيهام: ٣٣٩/٥)

سل قال الحافظ الذهبي: قوله: شيخ، ليس هو عبارة جرح، ... ولكنها أيضا ما هي عبارة توثيق، وبالاستقراء يلوح لك أنه ليس بحجة." (ميزان الاعتدال: ٢/ ٣٨٥)

قریب التهذیب (ص: ۵۹۱)

الخلاصة للخزرجي (ص: ٤٢٤)

🛭 ميزان الاعتدال (٣٨٦/٤)

www.muhammadilibrary.com

(واع مج بزاري (681 ) (682 ) (الموالعبور لإبطال الكلام المهمكو

''لینی ان کوابن معین وغیرہ نے ثقہ اور ابوحاتم نے صدوق کہا ہے۔''

ہدی الساري ميں ہے:

" وثقه يحيى بن معين وأبواليمان وابن عدي، وقال الساجي: هو من أهل الصدق والأمانة، وقال أبوحاتم: صدوق، "انتهى. ◘

"لين ان كويكي والواليمان وابن عدى في تقداورساجى في صدوق وامانت وار والوحاتم في صدوق كها ب." تهذيب التهذيب جلد حادى عشر (١١) ميس ب:

" قال أبوزرعة: سألت يحيى بن معين عنه، فقال: ثقة، وقال أبوحاتم: صدوق، وذكره ابن عدي في الثقات، وقال الساجي: هو عندهم من أهل الصدق والأمانة، وقال الخليلي: ثقة، "انتهى ملخصاً.

دویعن میلی کو این معین فریروایت ابو زرعه تقد اور ابوحاتم نے صدوق اور ابن عدی نے اہل شام کی تقد جماعت میں اور این حبان نے تقد کہا جماعت میں اور این حبان نے تقد کہا ہے۔ میں اور زکریا ساجی نے صدوق اور امانت دار اور طیلی نے تقد کہا ہے۔'' آ کے چلئے:

قوله: (۱۷۱) يحيى بن عباد الضبعي منعفه زكريا الساحي.

" ان کوزکر یا ساجی نے ضعیف تھہرایا۔" ایسنا

ا فقول: یہ جرح بالکل مہم اور حد درجہ اہمال میں ہے، اس کے کیضعف کے مدارج اور انواع واقسام واصاف بہت ہیں۔ جس کی تصریح کتب اصول حدیث میں موجود ہے اور یہاں کو بھی وجہ مذکور نہیں۔ پس زکریا ساجی کی تضعیف بالکل مجروح اور بلا دلیل ہوئی، لہذا اس کا جز تشلیم میں آ نا ناممکن بلکہ محال ہے۔ بڑی وجہ ان کے ضعیف ہونے کی یہ ہے کہ ان کی روایت میں ان کی کوئی حدیث مشکر پائی نہیں گئی، جیسا کہ خطیب کا قول آگے آتا ہے، ان کی بات تقریب میں ہے: "صدوق من الناسعة" فین بڑے ہیں۔خلاصہ میں ہے:

" قال أبوحاتم: ليس به بأس، وقال الخطيب: لا نعلم روى حديثاً منكرا، "انتهى. ◘ « قال أبوحاتم في منكرتهين جانتا-" (ديعتي يحيي ضعى كوابوحاتم في لاباس به كهاب اورخطيب في كها كديس ان كى كسي حديث كومنكرتهين جانتا-"

ميزان الاعتدال ميس ہے:

<sup>0</sup> هدي الساري (ص: ۲۵۱)

نهذيب التهذيب (٢٠١/١١)

ق تقریب التهذیب (ص: ٥٩٢)

الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٥٠) يرويكين: تاريخ بغداد (١٤/١٤)

www.muhammadilibrary.com

(الأمر العبور لإبطال الكلام المهمكم (المحكم المحكم ا

" تُقة صدوق، وقال ابن معين : صدوق، وقال الدارقطني: حجة، "انتهى. • يعنى يجيل تقدصدوق ب، ان كوابن معين في صدوق اور دارقطني في جست كها ب."

ہری الساري میں ہے:

"قال أبوحاتم وغيره: ليس به بأس، وقال ابن معين: كان صدوقا، وقال الخطيب: لا نعلم في روايته شيئا منكراً، " انتهى. €

'دلینی کی کو ابوحاتم وغیرہ نے لا ماس به اور این معین نے صدوق کہا ہے اور خطیب نے کہا کہ میں ان کی کسی روایت کو مشرخیں جانتا۔

تهذيب التهذيب جلد بازديم من ب:

"قال الحسين بن حبان عن ابن معين: كان صدوقا، وقال أبوحاتم: ليس به بأس، وقال الدارقطني: يحتج به، وذكره ابن حبان في الثقات،" انتهى ملخصاً.

'دلینی کی ضبعی کو این معین نے بروای حسین صدوق اور ابوحاتم نے لا باس به اور دار قطنی نے جست اور این معین نے جست اور این حیان نے است

قوله: (۱۷۲) يحيى بن عبد الله بن بكير المصري: قال النسائي: ضعيف، وقال مِرة: ليس بثقة .

"نسائی نے کہا کہ ضعیف ہیں اور ایک مرتبہ کہا تقة نہیں ہیں۔"ایسا

أفتول: ان ميس جو كلام كيا كيا ب، وه ان كه مالك سے ساع كى بابت كى يعنى انھوں نے مالك سے روايت كى جاوران سے ساع فابت نيس ہے، اس ليے محض انھيں روايات كى بابت ان ميں كلام كيا كيا ہے، چنانچ تقريب ميں ہے: " تكلموا في سماعه من مالك" چنانچ امام نمائى كا كلام (تضعيف ) اى قبيل سے ہے، كين ان كى جوروايات ليك سے بيں، ان ميں كوئى كلام نبيں ہے، بلكہ يد ثقد بيں، جيسا كه ان كى توثيق آگے آتى ہے اور بحم الله كہ محج بخارى ميں ان كى روايت ليك سے بين، ان ميں كوئى كلام بندا جرح ختم ہوئى۔ تقريب ميں ہے: " فقه ابن كى روايت ليك سے بند كه مالك سے، لبذا جرح ختم ہوئى۔ تقريب ميں ہے: " فقه ابن حبان الاعتمال ميں ہے: " وفقه ابن حبان ما خوان كو ثقد كہا ہے يكن تھيك ہے، نة ضعيف نمائى۔ ميزان الاعتمال ميں ہے:

- € ميزان الاعتدال (٣٨٧/٤)
- 🛭 هدي الساري (ص: ۲۵۲)
- 🛭 تهذیب التهذیب (۱۱/۲۰۱)
- قريب التهذيب (ص: ٥٩٢)
- 🗗 الخلاصة للخزرجي (ص: ٢٥)

www.muhammadilibrary.com وفائ تنج بخارى المحكم الم

" ثقة صاحب حديث ومعرفة، محتج به في الصحيحين، قال أبوحاتم: يكتب حديثه، ووثقه غير واحد، "انتهى. 

• وثقه غير واحد، "انتهى.

''یعنی بیلی بن بکیر ثقد اور صاحب حدیث ومعرفت ہے، اس سے سیح بخاری ومسلم میں جبت بکڑی گئی ہے، ابوحاتم نے ان کی حدیث کو لکھنے کے لائق کہا ہے اور بہتوں نے ان کو ثقد کہا ہے۔

ہری الساری میں ہے:

" قال ابن عدي: هو أثبت الناس، وقال أبوحاتم: يكتب حديثه، " انتهى. ﴿ ''ليني كِيُّ لُوكُوں مِن اهبت اور ابوحاتم نے ان كى حديث كو قابل كتابت كہا ہے۔''

تهذيب التهذيب جلد كياره من ع:

" قال أبوحاتم: يكتب حديثه، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال الساجي: هو صدوق، وقال ابن عدي: هو أثبت الناس، وقال الخليلي: كان ثقة، وقال ابن قانع: مصري ثقة، "انتهى ملخصاً.

"ديعنى ابوحاتم نے ان كى حديث كو قابل تحرير اور ابن حبان نے ثقات ميں اور ساجى نے صدوق اور ابن عدى نے لوگوں ميں أثبت اور خللى نے ثقد اور ابن قائع نے ثقد كہا ہے ـ" آ سے چكے:

**فتوله**: (۱۷۳) يعقوب بن حميد بن كاسب الدوني: روى عباس عن يحيى: ليس بثقة، وقال يحيي والنسائي: ليس بشيء، وقال أبوحاتم: صيف.

''عباس نے میکیٰ سے روایت کی کہ یہ تقدیبیں ہیں اور کیلیٰ اور نسائی نے کہا کہ یہ کھینمیں ہیں اور ابوحاتم نے کہا کر ضعیف ہیں۔'' ایسا

أهول: يرتين مخصول كى جرمين، جوآب نقل كى بين، ان كى بابت آپ كو يہ بھى معلوم ہے كدس بنا پر يہ 197 جرمين بين پر يہ 197 جرمين بين؟ سنے كتب اساء الرجال ميں بتلايا كيا ہے كد يعقوب كوكسى وجہ سے حد مارى گئي تھى، پس ان كے محدود بوت بين وجہ سے يكيٰ اور نسائى اور ابوحاتم نے ان كوضعف كهدديا، حال تكدمحدود بوتا بھى ضعف كى وجہ بين بوسكيا، ورنہ كتب اصول سے حوالد د يجئے ، اى وجہ سے حافظ ابن حجر نے بدى السارى ميں صاف كك ديا:

" قلت: فمن هذه الجهة ليس الجرح فيه بقادح".

- € ميزان الاعتدال (٢٩١/٤)
- 🛭 هدي الساري (ص: ٤٥٢)
- 🗗 تهذيب التهذيب (۱۱/ ۲۰۸)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٥٤)

'' یعنی محدود ہونا یعقوب کے حق میں کوئی جرح ڈالنے والی جرح نہیں ہوسکتی۔''

یں ثابت ہوا کہ ان تین ناقدوں نے بلا دلیل یعقوب پر جرح کی ہے، اسی لیے تو حاکم نے فرمایا ہے، جس کو

حافظ تهذيب التهذيب جلدياز دجم مين نقل فرمات مين:

"قال الحاكم أبو عبد الله: لم يتكلم فيه أحد بحجة، "انتهى.

"لین حاکم نے فرمایا کہ میقوب کی بابت کسی نے دلیل کے ساتھ کلام نہیں کیا، بلکدان پر جو کلام کیا گیا

ہے محض بلا دلیل ہے۔''

علاوہ بریں امام بخاری نے ان سے بمتابعت محمد بن الصباح روایت لی ہے۔ 

لہذا متابعت میں ان سے روایت لینے میں کوئی حرج نہیں، ہم تو ہے کہتے ہیں کہ اگر وہ جوابات نددیے جاکیں جو عاجز نے ابھی کلمے ہیں، تو

صرف اتنا کہددینا ان کی تویش کو کافی ہے کہ جب امام بخاری نے ان سے روایت کیا، تو ان سے جرح ساقط ہوگئ، میسا کہ دیا ان کا بیان ہوا، اسی لئے تو خلاصہ ومیزان و ہدی الساری و تہذیب میں خود امام بخاری سے ان کا

صدوق ہونامنقول ہے، چنانچہ ملاحظہ ہوتقریب جی ہے: "صدوق" اور خلاصہ میں ہے:

" قال البخاري: هو في الأصل صدوق، وإلى ابن حبان في الثقات، وقال ابن عدي: لا بأس به كثير الحديث، "انتهى.

''لینی یعقوب کوامام بخاری نے کہا کہ اصل میں بیصدوق ہیں دران کوابن حبان نے نقات میں اور ابن میں کی نیاز کا میں کشال میں کیا ہم

عدی نے لا باس به کثیرالحدیث کہا ہے۔

میزان الاعتدال میں ہے:

" قال البخاري: هو في الأسل صدوق، وشد مضر بن محمد الأسدي عن يحيي بن معين: ثقة، قال ان عدي: يعقوب لا بأس به، هو كثير الحديث، "انتهى.

'دلینی لیقوب، کوامام بخاری نے صدوق اور کیلی نے بروایت مصر ثقد اور ابن عدی نے لا باس به اور کثیر الحدیث کہا ہے۔''

بدئ الساري ميس ہے:

• قال البخاري: هو في الأصل صدوق، وقال ابن عدي: لا بأس به، "انتهي. •

- تهذیب التهذیب (۱۱/۳۳۲)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٥٤)
- تقريب التهذيب (ص: ۲۰۷) الخلاصة للخررجي (ص: ٤٣٦)
  - 4 ميزان الاعتدال (٤٥٠/٤)
  - 🛭 هدي الساري (ص: ٤٥٢)

"ليني ليقوب كوامام بخارى نے صدوق اور ابن عدى نے لا باس به كها ہے۔"

تهذيب التهذيب جلد يازوجم مي ي:

"وقال البخاري: هو في الأصل صدوق، وقال ابن عدي: لا بأس به، وهو كثير الحديث، وقال ابن أبي خيثمة: قال مصعب الزبيري: ابن كاسب ثقة مأمون صاحب حديث، وقال مسلمة: ثقة،" انتهى ملخصاً.

'دلینی لیقوب کوامام بخاری نے صدوق اور ابن عدی نے لا باس به کثیرالحدیث اور مصعب نے بروایت ابن ابی خیثمه ثقه مامون صاحب حدیث اور مسلمه نے ثقه کہا ہے۔'' آ مے چلے:

**قوله**: (۱۷۶) يونس بن أبي الفرات الاسكاف: قال ابن حبان: لا يجوز أن يحتج به لغلبة المناكير في حديثه.

''ابن حبان نے کہا کدان ہے ججت پکڑنا جائز نہیں ہے، بوجہ اس کے کدان کی حدیثوں میں نامقبول روایتیں بہت سی ہیں۔'' ایپنا

افتول: آپ نے ای کے آگے کی عبار کو کیوں چھوڑ دیا ہے؟ جس میں خود علامہ زہبی ہی اس جرح کا

جواب دے رہے ہیں، چنانچے فرماتے ہیں: " قلت: بل الا حمة جاج به واجب لثقته" علی پنس کے ساتھ دلیل پکڑنا واجب ہے، کیونکہ بیاقتہ ہیں۔

معلوم ہوا کہ ابن حبان نے بالکل غلط کہا کہ یہ جمت نہیں ہیں، ای وسطے حافظ مدی الساری میں لکھتے ہیں:

"وشذ ابن حبان فقال: لا يجوز أن يحتج به لغلبة المناكير في رايته ". 🌯

یتی ابن حبان نے جو یونس کو نا قابل جحت کہا ہے، اس میں وہ شاذ ہیں، ان کا قول تھیک نہیں ہے۔ چنانچہ انھیں حافظ نے تقریب میں فرمایا: "لم یصب ابن حبان می تلیینه " فینی ابن حبان ان کے نا قابل جحت کہنے میں صواب پر نہیں ہیں، بلکہ ان سے خطا ہوئی ۔ حقیقت میں یونس قابل جحت و ثقہ ہیں۔ تقریب میں ہے: " نقة من السادسة " اور خلاصہ میں ہے: " و ثقه أبو داود" اور میزان میں ہے: "و ثقه أحمد وغیره " فینی یونس ثقہ ہے، ان کو ابوداود اور احمد وغیرہ نے ثقہ کہا ہے۔

● تهذیب التهذیب (۱۱/ ۳۳۲)

عيزان الاعتدال (٤٨٣/٤)

🛭 هدي الساري (ص: ٤٥٥)

۵ تقریب التهذیب (ص: ۲۱۶)

ميزان الاعتدال (٤٨٣/٤) تقريب النهذيب (ص: ٦١٤) الخلاصة للخزرجي (ص: ٤٤١)

www.muhammadilibrary.com

(فاع سنح بخارى (المعراليبرم لإبطال الكلام المعركم (المعراليبرم لإبطال الكلام المعركم (المعراليبرم الإبطال الكلام المعركم (المعركم المعركم (المعركم المعركم (المعركم المعركم (المعركم (ا

ہری الساري میں ہے:

" وثقه أبوداود والنسائي، وقال ابن الجنيد عن ابن معين: ليس به بأس، وهذا توثيق من ابن

معين، وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: الرجو أن يكون ثقة، " انتهي. •

ر موں و اور اور اور اور اور اور اور کیا نے بروایت ابن جنید لا بأس به ثقد اور عبدالله نے اپنے باپ احمد سے ثقد کہا ہے۔''

تهذیب التهذیب گیارہویں جلدیں ہے:

" قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: أرجو أن يكون صالح الحديث، وقال إبراهيم بن الجنيد عن ابن معين: ليس به يأس، وقال أبوداود والنسائي: ثقة ، "انتهى. ◘

"ديعني يونس كوعبدالله ن بروايت اسي باپ احمد صالح الحديث اور يجليٰ في بروايت ابراجيم لا بأس به

(ثقة) اور ابوداود و نسائی نے تھی کہا ہے۔''آگے چلئے:
المال ا

• هدي الساري (ص: ٤٥٥)

◘ تهذيب التهذيب (١١/ ٣٩٢)



199

## باب الكنيٰ

## حرف الباء

**ظوله**: (١٧٥) أبوبكر بن عياش الكوفي المقرئ: صدوق ثبت في القراء ة، لكنه في الحديث يغلط ويهم، وقال أبونعيم: لم يكن في شيوخنا أحد أكثر غلطا منه.

'' قراءت میں سیچے اور معتنہ میں لیکن حدیث میں غلطی کرتے اور وہم کو دخل دیتے ہیں، قیم نے کہا کہ ہمارے شیوخ میں ان سے زیادہ کوئی غلطی کرنے والانہیں تھا۔'' ایسا

ا فقول: ان كا وہم و خطا ان كے بوڑ ہے ہوئے كے بعد تھا، نہ كہولت كے قبل، حافظ ہدى السارى ميں كھتے ہيں: "لما كبر سا، حفظة فكان يهم" ليعنى جب يہ وائے ہوگئے، تو ان كا حافظہ خراب ہوگيا اور وہم كرنے گئے، كي سن شيخو خت كا يہى تو مقتضا ہے، اس كومحدثين اختلاط وغيره ہے تعبير كرتے ہيں اور امام بخارى نے روايت قبل از اختلاط و كبرتى كے لينے كا التزام كيا تھا، كبس ثابت ہواكہ امام بخارى كے ان ہے جس وقت روايت كی تھى، اس وقت ہے صاحب وہم نہ تھے، علاوہ بريں امام بخارى نے ان سے جو روايت كى ہے، وہ ثبي جگہ ہے اور بالمتابعت ہے:

ار ایک تو بمتابعت ثوری \_

۲۔ دوسرے بمتابعت ابن عیبینہ۔

۳۔ تیسرے بمتابعت جریر۔ 🖲

پس جب امام بخاری نے ان سے بلا متابعت روایت ہی نہیں لی، تو ان کی غلطی اور وہم سے کیا حرج ہوسکتا ہے؟ فاضیمہ! باقی رہا وہم و خطا کا ہونا، بیرتو انسان کی جبلت میں واغل ہے، کیونکہ: " الإنسان مر کب من الخطأ والنسیان "حافظ این حجرنے تھذیب التھذیب کی بارہویں جلد میں انھیں ابو بکر کے ترجمہ میں کیا خوب کھا ہے:

" الخطأ والوهم شيئان لاينفك عنهما البشر، فمن كان لا يكثر ذلك منه، فلا يستحق ترك

حديثه بعد تقدم عدالته، " انتهي. €

🗗 تهذيب التهذيب (۲۹/۱۲)

<sup>0</sup> هدي الساري (ص: ٥٥٤)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٥٥)

وَ الْمُوالْمِيرِ مِ لِإِبِطَالِ الْكِلَامِ الْمِعْكُمِ } (الْمُوالْمِيرِ مِ لِإِبطَالِ الْكِلَامِ الْمِعْكُم

'دلین خطا اور وہم مید دونوں ایسی چیزیں ہیں کہ ان سے کوئی بشر علیحدہ نہیں، پس جس سے خطا اور وہم زیادہ صدور نہ ہو، اس کی حدیث کو نہ چھوڑنا چا ہے اور خصوصاً اس وقت جب پہلے اس کی عدالت ثابت ہو چکی ہو'' چنانچہ ابو بکر کی عدالت ملاحظہ فرمائے ؟!

تقریب التہذیب میں ہے:

" ثقة عابد و كتابه صحيع " في ابوبكر ثقة اور عابد بين، ان كى كتاب ميح بـ

اس سے میبھی معلوم ہوا کہ آگر میللطی بھی کرتے ہوں، تو ان کی کتاب توضیح ہے، جس سے کہ حدیث لی جاتی ہے۔ اور سننے! علامہ صفی الدین خلاصہ میں فرماتے ہیں:

"قال أحمد: ثقة، قال ابن عدي: لم أجد له حديثاً منكراً ".

"ليتى ان كواحد نے تقد كہا جاور ابن عدى نے كہا كميں نے ان كى كوئى حديث مكر نہيں يائى-"

مكرتواس وقت موتى جبان كى تاجي غلط موتى ـ وإذ ليس فليس!

علامہ ذہبی میزان الاعتدال میں فرماتے ہیں؟

" صدوق ثبت صالح الحديث، وقال أحمد: ثقة، وقال ابن معين: ثقة، وكتبه ليس فيها خطأ. " انتهى

'دلین ابوبکر سیچ ،معتد اور اچھی حدیث والے ہیں، ان کو امام احد نے ثقد اور یجی بن معین نے ثقد کہا ہے اور ان کی کتابوں میں خطانہیں ہے۔''

حافظ بدی الساري (مقدمه فتح الباری) میں فرماتے ہیں:

" قال أحمد: ثقة، وقال ابن عدى: لم أجد له حديثاً منكرا، وقال ابن سعد: كان ثقة صدوقا عالما بالحديث، وقال العجلي: ثقة صاحب سنة، "انتهى.

''لین ابوبکر کو احمد نے ثقتہ کہا ہے اور ابن عدی نے کہا کہ میں نے ان کی کوئی حدیث مشکر نہیں پائی اور ان کو کوئی کومحمہ بن سعد نے ثقة صدوق عالم حدیث اور عجل نے ثقة صاحب حدیث کہا ہے۔

وى حافظ ابن حجرا يي ضحيم كتاب تهذيب التهذيب جلد دواز دبم مي مفصل ارقام فرمات مين:

" قال الحسن بن عيسيٰ: ذكر ابن المبارك أبابكر بن عياش فأثنيٰ عليه، وقال صالح بن

- تقریب التهذیب (ص: ٦٢٤)
- 2 الخلاصة للخزرجي (ص: ٤٤٥)
  - عيزان الاعتدال (٤٩٩/٤)
  - 🗗 هدي الساري (ص: ٤٥٥)

'n

įυ

أحمد عن أبيه: صدوق صالح، وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن عدي: لا بأس به، وأنبي لم أجد له حديثاً منكرا، وقال العجلي: كان ثقة قديماً صاحب سنة وعبادة، وقال ابن سعد: وكان ثقة صدوقا عارفا بالحديث والعلم، وقال الساجي: صدوق، "انتهي ملخصاً. 🕈

'' بینی حسن نے کہا کہ عبداللہ بن ممارک نے ابوبکر کا ذکر کر کے ان کی اچھی تعریف بیان کی اور احمہ نے بروایت صالح ان کوصدوق صالح الحدیث اورعبدالله نے بروایت این والد احمد ان کو ثقه اور این حبان نے نقات میں ذکر کیا ہے اور ان کو ابن عدی نیائے لا باس به کہا اور کہا میں نے ان کی کوئی حدیث مشر نہیں یائی اور ان کو احمد عجل نے پرانا ثقد صاحب حدیث وعبادت اور محمد بن سعد نے ثقد صدوق اور علم حدیث کا عارف اور زکریا ساجی نے صدوق کہا ہے۔

كمي المجھ كئے؟

بس اک تفاق پیه مهمرا تفا فیصله دل کا

دیکھا جناب! یہ ہے امام بخاری کی جامع صحیح جاری کا کمال اور اس کے رواۃ کا جروح وقدوح سے پاک ومبرا ہونا اور زیور توثیق سے مزین ومحلی ہونا۔ کیا اب بھی آ پ کی آ نکھ نہ کھولیں گے اور جامع صحیح بخاری کے بےمثل مونے يرايمان فدلاكيں عيج كيكن جو تحض ﴿ وَلَهُمْ أَعْينُ لَّا يَبْصِرُونَ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٧٩] كا مصداق مواس کو مجوری ہے۔ سی کہنامتنتی نے (جس کو صحح بخاری زبان حال سے یکار یکار کر کہ رہی ہے)

لا ترانى مقلة عمياء

الحمد لله كهاس جريده فريده نے باوجود قلب فرصت وكثرت غصص و ججوم افكار وكثرت اسفار وعدم فراغ بال از مہمات و انواع اشغال بعون الیٰ و برکت رسالت بناہی کیفما اتفق کسوت انجام ولباس اختیام پہنا اور پریشانی نے ایں رسالہ علالہ کی جس نوع ہے کہ مامول تھی، شیرازہ جعیت کا مایا۔

وليكن هذا آخر ما ظهر لي في هذا الكتاب، وبدا لي من توفيق الملك العزيز الوهاب، في 201 إبطال ما فاه في الكلام المحكم بالاشتهار إلى الدرجة القصوى، ودفع ما هذى به وهو قليل الجدوئ بعض من وقع بادعاء الحنفية في ورطة التقليد ، وترك السنة بالتمرد والتعقيد، وجند لجنود

<sup>•</sup> تهذیب التهذیب (۲۸/۲)

اگریش کم عقل برخفی رمون تو معذور سجھنا که مجھ کو اندھی آ کھینیں دیکھ کتی۔

# وفاع منح بخارى (690 ) في الأمر المبيرم لإبطال الكلام المعكم (

الآراء الفاسدة والأفكار الكاسدة ، ليدفع ويطفئ نور البخاري بأفواهه ورسالته والله متم نوره ولو كره الكارهون، وهو مع هذه الصناعة والجهالة والحماقة لا يكف بل يخوض في ما لا يعلم ، ويكتب بما لا يفهم، ويغالط المسلمين، ويهدم أساس الدين ، فإلى الله المشتكى، الذي يعلم السر وأخفى فأحمد الله على ما أنعم على باختتام هذه الرسالة المباركة مني وإن كنت لست بذاك، بل خائف من أعمالي وغدراتي وفجراتي وعجري وبجري وحبري وسبري فاغفرلي ولوالدي وارحمني وإياهما واختم لي بالحسني، أنت غفار لمن تاب، وتسمع لمن أناب، وآخر دعواي أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على حاتم النبيين وسيد المرسلين وشفيع المذنبين وسلم إلى يوم الدين، آمين برحمتك يا أرحم الراحمين!

يلوح الخط في الإطاس دهراً وكاتبه رميم في التراب

www.muhammadilibrary.com ك الأمراليوم لإبطال الكلام المعكم ل دفاع صحيح بخاري

## تقريظ

ا۔ از مولا نا مولوی سیدمجمہ نذیر الدین احمہ صاحب جعفری ہاتمی (ملا فاضل) مدرس اول مدرسہ اسلامیہ ابل حدیث بنارس

حامدا ومصلیاً ومسلما! واقع میں جن کورسول الله مُنْاتِیْجُ ہے محبت ہے، ان کو میچے بخاری کے ساتھ بھی ضرور ہی محت ہے، اس لیے کہ یہ مطابق خواب بعض بزرگ آنخضرت تَافِیْن کی خاص کتاب ہے، چونکہ اس کی نصرت میں مولوی محد ابوالقاسم صاحب نے رسال الامر المبرم" تالیف کیا ہے، البذا میں مؤلف کے لیے اس دعا پر خاتمہ کرتا يول: اللهم انصر من نصر دين محمد والخلق من خذل دين محمد وللم الذير الدين أحمد عفي عنه )

۲- از مولوی کیم حافظ عبدالمجید صاحب مدرس درسه ندکور بنارس:

کتاب لو تامله ضریر کمای کریمتاه بلا ارتیاب

الحمد لله وكفي، وسلام على عباده الذين اصطفى، ألم يعد!

بعض قاصرین ناعاقبت اندلیش نے بمقطعائے۔ع۔

صحیح بخاری (جس کا اصح الکتب بعد کتاب الله ہونا فقہاء ومحدثین کے نزدیک ایک امر مبرم ومسلم ہے) کے

بعض رواة يرجرح وقدح كياتها أوراس كانام \_ع\_

نہند نام زگی

"الكلام المحكم" ركها تها، اس كا ايماضيح اور واقعي جواب مولوي محمد الوالقاسم صاحب نے لكها، جس سے مردود كا غير محكم اور ردكا مبرم بونا: كالشمس في نصف النهار بين الأبصار ظام بوكيا، خدا ال سعادت مند مجيب كو إحقاق حق و إبطال باطل ميس بميشه قائم ركھ\_آ مين فم آمين! ( حكيم عبدالجيد عني عنه )

سداز مولوی سید محمد عبدالکبیر صاحب بهاری مدرس مدرسه مذکور بنارس:

الحمد لله الذي له ملك السموات والأرض، وهو على كل شيء قدير، والصلوة والسلام

على رسول محمد الذي أرسل إلى كل صغير و كبير، أما بعد!

اس عاجز نے کتاب "الأمر المهرم" کومن أولد إلى آخرو ديكها، ما شاء الله خوب كتاب ہے، اپنے باب ميں في زماننا بے مثل ويكتا ہے، مؤلف نے اس كى تاليف ميں بوى محنت و جانفشانى كى ہے۔ اے الله! اس كتاب كومتبول أنام فرما اور مؤلف كو يوماً فيوماً علم دينى و دنيوى ميں ترتى دے اور اس كو اپنے اعداء پر غالب كر اور اس كے اعداء كو مغلوب! آمين (راقع المحروف عبد الكبير عفى عنه)

## ٣ \_ از مولانا محدمنير الدين خان صاحب (ملا) مدرس مدرسه مصباح البدى بنارس:

ماشاء الله بنارس كے شبرہ آفاق جوان صالح جناب مولوى محمد ابوالقاسم صاحب سلمہ الله تعالى نے اس مرتبہ افی خدا داد طاقت سے پور بی دہوتی پرشاوكو اليى بچھاڑ بي كہ كسارى كى دال اور بھونجيا چاول آنتوں سے باہرنكل پڑا اور زمين كو دانتوں سے بكڑ كر سمائنا اور اپنے كے كا وبال بھلت رہا ہے ۔ ﴿إِنَّ بَطْشَ دَبِّكَ لَشَدِيْن ﴾ جزاہ الله عنى وعن سائر المسلمين خير الجزار حل فاكسار محمد منير فال عفالله عنه)

## ۵\_ از مولوی ابوانحسنین محمرعبد المجید صاحب الله ) مدرس مدرسه مذکور بنارس:

بیدرسالدمولوی عمر کریم ایسے مند چھٹ معترض کا میں آؤڑ جواب ہے، جس نے ندہبی دنیا میں بخاری ایس کتاب پر، جس کے روات کی ثقابت پر قرنول سے انفاق امت ہے، چرج کر کے فرقد ناجیہ "ما أنا علیه واصحابی" کا ول دکھایا۔ خداوند تعالیٰ ہمارے ووست مولوی ابوالقاسم صاحب کو جزائے خبر عطا فرمائے کہ انھوں نے کل توہات کو هباءً منٹورا کر دیا۔ (فاکسار مجمع مرالحجید)

## ٢- از حاجي حافظ متاز احمد صاحب د بلوي مقيم شهر بنارس:

بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله وكفي، وسلام على عباده الذين اصطفىٰ ، أما بعد!

یه رساله "الأمر المبرم" مصنفه جناب مولوی محمد ابوالقاسم صاحب زاد الله علمه وعمله وفضله جو "الكلام المحكم" مولفه مولوی عمر كريم پينوی هداه الله تعالىٰ كے جواب ميں لكھا گيا، في الواقع بے مثل و بے نظير ہے اور كيوں نہ ہوكه اس ميں امرحق كا اظہار ہے اور "الحق يعلو ولا يعلىٰ" أيك حجى گفتار ہے، خدا مولانا كو بميشه اظهار حق كي توفيق وے \_ آمين! ( خاكسار ابوميدمتاز احمد )

### ٤\_ از مولوي محمد حيات الله صاحب واعظ شهر بنارس:

عركريم (عليه ما يستحقه) كے جواب من آپ نے جس قدررسائل كھے ہيں،سب كامين نے مطالعہ كيا اور



ہرا کیک کو اپنے باب میں بے نظیر پایا، خصوصاً اس کتاب سے زیادہ اور کوئی امر مبرم نہیں ہوسکتا، خدا آپ کو جزائے خیر دے۔ آمین (محمد حیات الله بناری)

## ۸ ـ از مولوی ابواسرائیل محمد اساعیل خان صاحب ساکن پر یواضلع پرتاب گذھ:

مولانا! آپ كى "الأمر المبرم" واقعى امرمبرم ب، جومعنوى "الكلام المحكم" كے ليے سيف صارم ب، آپ كى يہكم سنى اور بلاكى ذكاوت! به شك بيراى امام كا اثر ب، جو اپنى كم سنى بيس امام باكمال ہوچكا تھا، أعنى به الإمام البحاري عليه الرحمة من الله الباري! خدا آپكواس سے اور زيادہ توفق دے، ہم بھى دعا كرتے ہيں۔

جزاه إله الناس عنا جميعاً بخير جزاء ذي نماء مخلد

اورآپ کا احمان ملک کے ہرقوم کے سر پر ہے، البذاسب کو ضرور ہے کہ آپ کے حق میں وست بدوعا ہوں: دعاءك يا في الأفاضل واجب على كل ذي فضل بدهر مظل

(عاجز أبواسرائيل محمد إسماعيل عفي عنه)

04

٩- ازمولوي كفايت حسين صاحب مدرك ولى مدرسه اصلاح السلمين بانكي بوريشنه

حداثة السن میں جو کارنمایاں آپ سے ہورہ جی ہے، تعجب خیز و حیرت انگیز ہیں، مولوی عمر کریم کے جوابات کا التزام جو آپ نے اللہ تعالی اظلام عطافرما التزام جو آپ نے اللہ تعالی اظلام عطافرما کر این جناب میں نہایت تبولیت عطافرمائے اور آپ کو بجمیع الوجوہ جارجہ اعلیٰ سعادت دارین سے مشرف و ممتاز فرما دے۔ (کفایت حسین عفی عند)



## قصائد

# در مدح امام بخاری رُطُنْ وتوصیف جامع صحیح ایشان از سخنور فصیح اللسان نکته سنج بلیغ البیان مولوی اقبال احمد بدُ ہر پوری!

مقبول سلف صحت یکتائے بخاری صحت میں صحیفہ کوئی ہمتائے بخاری عنقا ہے ہر ایک وصف میں مانائے • بخاری یر سب سے مرج ہے یہ دعوائے بخاری کیونکر نہو ہر دل میں تمنائے بخاری کی کیونگر مہو ہر دل ۔ ب دہ نہیں جو مانتے ہول رائے بخاری مشتہ نہیں، قول نی سے ملید اللہ جے عشق نہیں قول نبی ہے ایماں کی اعلامت ہے تو لائے بخاری الله رے جمال رخ زیائے بخاری ہے آج جنمیں نشہ صہبائے بخاری 205 گر دکیے لے نخل قدر عنائے بخاری وہ فخر ائمہ چین آرائے بخاری د کھیے جو تبھی روضۂ خطرائے بخاری کیوں روکش سدرہ نہو طوبائے بخاری ہے پاک تریں عین مصفائے بخاری ہر سر یہ ہے احسان کرم بائے بخاری وہ کس لئے کرنے لگے بروائے بخاری

محسود ملک رحبهٔ والائے بخاری قرآن کے سوا آج زمانے میں نہیں ہے تحقیق روایت ہو کہ توثیق درایت ہے اور کتابوں کو بھی گو دعوائے تصحی مجموعہُ اخبار رسول عربی ہے یہ قول نبی ہے اسے کس طرح نہ مانیں! جن آکھوں میں ہے روشی ٹیر اسلام سرمہ ہے انہیں خاک کی یائے بخاری ہر اہل بصیرت ہے دل و جان سے مفتول سراب کریں گے انہیں کل ساقی کوثر سروچن خلد ہو سو بار تقدیق تالیف ہو بے مثل تو پھر کیوں نہ ہو یکنا رضوال کو بہار چن خلد نہ بھائے اوراق ہیں اس کے ثمر یاغ رسالت ان چشموں میں جو بحر رسالت سے روال ہے یک جا کیا اخبار صححہ کو برکھ کر جو لوگ کہ جی رائے کے پھندے میں گرفار

وَلَيْ وَوَاعَ مِنْ عَارِي ﴾ ﴿ وَ69 } ﴿ وَ69 } ﴿ وَالْمُوالْمِيرِمِ لِإِيطَالَ الْكُلَامِ الْمِعْكُمِ } ﴿

ہیں وہ تو دل و جان سے شیدائے بخاری والله ہے کیا قیض مسجائے بخاری اسلام کا وعویٰ کرش اعدائے بخاری سرے فضلا کے نہیں کم یائے بخاری الله رے مرآة مجلّائے بخاری د کھو تو ذرا فیض تجلائے بخاری چھم اولی الابصار میں ہے جائے بخاری کیوں اہل نظر کو نہو سودائے بخاری کیوں دیدہ حق ہیں میں نہ کھب حائے بخاری ول تحش ہے غرض جملہ سرایائے بخاری کھے بھی ہنے ہوئی حوصلہ فرسائے بخاری **206** کیوں قابل القیر نه ہوجائے بخاری یکی ہے روش تھا سویدائے بخاری وه آئینہ تھا قلب مُزکائے بخاری معیار تھا گویا دل دانائے بخاری ہے رائحہ عبر سارائے بخاری الله رے کلکِ عمر آمائے بخاری پھر مومن کامل کو نہ کیوں بھائے بخاری الله رے خم زلف چلیائے بخاری ہاتھ آئیں اگر حوروں کو اجزائے بخاری

یر یادۂ عشق نبوی ہے جو ہیں سرشار اک دم میں شفا ہوتی بدعت کے مرض ہے اخبار نبی سے بیہ عداوت ہو اور اس پر برسول ره تحقیق میں سرگرم سفر تھے اس میں نظر آتے ہیں خط و خال رسالت کافور ہوئی جاتی ہے تاریکی بدعت کیا ہوتا ہے گرشپرہ چٹم اس کو نہ دیکھیں ہے سطروں میں اس کے کشش گیسوئے محبوب جو نقطہ ہے وہ مردمک چیثم خرد ہے ہر حرف سویدائے دل اہل صفا ہے قرآن بھی ای حرف سے آغاز ہوا ہے بيه برتو تقا جلوهُ انوار نبي مُلَيْظُم كا جھی سکتی نہ تھی ظلمت کذب اس کے مقابل خالص کو علیحدہ کیا ہر اک غش و غل ہے ہوتا ہے مشام صُلحا جس سے معطر جو لکھی روایت وہ دُر قلزم تحقیق لما ہے فہہ دیں سے شرف ہم سخنی کا گردول په بوا طائر سدره بھی گرفتار سو بار کریں برگ گل خلد نچھاور

وفاع سمح بخارى ﴿ 696 ﴿ 696 ﴿ الأمر المبدم لإبطال الكلام المعكم ﴾

کب ہونے گئے کور شناسائے بخاری ہر ایک ہے جز دیدہ بینائے بخاری اس عہدہ مشکل ہے جو برآئے بخاری برائیے مشکل ہے جو برآئے بخاری برائیے بخاری برائیے بخاری برائیے انواہ ہے مکن نہیں واطفائے بخاری برائیے ہیں کام ہے الحق ید بیضائے بخاری برائیے ہیاری برائیے

حاجب ہے بھیرت کی پے معرفتِ حق مکن نہیں چھ لاکھ حدیثوں کا پرکھنا تائید اللی تھی ضرور ان کی معاون تقید روایات میں اس وقت ہے اب تک عالم میں کوئی ایبا محدث نہیں گزرا اس نور اللی کی ضیا یوں بی رہے گ آساں نہیں تالیف احادیث صحیحہ اقبال دل افکار بس اب ختم سخن کر اقبال دل افکار بس اب ختم سخن کر

# از شاعر شیرین شخن منشی عبدالا دف صاحب موحد، متوطن ایلیج پوردکن

بخاری کا محب یاں اب کہائے جس کا جی چاہے

بخاری کا محب ہوں آ زمائے جس کا جی چاہے

سے اوصائی ان کے مجھ سے آئے جس کا جی چاہے

محبت ان سے رکھ عظمت بڑھائے جس کا جی چاہے

بس ایس روثن سے فیض پائے جس کا جی چاہے

کرے تقدیق اور صادق کہائے جس کا جی چاہے

شک اس میں لائے اور منکر کہائے جس کا جی چاہے

میرے کہنے یہ کیا ہے آ زمائے جس کا جی چاہے

بخاری کے حمد سے فار کھائے جس کا جی چاہے

پڑھے اس کو پڑھائے اور سنائے جس کا جی چاہے

پڑھے اس کو پڑھائے اور سنائے جس کا جی چاہے

پڑھے اس کو پڑھائے اور سنائے جس کا جی چاہے

پڑھے اس کو پڑھائے اور سنائے جس کا جی چاہے

تو باری باری اس سے فیص اٹھائے جس کا جی چاہے

تو باری باری اس سے فیص اٹھائے جس کا جی چاہے

حقیقت اس کی ہم ہے س کے جائے جس کا جی جاہے

تعصب اور حد دل ہے مٹائے جس کا جی چاہے جہاں میں ان دنوں مجھ پر زبس انعام باری ہے امام باصفا کی مدح ہے رطب الساں ہوں میں ظیل اللہ آسا کعبد دیں کو کیا معور ہوئے ان کی سعی ہے سنت و توحید بال روثن مجھ نے محمد نے محمد کیا دیں منور بال ہوئے سولہ برس کی عمر میں اکمل حدیثوں میں ہوئے سولہ برس کی عمر میں اکمل حدیثوں میں جو توں کی ہوئی شہرت ہے ان ہے خوب عالم میں بخاری سے حدیثوں کا ہے جو دشن وہی دشن ہے احمد کا بخاری کے ہوئی مقبول عالم میں یہ جامع میں بی جامع کا ہوئی مقبول عالم میں یہ جامع ستجاب ان کی ہوئی مقبول عالم میں یہ جامع ستجاب ان کی ہوئی مقبول عالم میں یہ جامع ستجاب ان کی ہوئی مقبول عالم میں یہ جامع ستجاب ان کی ہوئی مقبول حق نے فرمایا ہے ہاں اس کو کتاب اپنی رسول حق نے فرمایا ہے ہاں اس کو کتاب اپنی

وفاع سمح بخارى (فاع سمح في الأخو العبوم لإبطال الكلام المعكم )

کان اس کے ہوں اللہ اکبر کیا بیاں مجھ سے مولف کو ملی ہے حضرت نبوی سے خوشخری کسی ہے زد منبر بیٹھ کر معجد میں حضرت کے حیات ان کی میں یاں ستر ہزار اشخاص نے یارو جہاں میں بس ہے شہرت اس کی یارو مہر انور ساں ملی نعمت کتاب حق کے بعد از ہم کو سے عظمٰی اصادیث نبی کی کیا ہوئی تدوین ہے واللہ ہوئی تدوین ہے واللہ ہوئی تدوین ہے واللہ ہوئی سرای سے ہند میں جاری ہیں سن منبط اس سے تو بدعی مشبق اس سے ہیں سن منبط اس سے تو بدعی مشبق اس سے موحد ہی کیا کرتے ہیں اگرام اس کا دل سے یاں موحد ہی کیا کرتے ہیں اگرام اس کا دل سے یاں گروہ اہل سنت میں ہے اس کی قدر روز افروں مطبعان جناب احمدی ہیں اس کے شیدائی مطبعان جناب احمدی ہیں اس کے شیدائی موحد کی غول سن کر کہا یہ اہل سنت نے موحد کی غول سن کر کہا یہ اہل سنت نے موحد کی غول سن کر کہا یہ اہل سنت نے موحد کی غول سن کر کہا یہ اہل سنت نے

MANIE



# ولهأيضاً

بخاری کی توصیف ککھوں ابھی اے ربط اللہ باری سے ہے مفح شده زير چرخ کهن! يذري نه قولم تو باش غوئ نو گفتار من کن سراسر قبول مخالف نبی کا ہے وہ بے گماں سنو گوش دل ہے میری شفتگو نہ مانے جو اس کو وہ ہے بس جہول نی کی زیارت سے اندر منام کر بی ن ریارت مثاباشی حضرت سے ان کو ملی ش منور کیا مثل مہر جہاں بس اکمل میں یوں میں ہے نیک نام ملی نعمت ان کو زِ زب العباد زبس دین احمد کی تزئین کی مرتب کیا نسخ کیمیا جے شک ہو وہ آزمائے مجھے بخار آتا ہے بدعی زشت کو پس اللہ کی اس پر پھکار ہے ہے رہبر یہی ہر سلمان کی نہو چین مومن کو اس کے بے غیر 09 ہے درجہ بوا اس کا اے مومنال ے اس کو لکھا باوضو باسیاس

جے انس یارو بخاری ہے ہے او وضاف احمد امام زمن مزين نمود است دين ني عدوے مجازی ست محصم رسول جو دشمن بخاری کا ہے درجہان نی کا ہے دشمن خدا کا عدو ہوئے شاد ان سے جناب رسول مشرف ہوئے ہیں وہ عالی مقام ہوئے ہم کلام ان سے حضرت نی محمر نے دین محمر کو یاں ہوئے شانزدہ سال میں وہ امام حدیثیں تھیں جے لاکھ بس ان کو یاد احادیث نبوی کی تدوین کی! احادیث نبوی فراہم کیا محت ہوں بخاری کا میں خیر سے بخاری کا یاں س کے نام کلو حد سے بخاری کے جو خوار ہے ہے جامع بخاری بردی شان کی یہ جامع ہے بس جامع فضل و خیر کتاب الٰہی کے بعد از یہاں وہ سجد میں احمہ کے منبر کے پاس

پس از حمد ایزد و نعت نبی

وفاع سمح بخارى المحكم المحكم الأمرالمبوم لإبطال الكلام المعكم المحكم الم مسلمان نہیں ان کو سمجھو یہود ہیں رفاض و بدعی بس اس کے حسود به روم به مفر و به مندوستان <sup>.</sup> ہوئے درس جاری ہیں اس کے یہاں پڑھو اور پڑھاؤ اسے صبح و شام عوض اس کے جنت میں یاؤ مقام ہوں خرسند تم سے رسول ایس کرو تازہ تم اس سے بنتان دیں یہ ہے اہل برعت کے حق میں سال یے رفع شک ہم سے آکر لے كري جم نه اس كام مين كيجه قصور کرے قدر اس کی جو ہووے بھیر تو خورشید کی اس میں کیا ہے خطا جلاؤ تم اعداء کے بس خوب دل میں جارہ لیے سے جارہ ۔ الکی تی ہوئے اس کے نوے ہزار زمرہ اشقیاء خشور در زمره اشقیاء نه مان التور بودے سزائے ملام مخالف بنا ہے وہ اس کا غوی حذر مومنوں کو ہے اس سے ضرور اشاعت میں بدعت کے ماکل وہ ہے حکایات باطل کا ناقل وہ ہے كرے عمر اپنى ہے اس ميں تلف 210 گیا بھول محشر کا رنج و تعب وہ محشر میں کہا دے گا حق کو جواب عدو اہل سنت کا ہے پر نفاق رہو وور اس سے تم اے مؤمنال گنہ بخش دے میرے آمرنگار

نہ فریاد رس ہے کوئی تجھ بغیر

کرو فیض حاصل تم اس سے مدام سنو اس کو تم اور سناؤ دوام رکھو درس اس کا تم اے مومنیں یہ ہے نبر فضان آے ملیں موحد کریں قدر اس کی یہاں صداقت میں اس کے ہو بس شک جے تشفی کریں گے ہم اس کو ضرور کشفی کریں ہے۔ اور مشیر مشیر ہے شہرت میں مشیر ہے ۔ اور مشیر مشیر مشیر ہے ۔ اور میں اور مشیر مشیر ہے ۔ اور میں اور مشیر مشیر ہے ۔ اور میں اور مشیر ہے ۔ اور میں ہے ۔ اور رہو درس میں اس کے شاغل بدل! یہاں تم یہ بس فضل باری ہے ہے حیات مؤلف میں اے دوستدار جو منکر ہوا اس کا ایمان گیا تو کر عزت بس اس کی اے نیک نام جو یٹنہ کا بدعی ہے اک مولوی ہے۔ سنت کا دشمن از بس پر غرور مٹانے میں سنت کے شاغل وہ ہے یہاں حال محشر سے غافل وہ ہے ہے بیجا ہے سب اس کا شور و شغف ہے ناحق ہے سب کا شور و شغب کرے عاقبت اپنی ہے یاں خراب ہے رفاض سے اس کو از بس وفاق نفاق و شقاق اس کا شیوہ ہے یاں دعا تجھ سے میری ہے اے کردگار موحد کا تو خاتمہ کر بہ خیر



# از چکید وقلم، جادورقم، شاعر بے مثل مولوی محمد یوسف صاحب مس محمدی فیض آبادی

كتاب حق مقدم اس سے سيسب سے مقدم ہے کتاب مصطفیٰ ہونے کا رہے صرف کیا مم ہے فقاہت اور ضبط و القان ان کا مسلم ہے سرنتلیم سب کا اس کی صحت کے لیے خم ہے جہال ہے مستفیض اس سے کہ بیمشہور عالم ہے جو دانائی میں لقمال ہے تو عصمت میں بدمریم ہے کہ وحی غیر متلو ہونے کا رتبہ ہی کیا کم ہے بخاری کے جوشیدا ہیں انہیں س بات کاغم ہے کے آئینہ سکندر کا ہے یا یہ ساغر جم ہے مچھوڑیں کے اسے عشاق دم میں جب تلک دم ہے عجب معجر الله ہے یہ عجب عیمائے مریم ہے نہ ایبا کوئی مند ہے نہ ایبا کوئی مجم ہے كتاب الله كوثر ہے بخارى جاہ زمزم ہے مبارک ہو بخاری کی تلاوت ان کو مرہم ہے گر جومخرف ہیں دیں سے ان کے لیے تم ہے 1 وہ جابل ہے غبی بے دال کا بے شہبہ بودم ہے وہی کلب الکلب مصداق ہے جو رشک بلعم ہے وہ اطنحیٰ ہے وہ اکفر ہے وہ اجہل ہے وہ اظلم ہے کلام اس کا ہے یا شمشیر ہے یا امر مبرم ہے وہاں اس کے مقابل اس کی شمشیر بیان خم ہے عجب تینے ودپیکر ہے عجب یہ سیف صارم ہے

حدیثوں میں بخاری کی عجب شان معظم ہے فضائل اور کو اس کے ہزاروں بلکہ لاکھوں ہیں رواۃ اس کے ثقاۃ اور عادل و ثبت اور جبت ہیں محدث جتنے دنیا میں ہیں گزرے رائخ و کامل تواتر کی طرح جمت ہیں اخباہ اوا اس کے خطاول سے مبرا ہے بھری ہے رشد و مکت سے کلام اللہ کے مانند اس کے تمیں یارے 📆 مسرت ہر زمال ہوتی ہے دید حسنِ جانال سے احادیث نی کی ساری دنیا دیکھ لو اس میں بی ہے جان و دل میں اس قدر الفت بخاری کی حیات طیبہ یاتے ہیں ہر یک مردہ دل اس سے نہیں جامع صحیح ایبا سنن ایبا کوئی ہرگز فیوض رشد اور خیر کثیر ان دو سے حاری ہے کلام مصطفیٰ کے ہجر میں مجروح جو دل ہیں محان نبی آب بقا اس کو سجھتے ہیں نہیں ہے اہل سنت سے مجھی طاعن بخاری کا فان تحمله يلهث اور ان تتركه يلهث كا نہیں صد اس کی گمراہی کی جو منکر ہوا اس سے ابوالقاسم محمد بھی عجب ہے حامی سنت جہاں پٹنہ کے بدی نے اٹھایا سر جہالت سے لکھی وہ امر مبرم کٹ گیا جس سے سر بدعی

www.muhammadilibrary.com كالمحال الكلام المسكم كالمحال الكلام المسكم كالمح يادى مادى المسكم كالمحال الكلام المسكم كالمحال الكلام المسكم كالمحال الكلام المسكم كالمحال الكلام المسكم كالمحال المسلم كالمحال المسلم كالمحال المسلم كالمحال المسلم كالمحال المسكم كالمحال المسلم كالمحال المسكم كالمحال المسكم كالمحال المسلم كالمحال المسلم كالمحال المسلم كالمحال المحال المسلم كالمحال المسلم كالمحال المسلم كالمحال المحال المحال المسلم كالمحال المحال المسلم كالمحال المحال الم دفاع صحيح بخاري

بخاری کے جو منکر ہیں بیا اک ان میں ماتم ہے نخن نجی میں تو اے مثس اور اعلی فصاحت میں نہیں ہر گز ظہوری اور فرودی سے کچھ کم ہے!

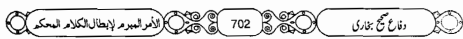
ازمولوی برکت علی صاحب برکت بنیشنر لودهانوی

امام فن احادیثی تمهارا پیشوا کیها؟ یہ دونوں طبقہ اولٰی کے تھے اعلٰی امامونے سیمسی ناچز کا مندان کے حق میں ہے کھلا کیہا؟ ہے کرتا بدعتی سنت کا دعویٰ برملا کیما؟ ہتھیلی ہر وہا لیے کر الیری میں بڑھا کیسا؟ الريبال مين نظر ذالے تو ديکھے گل كھلا كيما

نقبہ کشتی سنت تمھارا ناخدا کی<u>سا؟</u> الم ابوطنیفہ سا تمھارا رہنما کیسا؟ ہمارا بوطنیفہ ہے تمھارا ولربا کیسا؟ بتائے مولوی عمر کریم اب راست بازی سے وہ یوں بغض امام مجتمد پر ہے تلا کیما؟ یہ بے خبری ہے سنت سے زبان پر ہے ترے شکوہ امام مجتبد کامل بخاری کا بھلا کیسا؟ بسارت عقل سے دیکھو تڑپ جاؤ ندامت سے تیرے ناقص دلائل کا ہوا قلع قمعا کیما؟ امام اعظم سنت سے کیا نسبت ہے بدی کو عجب نادال ہے حنفی مقابل اہل مون کے تعارف ہوتا برکت سے تو ہوتا فیض بھی ما

میا ہے شور واویلا کہ اجڑا خانۂ بدعت

تمام شد



افسوس

آ عندلیب مل کے کریں آہ و زاریاں تو ہائے گل بکار میں چلاؤں ہائے دل

مولانا ابوالطیب مولوی مٹس الحق صاحب عظیم آبادی ہے کون واقف نہیں؟ آپ خاکسار کے شیوخ حدیث ہے تھے اور عاجز پر بہت مہربان رہتے، خصوصاً فدوی کے رسائل سے بے انتہا خوش ہوتے اور ان کو بالالتزام من اولدائی آخرہ ملاحظہ فر ما کرتقر یظ لکھ دیتے اور اس کے لیے ہرتم کی اعانت فرماتے ، یہ کتاب "الامر المبرم" بھی فقیر نے آپ ہی کے ایماء سے کھنی شروع کی ، آپ نے فرمای تھا کہ "المکلام المحکم" کا جواب کھو، میں تم کو دوعمرہ کتابیں بطور انعام کے دوں گا:

ا ایک نهایداین اثیر، کامل هر چهارجلد

- دوسرى تهذيب التهذيب كامل باره جلدير-

چنانچے نہایہ تو آپ نے پہلے ہی مرحت فرمائی اور نھذیب النھذیب کے لیے اتمام کتاب بندا کے بعد وعدہ تھا، صرف لکھنے کے لیے انہاں کتاب بندا کے بعد وعدہ تھا، انسوں کہ صرف لکھنے کے لیے اپنانسخ مرحمت بھی فرمایا تھا، انسوں کہ تبل اشاعت کتاب بندا آپ بتاریخ اوا رکیج الاول ۱۳۲۹ھے یوم سدشنبہ مطابق ۲۱ مارچ ۱۹۱۱ء بوقت ۲ بجے میں بعارضہ طاعون انتقال فرما گئے اور جس وقت کہ دنیا کا آفاب طلوع ہوا تھا، ای وقت دین کا آفاب (مش حق لیمن حق کی کا آفاب (مش حق لیمن کا آفاب (مش حق لیمن کا آفاب ) غروب ہوا۔ إنا لله وإنا الله وإنا الله واجعون، اللهم اغفر له وار حمد !

جی کے جی ہی میں رہے ارمان سارے چل ہے!

اب آپ کے خلف الصدق مولوی حکیم محمد ادر لین صاحب (جوذی علم وذی لیافت شخص ہیں) سے امید ہے کہ مولا نا مرحوم کی تجی جانشینی فرما کیں گے اور حضرت ابو بکرصدیق ڈاٹٹنز کی طرح اعلان کر دیں گے:

" من كان له عند النبي ﷺ عدة أو دين فليأتنا" (بخاري پ: ٩)

صحیح البخاري: كتاب الكفالة، پاب من تكفل عن میت دینا، فلیس له أن پرجع، رقم الحدیث (۲۱۷٤) صحیح
 مسلم: كتاب الفضائل، باب ما سئل رسول الله صلى الله علیه وسلم شیئا قط، فقال: لا، رقم الحدیث (۲۳۱٤)



# اشعار وتواريخ انتقال مولانا مرحوم

ما لقلب آسفٍ من حيث يفرغ باكيا كيف أسلوه بصبر جاء نعي الأكمل يعني مولانا الكريم الفاضل المتورع اسمه شمس و نور رسمه في الأمثل 213 مات في الطاعون قلقا صابراً في داره كان بشاشا بلقيا الله كالمتوكل حاض فكرى هائما وناح برأس الأجل راح شمس الحق حقا في الربيع الأول

ingligitaly con

أظلم الدنيا لفقده كان من أهل الثرى نور الله بنور تام قبره أتى

غاب عن عينا ي شمس في السحاب قد اختفى خضت في تاريخه أي الدعاء مبارك

# دىگر فارسى

از چمن بستند محمل بلبلان باغ علم آن ببار لاله زار به خزال باغ علم خول چکد از بر دو چثم دوستانِ باغ علم فاضل علامه عش الحق جوانِ باغ علم بر دل رخ آشنائ مردمانِ باغ علم حیف رخصت شد ز بزم عالمانِ باغ علم

آمده فصلِ خزال درگلستانِ باغِ علم رنگ دیگر گل گرفته از خزال آخر کجا خونِ دلِ من گشت از پیکان اندوه فراق حیف در دست غم بسپرد واز عالم برفت رحلتِ او داغ اندوه و ملال و غم نهاد نو بهار گلستانِ خلق و نفش و کرم وجود

وفاع سمج بخارى ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمُعْرِالْمُ الْمُعْرِمُ لِإِيطَالَ الْكَلَامُ الْمُعْمَدُ ﴾ (الأمر المعركم المعركم

سینہائے دوستان علم چوں صد برگ شد ۔ حیاک حیاک از رحلت ایں باغبان باغ علم 🖥 آتشِ دردِ وفات آل آميرالمونين سوخت رضت قرار ساكنانِ باغ علم ٍ

خاتمہ العلما از حق، فاصل برحق برحق گفتہ شد درگوش من اے دوستانِ باغ علم َ

# دیگر اردو

ہر طرف چھا گئی تحبت کی سیاہی کیسی گر پڑا کوہ الم ہائے یہ کیسے یکدم روتے روتے ہوئیں بے نور عاری آ تکھیں صدم سے چور ہے ہر مخض کوئی زیادہ کوئی کم علم دنیا ہے اٹھا ڈوب گیا ہوریج حق کیوں نہ کہرام مجے، کیوں نہو گھر گھر ماتم سر اعداء کو اوڑا کر ہوئے وہ آج تھینے اعنی شارح الی داود مفتی عالم

# الضأ \_اردو

کیا تم ہے کہوں کہ غم ہیں کیا کیا چکر بیں ہوں ایک دو تو بھلا کہوں بھی ویراں ہوا سارا باغ ہے ہے ورود سمن کی امید ہو کر لاله ما ہوا ہے مراغ ہے ہے بلبل بھی اڑی یہ نوحہ رو کر کیے مٹے گا یہ داغ ہے ہے اب ہر طرف ہوم و زاغ ہے ہے ہر شاخ چمن ہے تھا بیرا وہ باغبان لاپتہ ہے جب سے کچھ بھی نہ ملا سراغ ہے ہے مت يوچيو بهت يېي سمجه لو گل ہو گیا اب جراغ ہے ہے

www.muhammadilibrary.com ان مج بخارى ( 705 ) و 105 الأمرالسوم لإبطال الكلام المعكم ( ) دفاع صحيح بخارى مختلف ماده تاريخ وهو خيركم من ينفع الناس. غاب بأنوار الله. راح شمس لحق كان تقيا.

Im <u>279</u> Im = r9

انخسف شمس لحق.

11 279

نهال وه جوا بائ خورشيد وين ابل جنت خرم. فخر دولت جاه. المعفور.

arg ir arg ir arg محمد ابوالقاسم سيف بنارس

www.mihamnadiibrany.com

www.muhammadilibrary.com (دفاع محج بخاری کا بخاری کاری کا بخاری ک

بخدمت شريف علماءابل حديث زيدمجدكم

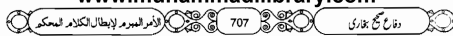
السلام عليم:

اس كتاب كا مطلب اورموضوع تو آپ لوگوں كو ملاحظہ سے بخوبى معلوم ہوا ہوگا، ايسے منہ پھٹ معرض كے جوابات ميں جس قدر دفت ہوتى ہے، وہ بھى ظاہر ہے، كيونكه معرض باوجود دعوىٰ حفيت كے سى اصول كا بيند ہى نہيں، الى صورت ميں مجيب كو جو جو مشكلات پيش آتى ہيں، ان كا تو ذكر نہيں، البتہ بدعوض ہے كہ فاكسار نے جو كھ كھا ہے، ہيں اگر يہ جوابات كافى نہ ہوں تو آپ صاحبوں كى خاكسار نے جو كھ كھا ہے، ہيں اگر يہ جوابات كافى نہ ہوں تو آپ صاحبوں كى ہمت اور حميت سے بعيد نہيں كہ الى طرف سے دوسرا جواب چھاپ كرشائع كريں، يا عاجز كومطلع فرما كرمنون كريں۔ عاجز كومطلع فرما كرمنون كريں۔ ع

. کریمال مستحکم با دشوار نیسه

نياز مند

مصنف



اعیان اہلحدیث کی خدمت میں امرمبرم کی اپیل

بھائیو! میرا کام آپ نے دکھے لیا، میرا حملہ آزمالیا، میری ڈیفنس (مدافعت) کو جانج لیا، میرے اوصاف بررگان قوم سے من لئے، پھر ابھی کچھ کسر ہے؟ نہیں! تو کیوں میری طرف خیال نہیں کرتے، کیا آپ نے نہیں سنا؟ کہ میرے بھکلیے رسالہ الکلام انحکم کی آؤ بھگت بدعتی حنفیوں نے کتی کی ہے اور کن کن کوششوں سے اس کی اشاعت کی، پس آپ حضرات بھی میرے قوت بازو بننے اور مجھ کو اس کے پیچھے پیچھے بھیج دیجئے، پھر دیکھئے گا کہ میں کس زور سے جاک سے دباتا ہوں، ایسا کہ باز اور چڑیا کا نظارہ آپ بھول جائیں، گرمیں اس کے پیچھے کیے جا سکتا ہوں، جب کہ اجمان قوم جمھے نہ اڑا کیں، یعنی میرے متعدد نسخ خرید کر مفت تقسیم کرا کمیں، تو پھر دیکھیں کہ امر مبرم کی سیف صارم بھی چہکہ کرا ہے تھکیل کی قطع و برید کرتی ہے۔ کرا کمیں، آپ اب اور کونیا وقت ہوگا کہ آپ صاحبان اس کی جمک کرا ہے تھکیل کی قطع و برید کرتی ہے۔

والىلام خىاكىسار MAN INIX

220

امرمبرم بنارى

<u>www.muhammadilibrary.com</u>



تاليف تاليف

شيخ النك الموكانا محال فالسية بنيايي

قال الله تعالىٰ: ﴿ وَسُقُوا مَآءً حَمِيْمًا فَقَطَّعَ آمُعَآءَ هُمُ ﴾

لله الحمد والمنة كه رساله عجاله نافعه مسماة به

# ماءحميم

للمولوي

# مهر کریم

المالي الم

ال رساله میں مولوی عمر کریم حنفی پلوی کے بارہ سوالوں مندرجہ اشتہار نمبر (۱) مشتهر ۱۳۲۲ هجرید) کے بالنفصیل اصولی جوابات دیے گئے ہیں۔ قابل ملاحظ برخاص و عام۔ (۱۹۱۱ء)

ازتازه تاليفات

مولانا محد ابوالقاسم صاحب بن مولانا مولوي محد سعيد صاحب مرحوم مغفور پنجابي

باهتمام مصنف

در مطبع سعيد المطابع واقع بنارس مطبوع گرديد

روز قیامت ہر کے در دست میرد نامهٔ من نیز حاضر ی شوم جامع بخاری در بغل • بسم الله الرحمن الرحیم

2

الحمد لوليه، والصلوة على نبيه، والسلام على أهله. أما بعد!

خاکسار محمد ابوالقائم عنی عنہ بخدمات عالیہ مجبان فی الله عرض پرداز ہے کہ مولوی عرکر یم کا جب اشتہار نبر (۱)
شائع ہوا تھا، عاجز کا وہ بچپن کا زبانہ اور تحصیل علم کا وقت تھا، اس لئے خاکسار کی طرف ہے اس کا جواب نبیں ہوا، کو
ہمارے دوست مولوی رفعت اللہ حالی نے شاہ جہان پور ہے بہتے سیلاب کوروکنے کے لیے اس کے جواب میں ایک
ہمارے دوست مولوی رفعت اللہ حالی کے شاہ جہان پور ہے بہتے سیلاب کوروکنے کے لیے اس کے جواب میں ایک
ہمارہ جس میں ان کے سوالوں کو الٹ کر ایم ابو صنیعہ والت پر کیا تھا، شائع کیا، جس ہے بوا فائدہ ہوا کہ خصم کو تاب
ہواب نبیں ہوئی، لیکن امام بخاری پر ہے اصل و سے دور نبیں ہوا، اس لئے خاکسار کا بعد فراغت از تحصیل علوم خیال ہوا
کہ داس کا ہمی شخفیق جواب ضرور ہونا چاہے، جیسا کہ الرائی ہوگیا، لیکن اس خیال ہے دک گیا کہ اس کو شائع ہوئے
کہ داس کا ہمی شخفیق جواب ضرور ہونا چاہے، جیسا کہ الرائی ہوگیا، لیکن اس خیال ہے دک گیا کہ اس کو شائع ہوئے
مدت دراز ہوگئی۔ بہاں تک کہ احباب شخلصین کا سخت تھا ضا ہوا گرجی طور ہے ان کے اشتہار نمبر (۲) کے تین جواب
ہواب ''الخری العظیم' خاکسار کی طرف ہے شائع ہوئے، جو مقبول و مفید ظائل ہوئے، نبیر (۱) کا بھی جواب ضرور
ہونا چاہے، پھرکئی احباب نے اس کی تائید کی، جس ہے مجبور ہوکر اس کے جواب میں یہ رسالہ ''ناہ جیم' شجویز ہوا،
ہونا چاہے، پھرکئی احباب نے اس کی تائید کی، جس ہے مجبور ہوکر اس کے جواب میں یہ رسالہ ''ناہ جیم' شجویز ہوا،
ہون کے جواب کئی مرتبہ ہو بھی۔ لیکن افسوس کہ دہ بار باراضی باتوں کو دھراتے ہیں،
ہون کے جواب کئی مرتبہ ہو بھی۔ لیکن ۔ ع

ہم بھی ہیں سینہ سپر قاتل لگا جو ہو سو ہو

خدا سے امید ہے کہ اس رسالہ کو بھی اس طرح مقبول عام کرے، جیسے کہ اس کے اخوات کو کیا، اللهم آمین! میرے رسالوں کے مقبول عام ہونے کے میرے پاس بہت سے سرٹیفکٹ (سندیں) آئے ہیں، منجملہ ان کے ایک بزرگ کا خط درج کیا جاتا ہے، جس سے ناظرین کو میرے قول کی تصدیق ہو جائے گی۔ مولوی عبدالحمید صاحب

روز قیامت جب برکوئی باتھ میں نامدا عمال پکڑے ہوئے ہوگا، ٹیں بھی بغل میں سیح بخاری لیے حاضر ہوں گا۔

مترجم سرکار نظام حیدر آباد وکن سے اینے ملفوف مورخه ۱۲ رئیج الاول <u>۳۲۹ میں لکھتے ہیں</u>:

3

" جناب مولانا مولوی محد ابوالقاسم صاحب سلمه، السلام علیم، مزاج گرای؟ آپ کی تصنیف "العرجون القدیم " من أولد إلی آخره نظر سے گزری، ماشاء الله کیا دندان شکن جواب دیئے گئے بیں که باید وشاید! کل "المحزی العظیم" و "الریح العقیم" بھی دیکھا، چھم بددور! آپ خوب لکھتے بیں اور ماشاء الله ابھی آپ کی عمری کیا ہے؟ مگر۔ع

گرچه طفلی و هنوزت شکر آلودهٔ شیر دل صد پیر و جوال هست بعثق تو اسر

آپ سے گوشرف ملاقات نہیں ہے لیکن آپ کی تیزی کے باعث جھے کو آپ سے محبت ہوگئ ہے۔

نه همهای عشق از دید از خیزد بها کین دولت از گفتار خیزد ● والسلام-

علی ہذا القیاس اور بھی کثرت سے خطوط ہیں، چونکہ ایک کا دبی تھم جوکل کا، اس لئے ای پر اکتفا کرتا ہوں۔ ع قیاس کن ز گلتان کھی بہار مرا

اب مين اصل جواب كي طرف متوجه موتا مون، بعون الله و صوفه اللهم أيدني بروح القدس.

واضح ہو کہ مولوی عمر کریم کے سوالات لفظ''سوال'' سے اور ان سوالوں مجے جوابات لفظ''جواب' سے تعبیر کئے

مولوی عمر کریم نے سوالات سے قبل ایک مختصری تمہید دیباچہ کے طور پر ککھی ہے، جس میں بید دوشقیں نکالی ہیں کہ ''بخاری پرعمل کے ضروری ہونے کی کیا وجہ ہے؟ آیامثل قرآن مجید کے اس کو سیجھ کر بلا تحقیق عمل کرتے ہیں یا اس کی صحت وسقم کو جانچ کیا ہے؟''

پہلے میں اس کا مخضر جواب عرض کر دول کہ سے بخاری جب اس قدر التزام سے جمع کی گئی کہ اس کا اتمام سولہ برسوں میں ہوا، ● تو بے شک وہ اس قابل ہے کہ اس پر بلا تحقیق عمل کیا جائے، جیبا کہ " الأمر المبرم" (ص:

# ۱٤) میں لکھا گیا ہے۔

- اگرچہ بیپن ہے اور دورھ چینی والا ہے، دل ہزار بوڑھا ہو کہ جوان تیرے عشق میں قید ہے۔
  - 🛭 عشق دید بی سے نہیں ہوتا، بلکہ بھی دولت گفتگو سے بھی اشتی ہے۔
  - ويكيس: تهذيب الأسماء واللغات (١/ ٧٤) تهذيب الكمال (٢٤٢/٢٤)

دوئم: یہ کہ علمائے محدثین نے اس کی جائج پڑتال کر کے تھم لگا دیا ہے کہ اس میں سوائے تھے لذات کے تھے لغیرہ بھی نہیں ہے، چہ جائیکہ اس میں احادیث حسان یا ضعاف ہے ہوں! چنانچہ سلف میں اس جائج و پڑتال کی آخری لیکن مکمل کتاب " ھدی الساری مقدمة فتح الباری" مرتبہ حافظ ابن مجرعسقلانی ہے، اور ان دنوں تھے بخاری کی رواۃ کے جائج و پڑتال میں خاکسار کی کتاب "الا مر المبرم" ہے۔ (جس میں آپ کے رسالہ "الکلام المحکم" کا جواب اور ایک سو بھتر راویوں کی جائج پڑتال کی گئی ہے) ہیں ہماراعمل تھے بخاری پر اس لئے بھی ہے کہ ہم نے اس کو جائج لیا ہے۔ اس بناء پر اب سنئے اپنے سوالوں کے جوابات!

**سوال**: (۱) میر که اس (بخاری) میں کوئی آ حادثہیں ہے؟ کس واسطے کہ جو احادیث آ حاد ہیں، وہ ظنی ہیں اور ظنی مفیدحی نہیں،خود اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ إِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِيُ مِنَ الْحِقِّ ﴾ [يونس: ٣٦] "ليعن ظن مفيدت تهين موتا بـــ"

يس اليي حديثين كب واجب لعمل موسكتي بين؟

جواب: صح بخاری میں زیادہ تر صدیث آ حاد ہیں، بلکہ "للا کشر حکم الکل" کے اعتبار ہے ہم بوے زوروں سے دمولی کرتے ہیں کہ صحیح بخاری کی کل حدیث آ حاد ہیں، اب اس بناء پر آپ کے سوال کا خلاصہ یہ ہوا کہ آ حادظتی ہوتی ہیں اورظتی حق کومفید نہیں، لبذا واجب الجمل نہیں، پس بقیجہ یہ ہوا کہ آ حاد واجب العمل نہیں، لیکن افسوس کہ اس شکل میں تقریب تام نہیں، کیونکہ قیاس کے دونوں تقد سے نامسلم اور شرائط اِنتاج مفتود ہیں، صغری آپ کا (یعنی آ حادظتی ہوتی ہیں) اصول حدیث والوں کے یہاں غیر مسلم ہے، اس لئے کہ محدثین نے آ حاد کی دو

آحاد كامفيرظن مونا حفيه كاندبب ب، جبيها كه نور الأنواريس ب: دون علم اليقين . (ص: ١٤٩) كب

فقه کے اصول مخترعہ سے حدیث کے اصول مقررہ پر کیونگر اعتراض ہوگا؟ ولا یقول بذلك إلا من سفه نفسه!

علاوه برین حنفیه مه بھی کہتے ہیں کہ خبر آ حاد بوقت وجود قرینه یقین کا فائدہ دیتی ہے، مولوی عبدالحلیم حنفی لکھنؤی مرحوم قسر الأقسار میں لکھتے ہیں:

"نعم، إن حبر الواحد مع انضمام القرينة القطعية يفيد اليقين ." انتهى 🕏

البذا آ نجناب کی کلیت صغری رفو چکر ہوئی، باقی رہا کبری، یعن ظنی مفید حق (یقین) نہیں بدلیل آیت قرآن، تو بی بھی صحیح نہیں، جبیبا کہ قسر الاقسار کی عبارت سے ابھی ظاہر ہوا کہ آ حاد (جو بقول آپ کے ظنی ہے) قرینہ سے

Λ

О ويكسن: نزهة النظر (ص: ٢٠١) إرشاد الفحول (١/٣٣/)

نور الأنوار مع قمر الأقمار (ص: ۱۸۱)

یقین کا فائدہ دیتی ہے، اور منطقیوں کے یہاں ظن نام ہے جانب راجج کا، اور جانب راجج ایک شاخ ہے یقین کی،
اس ہے بھی آپ کا کبرکی صحیح نہیں ہوتا۔ ہاں کبرگی کی دلیل میں آپ کا آیت قرآن پیش کرنا کہ: ﴿ إِنَّ الظَّنَ لَا
اس ہے بھی آپ کا کبرگی صحیح نہیں ہوتا۔ ہاں کبرگی کی دلیل میں آپ کا آیت قرآن پیش کرنا کہ: ﴿ إِنَّ الظَّنَ لَا
ایُفنی مِنَ الْحَقِی ﴾ [ یونس: ٣٦] آپ کے لئے سخت مصر ہے، اس لئے کہ آیت میں ظن سے مراو جانب مرجوح
اینی وہم ہے، نہ جانب راتج، اس لیے کہ کفار کا یہ خیال وہم تھا کہ بت خدا کے یہاں ہاری سفارش کریں گے، جو
بالکل جانب مرجوح ہے، اس کوراج کہنے والامشرک ہوگا۔ پس معلوم ہوا کہ ظن یہاں اصلی معنی (جانب راتج) پڑئیں
ہالکل جانب مرجوح ہے، اس کوراج کہنے والامشرک ہوگا۔ پس معلوم ہوا کہ ظن یہاں اصلی معنی (جانب راتج) پڑئیں
ہے، دلیل اس کی ماقبل کی آیت ہے، خدا فرما تا ہے: ﴿وَ مَا يَتَبِعُ اَکْفُرُهُمْ اِلَّا ظَنّا ﴾ اس آیت میں ﴿ ظَنّا ﴾ پر دال ہے۔
ہن ویں تحقیر کی ہے۔ (ملاحظہ ہو: تغییر فتح البیان وغیرہ) • جوخود معنی مجازی وہم پر دال ہے۔

چنانچہ ای آیت سے ظن کے وہم کے معنی میں بھی آنے کی دلیل کیڑی جاتی ہے، عبیداللہ بن مسعود شرح وقایہ میں تحت تول' نظند'' فرماتے ہیں:

"وليس المراد بالظن رجحان أحد الطرفين بل المراد الوهم ." انتهى

" "اى يرمولوى عبدالحى حفى "عمدة الرعاية " ين كلصة بين:

"إن الظن قد يطلق على الوهم أيضاً، وهو المراد همنا ." الخ

لہذا آپ کا کبری بھی باطل ہوا، پس بیجہ بھی ضرور غلط اور باطل ہوگا۔ علاوہ اس کے بید دعویٰ کرنا کہ خبر آ حاد واجب العمل نہیں، یہ بذات خود غلط ہے، اس لیے کہ حفیہ جو خبر آ حاد کو ظفی کہتے ہیں، وہ بھی مانتے ہیں کہ خبر آ حاد واجب العمل ہونے پر محدثین اور حنفیہ کا اتفاق ہے، یہ آپ نے کیے کہا کہ واجب العمل ہونے پر محدثین اور حنفیہ کا اتفاق ہے، یہ آپ نے کیے کہا کہ الی حدیثیں کب واجب العمل ہو تھے ہیں؟ اس لیے کہ خبر آ حاد کے واجب العمل نہ ہونے کا مذہب معتزلہ اور روافش کا نے۔ مولوی عبداللہ حنی ٹوئی شرح نزھہ میں کھتے ہیں:

"احتراز عن المعتزلة، فإنهما أنكروا وحوب العمل بالآحاد، وكذا القاساني والروافضة وابن

داو د وقولهم مردو د لإحماع الصحابة والتابعين على وجوب العمل بالآحاد ." انتهى

آپ نے جو کہا کہ خر آ حاد واجب العمل نہیں، تو معلوم ہوا کہ آپ رافضی ہیں۔ (الحمدللد کہ آپ کے شیعہ ہونے کی تصدیق ہوتی جاتی ہے) بلکہ حسامی (اصول فقہ حنی) میں ہے:

• تفسير فتح البيان (٦ / ٦١)

ماء حميم

"و حبر الواحد... يوجب العمل" (ص: ٧٠) • اورمنار (اصول فقه حقى) مين ب:

"وأنه يوجب العمل بالكتاب والسنة والإحماع والمعقول ." انتهى " "العنى خبر واحد چار وليلول سے واجب العمل ہے: قرآن، حديث، اجماع، قياس "

اب ہرایک کی تفصیل نور الانوارے سنے!

ا۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿ فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَآئِفَةً لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيْنِ وَ لِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ اِذَا رَجَعُواْ اِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحْذَرُونَ ﴾ [التوبه: ١٢٢]

''لین پس بزی جماعت ہے تھوڑ گا لوگ کیوں نہ نکلے تا کہ علم حاصل کریں دین کا اور واپس آ کر اپنی قوم کو ڈرا دیں، تا کہ وہ لوگ ڈریتے رئیں۔''

ملاجيون اس ير لكصة بين:

"فالله تعالى أوجب الإندار على الطائفة، وهي اسم للواحد والاننين فصاعدا، وأوجب على الفرقة قبول قولهم، والعمل به، فبثت أن حمد الواحد موجب للعمل." (نور الانوار: ١٤٩) "ديني الله تعالى نے طاكف پر ڈرانا واجب كيا ہے اور طاكف كا اطلاق ايك دو تين پر ہوتا ہے، اور بردى

٢- اب سنے مدیث سے! ملاجیون نے تین مدیثیں پیش کی ہیں:

ا۔ یہ کہ آنخضرت ٹاٹیا نے بریرہ کی خرصدقہ میں قبول کی، جس کے جواب میں فرمایا: "لك صدقة ولنا هدية"

جماعت پران کی بات ماننا اوراس پرعمل کرنا واجب کیا ہے، توج بت ہوا کہ خبر واحد موجب عمل ہے۔''

۲۔ حضرت سلمان فاری نے جب ایک طبق تھجور پیش کر کے کہا کہ بیآ پ کے لیے ہدیہ ہے، آپ نے اس اسکیلے کی خبر قبول کر کے خود بھی کھایا اور صحابہ کو کھانے کا تھم دیا۔ ❸

٣۔ آپ نے حضرت علی اور معاذ کو یمن میں حاکم بنا کر ● اور دِحید کلبی کو قیصر روم کی طرف برائے وعوت اسلام

🛈 الحسامي مع النامي (ص: ١٤٢)

● صحيح البخاري: كتاب الزكاة، باب الصدقة على موالي أزواج النبي صلى الله عليه وسلم، رقم الحديث (١٤٢٢) صحيح مسلم: كتاب الزكاة، باب إباحة الهدية للنبي صلى الله عليه وسلم...، رقم الحديث (١٠٧٥)

عسند أحمد (٥/ ٤٤١) صحيح ابن حبان حبان (١٦/ ٦٤) تيز ريكيس: السلسلة الصحيحة (٨٩٤)

افظ ابن ججر فرالله نے عہد نبوی میں تمام مفتوحہ علاقوں کے امراء کا بالنفصیل تذکرہ کیا ہے۔ دیکھیں: فتح الباری (۱۳/ ۲۶)

بهیجا • کدلوگ ان سب اسکیلے اسکیلے کا حکم ما نمیں۔ آ گے فرماتے ہیں:

"فلو لم يكن أخبار الآحاد موجبة للعمل لما فعل ذلك ". انتهى (نور الأنوار: ٩٤٩)

''لینی خبر آ حاد اگر واجب العمل نه ہوتی تو آنخضرت ٹاٹیٹم ایسا نہ کرتے۔''

س۔ اب سنتے اجماع! ملا صاحب کہتے ہیں کہ صحابہ آ کی میں اخبار آ عادے دلیل مکڑتے تھے، یانی کی طہارت اور

نجاست کے متعلق خبر واحد کے قبول کرنے برصحابہ کا اجماع ہوا تھا، حضرت ابوبکر وہائی نے انصار پر جب بیرحدیث

يش كى "قال صلى الله عليه وسلم: الأئمة من قريش " قو سب نے اس خبر واحد كو بغير ا تكار قبول كرليا ــ فيش كى " قال صلى الله عليه وسلم: الأئمة من قريش " و سب نے اس خبر واحد كو بغير ا تكار قبول الاول : ١٠٠) 6

سم اب سنتے دلیل عقلی! (قیاس) نورالانوار میں ہے:

"هو أن المتواتر والمشنهي لا يوجدان في كل حادثة، فلو رد خبر الواحد فيها لتعطلت

الأحكام." انتهى (١٥٠)

«دلینی متواتر ومشہور حدیثیں ہر وقت نہیں التیں، اگر خبر واحد واجب العمل نه ہوتو سارے احکام بیکار

ہوجا کیں۔''

پس ان چار دلائل سے حفیہ کے نزد یک خبر واحد واجب الممل ہے۔ یہ میں نے اس لیے پیش کیا کہ آ ب چونکہ

ا بيخ كوخفى كبتے إين ، ورنه بحث چونكه حديث يرب، اس ليے اصول حديث كا مسله بيش كرنا تقا۔

لبذا اب سنتے، ہم نے اس مسلد پر اپنے رسالہ " الربح العقبم" (صندر ١) ميں كوكافى روشى والى ب،

کیکن یہاں اس کا اقتباس درج کر دینا مناسب معلوم ہوتا ہے۔ ۔

يس سنة: عافظ ابن حجر شرح نخبه (اصول حديث) مين لكصة بين كرة عاد كى دوتسيس بين:

ا۔ مقبول ۲۔ مردور

مقبول کی تعریف بدہتلاتے ہیں:

"وهو ما يجب العمل به عند الحمهور. " (نزهه: ١١)

''لین جمہور کے نزد یک واجب العمل کو مقبول کہتے ہیں۔''

اورمقبول کی قسموں میں اول سیح ہے اور بخاری کی حدیثیں چونکہ کل سیح میں، اس لئے سب واجب العمل میں۔

- ۵ صحيح البخاري، برقم (۷)
  - € مسندأحمد(۳/۲۹)
- نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٢٠١)

رفاع مح بخاري (19 ماء عميم

د کیھنے حفیہ کے نزیک تو خبر آ حاد کل واجب العمل ہیں، لیکن محدثین کے نزدیک کل خبر واحد واجب العمل نہیں مگر جو مقبول ہو، بیاتو ہرخبر واحد صحیح کے متعلق تھا، اب بیہ بتلاتا ہوں کہ بخاری کی حدیثوں کے واجب العمل ہونے پر خاص

طور سے اجماع بھی ہوچکا ہے۔ اسی شرح نخبہ میں ہے:

"وإنما اتفقوا علىٰ وحوب العمل به ."<sup>• ا</sup>نتهى

"لین صحیح بخاری کی حدیثوں کے واجب العمل ہونے پر اجماع ہے۔"

خلاصه کلام میر کشیح بخاری کی کل حدیثین واجب العمل بین، گووه آ حاد ہی ہوں۔

سوال: (۲) یہ کہاس (بخاری) کی سب حدیثیں بلفظہ روایت کی گئی ہیں، یعنی جوالفاظ آنخضرت یا صحابہ کی زبان سے نظتے تھے، اس کو ہرراوی نے اس زمانہ سے اس وقت تک پورے طور سے یادر کھا کہ جب تک وہ امام بخاری کو پنچیں کس واسطے کہ اگر روایت بالمعنی کی گئی ہے اور ہر مختص نے اپنی اپنی سمجھ کے مطابق حدیث کی عبارت بنائی ہے، آو اس سے اصل مدعا میں خلل عظیم پڑنے کا احتمال ہے، کیونکہ جب کی واقعہ کو مختلف لوگ مختلف زمانہ میں اپنے ایک طور سے بیان کرتے ہیں، تو وہ بات کہیں سے کہیں جا پڑتی ہے، جبیا کہ ہر مختص اس سے بدیمی طور سے واقعہ کے جب کے۔

جواب: پہلے میں آپ کے سامنے روایت بالمعنی کے علق عرض کروں، روایت بالمعنی اس کا نام نہیں ہے کہ ہر مخض اپنی اپنی بجھ کے مطابق عبارت آ رائی کرے، جس ہے آپ وظلی عظیم کا احتمال ہوا بلکہ روایت بالمعنی کہتے ہیں راوی کے ایسے الفاظ بیان کرنے کو جس سے اصل الفاظ سے تناقض نہ ہو، مثلاً ہی میں بہت سے الفاظ مشترک المعنی ہوتے ہیں، کسی نے شیر کے لیے بجائے اسد کے لیٹ کہ دیا، کسی نے ضرعام کہد دیا، کسی نے سونے کے لئے بجائے و بہت کے طلایا عقیان یا عسجد کہہ دیا، کسی نے چاندی کے لیے بجائے فضہ کے ورق یا کھین کہد دیا، تو اس سے کوئی خرابی یا خلل واقع نہیں ہوسکتا، ہاں بشرطیکہ راوی الفاظ اور ان کے مقاصد کا جانے والا اور مقدار تفاوت سے واقف ہو، جیسا کہ مقدمہ ابن الصلاح (ص: ٥٠١) میں ہے کہ آگر وہ نہ جانتا ہوتو ابن صلاح فرماتے ہیں:

"فلا خلاف أنه لا يحوز له ذلك، وعليه أن لا يروي ما سمعه إلا على اللفظ الذي سمعه من غير تغير." ۖ انتهى

یعن عدم علم کی حالت میں راوی کو بغیر تصریح اصل لفظ کے روایت جائز نہیں ہے، ہاں "فاما إذا کان عالماً

عارفاً بذلك فالأصح جواز ذلك، "انتهى (صفحه تدكره)

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٢٠٢)

<sup>9</sup> مقدمة ابن الصلاح (ص: ١٢٠)

رفاع مجمع بخاری کو تام مجمع بخاری کو تام کا می مواد در المعنی الا کردان می " دولعین بادی در سافزال ایران کرده این موقدار زنان مده بخور می سردافت موقد باید مدالمعنی الا کردان می "

'دلیعنی راوی جب الفاظ اوران کے مقاصد ومقدار تفاوت وغیرہ سے واقف ہوتو روایت بالمعنی اس کو جائز ہے۔'' اب حافظ فقیہہ تقی الدین ابوعمر وعثان بن الصلاح عبدالرحمٰن الشمر زوری نزیل دھتی اپنی اس کتاب مقدمہ میں دلیل دیتے ہیں:

"لأن ذلك هو الذي تشهد به أحوال الصحابة والسلف الأولين، وكثيرا ما كانوا ينقلون معنى واحدا في أمر واحد بألفاظ مختلفة، وما ذاك إلا لأن معولهم كان على المعنى دون اللفظ، "انتهى. 

(ابن صلاح: ١٠٠)

یعنی روایت بالمعنی کی شہادت تو خود صحابہ اور سلف متقدیمین سے ملتی ہے، وہ لوگ اکثر ایک معنی کو مختلف الفاظ سے نقل کرتے ، اس لئے کہ ان کا مدار معنی پر ہی تھا نہ لفظ پر، ہاں روایت کی شرط بالمعنی میں بیضرور ہے کہ راوی آخر میں "أو كما قال" كا لفظ ضرور كہے يا ہى كے مشابہ - (ابن صلاح: ۱۰۰)

اس ساری تقریر سے ثابت ہوا کہ محد ی کن دیک جیسے روایت باللفظ معتبر ہے ای طرح بالمعنی بھی، اورخود محابہ سے یہ ثابت ہے، جس کا جبوت واقعات سے بہت مات ہے۔ پس بخاری میں روایت بالمعنی کے ہونے سے محد ثین کے بہال کوئی اعتراض و جرح نہیں ہے، گوآ پ کے نزدیک عشائ جرح ہو، لیکن شری امور میں تو عقل کو شریعت اور قواعد کے تابع کرنا ہے، نہ شریعت کو عقل کے تابع، ورنہ الیوں کے لیے ﴿ اَلَّهَا مَنْ مَنِ اَتَّخَفَ اِللَّهَ هَوَا اُلَّ ﴾ [الحاليه: ٢٥] کا قادہ گردن میں ڈالنے کو موجود ہے۔ پس غابت ہوا کہ اوائے مقصود میں روایت باللفظ و بالمعنی دونوں کیساں ہیں۔

#### 🛭 مصدر سابق

- روایت بالمنی کے متعلق بحث کرتے ہوئے بیامر مدنظر رکھنا چاہیے کہ روایت بالمعنی کا دائرہ کار جمیج انواع حدیث تک وسیع نہیں
   ہے، بلکہ وہ صرف بعض اقسام کے متعلق ہے، مثلاً:
  - الفاظ متعبد بها كي روايت مي كوئي بھي روايت بالمعنى كي اجازت نہيں ويتا، جيسے اذان وغيرو۔
- ۲۔ ادعیہ و اذکار کونش کرنے میں بھی روایت بالمعنی جائز نہیں ہے، جیسا کہ براء بن عازب ڈٹٹؤ کی حدیث سے ثابت ہوتا ہے، ویکھیں: صحیح البخاری، برقم (۲۶۶)
- س۔ رسول اکرم نُلَقِیْم کے افعال سے متعلقہ اصادیث کی روایت میں بھی روایت بالمعنی سے کی دشواری کا امکان نہیں، بایں طور کہ صحابہ کرام نے رسول اللہ نُلِقِیْم کوکوئی عمل کرتے دیکھا اور اس کوبا سانی آگے بیان کر دیا اور وہ عملاً بھی تواتر کی حیثیت کر عمیا، کیونکہ جس طرح صحابہ کرام نے رسول اللہ نُلِقِیْم کوعمل کرتے دیکھا، اس پرخود بھی عمل کیا اور اپنے شاگردوں کو بھی اس پر عمل کی تنظین کری میں سنت کو محفوظ رکھنا چنداں دشوار نہ رہا، اور جب کوئی عمل اس قدر عملی تواتر اختیار کر جائے، تو روایت بالمعنی کے بہی خدشات اس پر قطعاً اثر اندانہیں ہو سکتے۔
- ۳۔ باتی رہے اقوال رسول الله مَنْ اَللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ عَلَى اللهِ مَاللهِ عَلَى اللهِ مَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللْهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللْهِ

www.muhammadilibrary.com

721 كالمنافعة المنافعة المنافع

گوضیح بخاری کی اکثر احادیث کی موافقت دیگر کتب حدیث مثلاً صحیح مسلم وغیرہ سے بخوبی ہوتی ہے، جو صاف شاہد ہے کہ پیروایات بالفاظہ ہیں۔ فتف کر آ ہے کو جہاں تصادم علوم ہوتو چیش کریں!

سوال: (٣) يد كرسب راوى اس ( بخارى ) كے عادل بيں؟ اور حديث كے راويوں كے عدل كى تعريف جو ائمه دين نے كى ہے وہ بيہ ہے:

"العدالة هو الاستقامة، والمعتبر هاهنا كماله، وهو رجحان جهة الدين والعقل على طريق الهوئ والشهرة حتى إذا ارتكب كبيرة أو أصر على صغيرة سقطت عدالته" كذا في نور الأنوار .

"دیعنی عدالت جو حدیث کے رادیوں کے واسطے مشروط ہے، وہ ان کی استقامت ہے اور معتبر یہاں استقامت کائل ہے اور استقامت کائل اس کو کہتے ہیں کہ اس کا دین اور عقل غالب ہوطریقہ ہوگا اور خواہش پر۔ یہاں تک کہ اگر کوئی کبیرہ کرے یا صغیرہ پر اصرار کرے تو عدالت اس کی ساقط ہوجاتی ہے، ایہا ہی نور الانوار میں ہے۔''

8

اور بدظاہر ہے کہ اگر کوئی راوی ایبا ہو کہ اس کی خواہشات نفسانی عقل اور دین پر غالب ہے تو اس کی روایت کا کیا اعتبار ہوسکتا ہے؟ کس واسطے کہ ایسے راوی میں ہر وقت بداخیال باتی ہے کہ اس نے کسی خواہش نفسانی کی وجدے بیصدیث بنالی ہو۔

جواب: صحیح بخاری میں کوئی ایبانتیع ہوئی اورخواہش پرست رادی نہیں ہے، و البرهان علی المدعی۔ بلکہ صحیح بخاری کے سب رادی عادل ہیں، اس لئے کہ صحیح بخاری میں کل حدیثیں بان تی امت صحیح لذاتہ ہیں اور عدالت صحیح الذاتہ کی تعریف یول منقول ہے:

"بنقل عدل تام الضبط متصل السند غير معلل ولا شاذ." انتهى (ص: ٦٦)

د کھے اس سے ثابت ہوا کہ ناقل (راوی) کو عادل ہونا چاہیے، البذا ثابت ہو گیا کہ سیح بخاری کے کل راوی عادل ہیں۔

افسوں تو مجھے یہ ہے کہ آپ سوال حدیث پر پیش کرتے ہیں اور اس کے اجزاء حدود وشرائط وغیرہ اصول فقہ (نور الانوار) نے نقل کرتے ہیں، آ ہے ہم آپ کوعدالت کی تعریف اصول حدیث سے سنائیں:

"المراد بالعدل من له ملكة تحمله على ملازمة التقوي والمروءة، والمراد بالتقوي اجتناب

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٧٠٥)

<sup>←</sup> حرید برآں ان تمام معروضات سے قطع نظر انمہ محدثین اور روات حدیث کے درمیان ایک ایسا گروہ بھی تھا، جو روایت بالمعنی کو جائز نہیں مجھتا تھا، بنابریں کتب احادیث میں ان سے کثیر تعداد میں مردی احادیث روایت باللفظ کے تحت ہی موجود ہیں۔

الأعمال السيئة من شرك أو فسق أو بدعة ." • انتهى (نزهه: ١٧)

العنی محدثین کے نزدیک رواق عدالت سے مرادیہ ہے کہ رادی میں ایسا ملکہ پیدا ہوجائے، جو اس کو پر ہیز گاری

اور مروءت کے لزوم پر برا میخته کرے، اور تقوی سے مراد بدا عمال شرکید فسقید بدعیدے پر میز کرنا ہے۔''

اور الحمد مللہ کے سجم بخاری کے سب راوی اس تعریف عدالت کے پورے مصداق ہیں۔

سوال: (٣) ید که ہررادی نے اپنے مردی عنہ کے قول کو اس طرح سنا کہ جوحق سننے کا ہے، حق لیمن اول سے آخر تک اس کے قول کو غور اور توجہ سے سنا ہے، کس واسطے کہ کسی نے اگر کسی کے قول کو سرسری طور سے سنا ہے تو چھرا لیے شخص کی نسبت یہ کیونکر کہا جا سکتا ہے کہ جو اس نے اپنے مردی عنہ سے سنا ہے، اس کوروایت کیا ہے؟

جواب: على على المدان كا ايك دفعه كا محدثين كرام آج كل كے جيسے كند ذبن نہيں ہوتے تھے، بلكدان كا ايك دفعه كا سننا ان كوت ميں طبح قلب كا مصداق في ملاوه برين خود اصول حديث ميں ميشراك موجود إين، حافظ شرح نخبه ميں "معرفة آداب الشيخ والطالب" كے بيان ميں والى كمتعلق فرماتے بين:

"ویعتنی بالتقیید والضبط، ویذا کر محفوظ البیسخ فی ذهنه." انتهی (ص: ۹۰) "لین راوی تقیید و ضبط کا قصد وابتمام کرے اور اپنی یادداشت کا غماکرہ کرے، تاکہ اس کے ذہن میں یوری طور ہے جم جائے۔"

على بذا القياس اس كوابن صلاح نے اپنے مقدمہ كنوع رائع وعشرون (٢٢٠) ميں بالنصيل بيان كيا ہے۔ 9 و اور اس فن ميں ابو بكر خطيب بغدادى كى ايك متعقل كتاب ہے، جس كا نام ہے: "المجامع الأخلاق الراوي و آداب السامع "من شاء فليرجع إليهما!

بحد الله كمصح بخارى ميس كوئى الياراوى نبيس جس نے آپ مروى عند كے قول كو ب تو بگى سے سنا ہو، ورنداس كوظلب حديث وروايت كى كيا ضرور بوتى ؟ من يدعي خلاف ذلك فعليه البيان بالبرهان!

سوال: (۵) یہ کہ ہرراوی حدیث نے جس سے حدیث نی ہے، وہ پوری پوری سی ہے، کس واسطے کہ اکثر ایما ہوتا ہے کہ کوئی فحض کسی کے وعظ میں اس وقت شریک ہوا کہ جب وہ واعظ آ دھی حدیث روایت کر چکا تھا اور آ دھی حدیث جو باتی رہی تھی وہ اس کے سامنے روایت کی گئی، پس اس نے آ دھی حدیث

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٦٩)

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٢٦٣)

۵ مقدمة ابن الصلاح (ص: ۷۳)

سى اوراى كوروايت كيا توالى حديث كب واجب العمل موسكتى بيسي؟

جواب: الى حديثوں كے واجب العمل نہ ہونے كا خيال محض غلط ہے، اس لئے كہ كتب اصول حديث كے مطالعہ كرنے والوں پر بيان كرنے ميں ما قبل وما بعد كوئتان مطالعہ كرنے والوں پر بيان كرنے ميں ما قبل وما بعد كوئتان نہيں ہيں، اى وجہ سے محدثين اپنى كتابوں ميں بڑى لمبى مديثوں سے ايك فكرہ مقصود كے مطابق بيان كر ك "الحديث" كہتے ہوئے آ گے چلتے ہيں، اور خود اس كا رواج صحابہ كرام كے عہد مبارك ميں جارى ہوگيا تھا، اگر بيد واجب العمل نہ ہوگا، تو قرآن مجيد كے كرنے كومقصود كے مطابق بيان كرنا ناجائز ہوگا۔ حالانكہ فقہاء نہيں محدثين بلكہ خود رسول اللہ تَافِيْنَ نے مقصود كے بتلانے كو آيت كا فكرہ پڑھا ہے، كما لا يخفى علىٰ من يطالع كتب الحديث. علاوہ برس خود آ مخضرت تَافِيْنَ نے فرمایا ہے:

"بلغوا عنى ولو آية ". • " اليني ميري هديث كنج دو، اگر چدايك كره بي تم كومعلوم مو "

جس سے اس کا واجب العمل ہونا آفاب نیم روز کی طرح درخثاں ہے، اب آئے آپ کو یہ بتا کیس کہ ایس کہ دیث کی روایت کرنے کا کیا طریق ہے؟ بعض کے جس کہ جس قدر صدیث کا گرہ ہے ہے سنا، اس کوشنے کے واسطہ سے روایت کرے، باقی مگروں کو تلاندہ سے من کر بالواسطہ روایہ کرے۔ بعض کا یہ ندہب ہے کہ بقیہ مگروں کو حاضرین سابقین ثقات سے دریافت کر کے کل حدیث کو اپنے شنے ہی سے روایت کرے، یہ بھی جائز ہے۔ جس بہر حال ہر دو صورت میں وہ واجب العمل ضرور ہے، علاوہ ازیں میچ بخاری کی کل حدیثوں کے واجب العمل ہونے پر اجماع ثابت ہے۔ کما مو من قبل.

پس آگراس میں سب مکڑے والی احادیث ہوں، تو بھی وہ سب بوجہ اجماع سلف واجب العمل ہیں۔ فتذ کر! سوال: (۲) ہر راوی کا قوت حافظہ درست تھا، کس واسطے کہ جس کسی کا حافظہ خراب ہوتا ہے تو باتوں کا پچھے

10

**جواب**: معتبر ہو سکتی ہے لیکن تھرڈ کلاس کے رتبہ میں ہوگی، بھر اللہ کہ سمجھ بخاری کے رواۃ ایسے نہیں ہیں، اس لئے کہ سمجھ کی تعریف میں " تام الصبط "کی بھی تید گئی ہے۔ کھا مر انفا، اور صبط کی دو تسمیں ہیں:

- ضبطِ صدر- ۲ ضبطِ كتاب-

صحيح البخاري: كتاب الأنبياء، باب ما ذكر عن بني إسرائيل، رقم الحديث (٣٢٧٤)

<sup>▼</sup> تفصیل کے لیے ویکھیں: الکفایة (ص: ۱۹۳) مقدمة ابن الصلاح (ص: ۱۲۰) النکت للزرکشي (۳/ ۲۱۷) فتح المغیث (۲/ ۲۰۳) تدریب الراوي (۲/ ۱۰۰)

ضبطِ صدر کے متعلق حافظ شرح نخبہ میں ارقام فرماتے ہیں:

"و هو أن يثبت ما سمعه بحيث يتمكن من استحضاره متى شاء، " انتهى. (ص: ١٧) در هو أن يثبت ما سمعه بحيث يتمكن من استحضاره متى شاء، " انتهى. (ص: ١٧) در يعنى (رادى كا قوت حافظ اليا درست بوكه) يا در كه جو (ایخ شخ سے ) سنا ہے، اس طرح پر كه اس كے حاضر كرنے پر قدرت ركھ جب جا ہے ."

ہاں بہت سے رادی ایسے بھی ہوتے ہیں کہ آ داخر عمر میں ان کا حافظہ درست نہیں رہتا، اس کو اختلاط کہتے ہیں، امام بخاری نے ایسے رادیوں سے قبل از اختلاط ردایت لی تھی، یعنی جس وقت کہ ان کا حافظہ خوب پکا تھا، جس کی تفصیل آپ کو میرے رسالہ "الامر المبرم" میں ملے گی۔

سوان: (2) ہر رادی نے ان حدیثوں کوجس کو وہ روایت کر رہے ہیں، اس وقت تک خوب اچھی طرح سے یاد بھی رکھا کہ جب تک انہوں نے دوسرے کے سامنے بیان کیا اور یہی سلسلہ امام بخاری تک قائم رکھا ؟ کس واسطے کہ اگر ایسانہیں ہے اور احمال اس کا ہے کہ راویوں کو وقت روایت تک پوری روایت یا د ہو یا نہ ہوتو پھر ایسی حدیثوں پر کیوکر مل ہو کہ ہے؟

جواب: آپ کوخواہ تخواہ بیر بردھانے کا شوق ہے، ایک تو ان کو بر زبان یا دوسرے یہ کہ ان کی کتاب میں دیا گیا، مختفر یہ کہ راویوں کے یاد رکھنے کے دوطریقے ہے، ایک تو ان کو بر زبان یا دوسرے یہ کہ ان کی کتاب میں روایتی کھی ہوں اور وہ کتاب محفوظ ہو، اول کو' ضبطِ صدر'' کہتے ہیں، جس کی تعریف اوپر گزری، دوسرے کو' ضبطِ کتاب'' کہتے ہیں، اس کی تعریف ابھی بیان ہوئی۔ پس یاد رکھیں کہ چھے کے لیے ایسے ہی روای کی شرط ہے، درنہ اس کو صحح نہیں کہ سکتے اور سیح بخاری کی کل حدیثیں چونکہ باتفاق امت سیح بلکہ اصح ہیں، اس لیے اس میں ایسے راویوں کا وجود کیا نام سکتے اور سیح بخاری کی کل حدیثیں چونکہ باتفاق امت سیح بلکہ اصح ہیں، اس لیے اس میں ایسے راویوں کا وجود کیا نام سکت نہیں ہے، بلکہ امام بخاری تک یہ سلمہ قائم رہا کہ راوی نے دوسرے کے سامنے بیان کرنے تک روایت کوخوب اچھی طرح یاد رکھا، جس پر اساد سیح بخاری خود دال ہے، بلکہ محد ثین اگر اپنے شیخ کوضعیف حافظ والا دیکھتے، تو خود روایت نہیں لیتے تھے۔ فند بر!

سوال: (۸) ہر صدیث کے راوی اور مروی عنہ کا زمانہ ایک تھا اور دونوں میں ملاقات بھی ہوئی تھی، کس واسطے کہ اگر ان دونوں کا زمانہ ایک نہیں ہے یا اگر زمانہ ایک ہے مگر ملاقات ہونا ٹابت نہیں ہے تو ایسے راوی کی حدیث پر کیونکر اعمّاد کیا جا سکتا ہے؟

جواب: جماللد كرضيح بخارى مين الى غيرمعتد كوئى روايت نبين ب، اس لئے كه امام بخارى كے زوريك رواة كى

www.muhammadilibrary.com

725 گنان نابذ و کان کاندو ک

معاصرت مع اللقاء شرط ب، جیما که آپ کو بھی معلوم ہے۔ پس جس کے نزدیک جب لقاء شرط ہوتو اس پر بیسوال ہی بسود ہے۔ یہاں وہی مسئلہ ہے کہ جس پر آپ نے اسٹے اشتہار نمبر (۲) میں اعتراض کیا تھا کہ امام سلم نے امام بخاری پر جرح کی ہے، وہ جرح کیاتھی؟ بہی کہ امام سلم کے نزدیک صرف معاصرت شرط ہے، لہذا وہ لقاء کے شرط ہونے پر محترض ہوئے تھے اور سارے جہور کا خلاف کیا تھا، جس پر شارجین نے ان کے خیال کی تضعیف و تغلیط کر دی۔

(ملاحظہ ہو: مقدمہ ابن صلاح و تدریب الراوی و فتح المغیث و مقدمہ بخاری مولوی احمد علی حنی وغیرہ)

اور ای طرف علمائے محققین مثلاً علی بن المدینی اور ابو بکر العیر فی و نووی وغیرہ مجئے ہیں، اس کی مفصل بحث میرے رسالہ "الریح العقیم" (ص: ۱۳، ۱۶) میں ملاحظہ فرمائے۔ کم پس صحیح بخاری کے راوی اور مروی عنہ کی معاصرت اور لقاء دونوں ثابت ہیں۔

سوال: (۹) یہ کہ رادی کی عرصہ یوں کے سننے کے دفت اتن ہو چکی تھی کہ ان میں شعور اور عقل موجود تھی، س واسطے کہ اگر ایسانیس ہے، تو پھر ناسمجھ الرسے کا قول نقل حدیث میں کیوکر معتبر ہوسکتا ہے؟

جواب: راوی کی عمر سِ شعور کے متعلق آپ و یہ ویکھنا چاہئے کہ محد ثین کے نزدیک کتنی عمر کے بچوں کی روایت معتبر ہے؟ کیونکہ اعتراض جب فن صدیت پر ہے تو اس کے نتعاقی نماہ بعد ثین کو دیکھنا ہے، نہ اپنی عقل ہے آج کل کے لونڈوں پر قیاس کرتا۔ پس آپ کا اعتراض اگر فقط سیح بخاری پر بہ تو سنتے امام بخاری نے فودا پی سیح میں باب منعقد کیا ہے: " باب متیٰ یصح سماع الصغیر " یعنی چھوٹے بچہ کا سان کہ معتبر ہے؟ اور معرض استدلال میں محود بن الربع کی حدیث لائے ہیں کہ انہوں نے یاد رکھا تھا (اور روایت کرتے ہے) کی لورسول اللہ من تی ہوں ہے آپ ایس کہ ورا سے الکہ فول کے پائی ہے ان کے منہ میں کی تھی۔ اس وقت ان کی عمر (باختلاف الروایتین) سم یا ۵ برس کی تھی۔ گاس سے فارل کے پائی ہے ان کے منہ میں کی تھی۔ اس وقت ان کی عمر (باختلاف الروایتین) سم یا ۵ برس کی تھی۔ گاس سے نام بخاری کے نزدیک معتبر ہے۔ جس کو میں نے بائنفصیل اپنے رسالہ الربح العقیم " (ص: ۶۹) میں اور "الأمر المبرم" باب المبیم میں لکھا ہے اور اگر عام محدثین کا نم ہب معلوم کرتا ہوں: چیں، تو مقدمہ ابن صلاح کی "النوع الرابع والعشرون"کا مطالعہ فرما نمیں۔ بھی کا اقتباس ذیل میں درج کرتا ہوں:

مویٰ بن ہارون حمال (جو حفاظ ناقدین سے ہیں) سے پوچھا گیا کہ بچے کا سام صدیث کب معتبر ہے؟ فرمایا جب وہ گائے اور گدھے میں تمیز کر سکے۔ ابراہیم بن سعید جو ہری کہتے ہیں کہ مامون رشید کے پاس ایک چار برس

 <sup>◘</sup> مقدمة ابن الصلاح (ص: ٣٦) تدريب الراوي (١/ ٢١٥) فتح المغيث (١/ ٢١٤)

نيز اس مبحث كے ليے ويميس: إجماع المحدثين للد كتور حاتم العوني.

<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، برقم (٧٧)

<sup>🗗</sup> مقدمة ابن الصلاح (ص: ٧٣)

کے لڑے کو گود میں لائے، جو قرآن پڑھ چکا تھا اور اس میں رائے دیتا تھا، ہاں اس کو جب بھوک گئی تو رونے لگتا۔
قاضی ابو محمد عبداللہ بن محمد اصبانی کہتے ہیں کہ میں ابو بکر بن المقری (محدث) کے پاس حدیث سنے کو چار برس کی عمر میں بھی یا اور پانچ برس میں میں حافظ قرآن ہوگیا، بعض لوگوں نے ابن مقری سے کہا کہ اس کو حدیث مت سنائے، یہ ابھی بچہ ہے، تو ان کے سامنے مجھ سے ابن مقری نے سورہ کا فرون اور سورہ کو ثر اور سورہ مرسلات سنائے، یہ ابھی بچہ ہے، تو ان کے سامنے مجھ سے ابن مقری نے سورہ کا فرون اور سورہ کو ثر اور سورہ مرسلات پڑھا کمیں، میں نے کہیں فلطی نہیں کی تو ابن مقری نے فرمایا کہ اس کو حدیث سناؤ، میرا ذمہ ہے۔ امام احمد بن حنبل سے پوچھا گیا کہ بچک کا سام کب جائز ہے؟ فرمایا جب بچھنے گئے، ساکلوں نے کہا کہ فلال کہتے ہیں کہ پندرہ برس سے بوچھا گیا کہ بچک کا سام کر ہے جائز ہے؟ فرمایا: " بئس القول " یعنی اتنی زیادہ عمر کی قید سے نہیں، بلکہ محمود بن الرقع کے واقعہ کلی کو دیکھو، جس وقت وہ پانچ یا چار برس کے تھے، جس کا اوپر بیان ہوا۔ شخ ابو محمد عبدالرحمٰن بن عبداللہ الاسدی روایت کرتے ہیں قاضی حافظ عیاض بن موئ عبداللہ الاسدی روایت کرتے ہیں قاضی حافظ عیاض بن موئ السبتی البحصی سے کہ محمد ثین نے سام حسیث کی حدمحمود بن الرقع کی عمر مقرر کی ہے، یعنی پانچ سال ۔ سب اقوال السبتی البحصی سے کہ محمد ثین نے سام حسیث کی حدمحمود بن الرقع کی عمر مقرر کی ہے، یعنی پانچ سال ۔ سب اقوال اسبتی البحصی سے کہ محمد ثین نے سام حالے ہوں بن الرقع کی عمر مقرر کی ہے، یعنی پانچ سال ۔ سب اقوال اس صلاح (ص: ۲۰۹۸) میں ملاحظہ ہوں بیا سے حافظ تی الدین ابو عمر وعثان بن الصلاح فیصلہ فرماتے ہیں:

"قلت: التحديد بخمس، هوالذي استقر عليه عمل أهل الحديث المتأخرين، فيكتبون لابن خمس فصاعدا: سمع، ولمن لم يبلغ خمسا: حضر أو أحضر." انتهى (ابن صلاح: ٥٩) " يعنى محدثين كنزديك ماع حديث كى حديا في مال متعقر بول بي، پس وه لكهة بين پائج سال يا كم و بيش كى حديث كى حديث كى ومرااس كومل درس بين لاكر ها فركر دري" في الم و بيش كى حديث كو على دوسرااس كومل درس بين لاكر ها فركر دري"

اب غالبًا آپ کی تشفی ہوگئ ہوگی کہ محدثین کے نزدیک پانچ برس کے بیچ کا ساع صحح اور معتبر ہے ، و دو نه خورط الفتاد! لیکن کیا ہی تج ہے کہ تا ڑ نے والے بھی قیامت کی نظر رکھتے ہیں، آپ کے اس سوال کی وجہ ہم تا ڑ گئے، وہ یہ کہ سخح بخاری کے رواۃ صحابہ ہے آپ کو مسور بن مخر مہ اور مروان بن تھم کی کم سنی پر اعتراض ہے (جس کو آپ اشتہار نمبر (۲) اور الکلام المسحکم میں پیش کر چکے ہیں، جس کے معقول جوابات بھی میں نے "الریح العقیم" اور "الا مر المبرم" میں دیے ہیں) لیکن افسوس آپ نے حسن بن علی وعبداللہ بن عباس و نعمان بن بشیر وغیرہ کم عمر صحابہ پر اعتراض نہیں کیا، جن سے بے شار احادیث مروی ہیں اور سب معتبر ہیں۔ ایسا ہی مسور بن مخرمہ ومروان بن تھم صحابی (کم عمر) کی روایتیں بھی مقبول ہیں۔ فافھم!

یعنی مجلس حدیث میں اگر پانچ سال کا لڑکا آئے، تو اس کے لیے لکھتے ہیں: "سمع " (یعنی اس نے ساع حدیث کیا) اور جو پانچ
 سال سے ممجلس میں آئے، اس کے لیے لکھتے ہیں: "حضر أو أحضر" (حاضر ہوایا اسے حاضر کیا گیا)

www.muhammadilibrary.com روز کا ۱۹۶۶ کا ۱۹۶ کا

سوال: (١٠) جس قدر حديثين بين، وه سب زمانه صحابه والنظامين بالاتفاق معمول به تحيين اوركى حديث من اختلاف واقع نبين بوا تها، ورنه جس حديث مين صحابيون والنظاف باخود با اختلاف كيا بوتو وه اس وقت كوكر واجب العمل بوكتي ب

جواب: حدیث کے واجب العمل ہونے کے لئے کی محدث کے یہاں تعامل صحابہ ٹائیج شرط نہیں ، خصوصا اس وقت جب ان میں باخود ہا اختلاف عظیم ہو، حق کہ ان میں سے کوئی صحابی دادا کو بھائیوں کی موجودگی میں وارث کرتے کوئی نہیں بلکہ محروم کرتے ۔ کوئی کہتا کہ حرام تم ہے، کوئی کہتا طلاق ہے۔ کوئی ایک عورت کو نکاح میں اور ایک کو خریداری میں لے کر دونوں کو بغرض جماع جمع کرنا حرام کہتا ہے اور کوئی طال جانتا ہے۔ کوئی روزہ دار کو برف کا کھانا جائز کہتا ہے کہ وضع حمل اور چار ماہ دس روزہ میں بڑی محت عدت گزارے اور کوئی کہتا ہے کہ وضع حمل ہے عدت ختم ہوگئ ۔ کوئی کہتا ہے کہ محرم کو احرام سے پہلے خوشبو لگا کر احرام کے بعد رکھنا حرام ہے اور کوئی اس کو جائز کہتا ہے کوئی ذوی الارجام کو وارث کرتا ہے اور کوئی نہیں کرتا۔ کوئی بالغ کے دودھ پینے سے حرمت رضاعت کو مانتا ہے، کوئی نہیں جائی ہوئی۔ کوئی جنی کو تیم سے روکتا ہے اور کوئی نہیں کرتا ہے۔ کوئی طلاق خلا شرک کہتا ہے۔ کوئی فرا کے عرب کہتا ہے۔ کوئی فرا کی جائز جانتا ہے۔ کوئی فرا کی جمونے سے وضو کے ٹوشنے کا قائل ہے اور کوئی نہیں کرتا ہو اور کوئی نہیں مانتا۔ کوئی جائے ہو اور کوئی نہیں کرتا ہے اور کوئی نہیں مانتا۔ کوئی ایلاء کرنے والے کو اختیام کوئی قائل ہے اور کوئی نہیں کرتا ہے اور کوئی نہیں مانتا۔ کوئی ایلاء کرنے والے کو اختیام کوئی قائر نہیں ایک اور کوئی نہیں کرتا ہے وقت کو قائل ہے اور کوئی نہیں کرتا ہے اور کوئی نہیں کرتا ہے وقت سے طلاق ہو قائل ہے اور کوئی نہیں کرتا ہے وقت سے طلی ہو قائل ہے اور کوئی نہیں کرتا ہے اور کوئی نہیں کرتا ہے وقت سے طلاق ہو اور ان کرنا ہو گوئی کرتا ہے کوئی فرا کرتا ہے کوئی فرا کرتا ہو کرتا ہے کوئی نہیں کرتا ہے والے کو اختیام

تو پھر صحابہ کاعمل میں اتفاق ممکن ہی نہیں ہے، جو کہا جائے کہ ان میں اختلاف واقع نہ ہوا ہو، اور خصوصاً اس وقت جب فرمان نبوی موجود ہو: "احتلاف أمني رحمة،" ● اس ليے تو محدثين كا اصول مقررہ آب زرے لكھنے كے قابل ہے كہ صحابہ كا قول وفعل جمت نہيں۔

ا۔ مقدمہ سید شریف جرجانی میں ہے:

٢- ظفر الأماني مين على الأصح ." انتهى الموقوف ليس بحجة في أحكام الشرع على الأصح ." انتهى (ص: ٧٦)

إعلام الموقعين (٢٤٢/٢)

بیروایت موضوع اور باصل ب\_دیکیس: السلسلة الضعیفة (٥٧)

رفاع مجارى کو جو کو کو کاری کو کو کو کاری کو کاری کو کو

س. ثمل الاوطار مين ب: "وقد تقرر عند أئمة الأصول وغيرهم ...إلى قوله: عدم حجية أقوال الصحابة ." • انتهى ( ١/ ٣٨٢)

٣- إعلام الموقعين مي ب: "فإن قوله (أي الصحابي) لم يكن بمجرده حجة . " (٢/ ٢٣٢)

۵. وراسات الليب يس ع: "لا يكون فهمه (أي الصحابي) فيه حجة علىٰ غيره . " (٣١٢)

اوراى كتاب بين امام ابوضيفه كي طرف بي بحى منسوب ہے كه " وليس قول الصحابة حجة عند أبي حنيفة رحمه الله مطلقا . " (٣١٧ )

١- توريالتيتين من ع: إن فهم الصحابي ليس بحجة . " (١٣٢)

سب كا خلاصہ يہ ہے كہ صحح ند بب يہ ہے كہ صحابه كا قول وفعل وفہم دوسروں كے لئے جمت نہيں، پس ان كا تعامل بھى حديث كے واجب العمل ہوت كے لئے ضرورى نہيں۔ آ مے جائے:

سوال: (۱۱) جو حدیث جس مے دایت کی ہے، اس پر وہ رادی خود بھی عمل کرتا تھا، ورنہ اس رادی کا اس حدیث برعمل نہ کرنا یا اس کے خلاف عمل کرنا وقعت جدیث کو بالکل ضائع کرتا ہے۔

جواب: ہرگزنہیں، اس لئے کہ جب صحابہ کا تعالی حدیث کے داجب العمل ہونے کے لیے ضروری نہیں تو ان کے روات کا بدرجہ اولی ضروری نہ ہوگا، اس لیے کہ راوی کے مل یا خلاف عمل سے نفس حدیث پر کوئی تھم نہیں لگایا جا سکتا، مقدمہ ابن صلاح میں ہے:

"مخالفته للحديث ليست قدحاً منه في صحته ." انتهى (٥)

'دلین حدیث کے مخالف عمل کرنے سے اس کی صحت میں کوئی جرح واقع نہیں ہوسکتی۔''

حالانکہ صبح بخاری میں کوئی ایس حدیث نہیں کہ راوی کاعمل اس حدیث کے خلاف متصل سند سے ثابت ہو، آپ کی نظر میں کوئی ہوتو پیش سیجئے اور جواب لیجئے!

سوال: (۱۲) ہے کہ رادیوں کے شرائط جو اوپر کھے گئے ہیں، بیسب خود امام بخاری میں بھی موجود سے، کس واسطے کہ اگر اوپر کے رادیوں میں بیسب شرائط پائے گئے اور امام بخاری خود اس سے خالی ہیں، تو پھر اوپر کے رادیوں سے کیا فائدہ حاصل ہوسکتا ہے؟ بلکہ ان میں تو بیسب شرائط بدرجہ کمال ہونے جائیں۔

نيل الأوطار (٢/ ٧٧)

<sup>🛭</sup> مقدمة ابن الصلاح (ص:٦١)

www.muhammadilibrary.com را المعلم ا

جواب: بشک امام بخاری راس کل کمالات کے جامع تھے، یدایی بدیبی بات ہے کہ اس کے ثابت کرنے کی ضرورت بی نہیں ہے۔ ع

#### آناب آمہ دلیل آناب

سارى كتب اساء الرجال وتواريخ اس سے بحرى برى بين، كي خيرى تو امام نووى كى " تهذيب الاسماء" بى كو ديكھتے كه محمد بن جمروبي وامام احمد بن خليل اور حافظ ابوعلى صالح بن محمد جزرة ومحمد بن بشار يشخ البخارى وعلى بن المدينى ومحمد بن عبرالله بن نمير وابو بكر بن الى شيبه وعمر و بن على الفلاس وامام دارى وابو سهل وعلى بن حجر واسحاق بن رابوبيه وابو عمرو المخاف وامام ترخى وامام ترخى وامام قولى وغيره ميس سے كى نے امام بخارى كو جبل الحفظ، كى المخاف وامام ترخى وامام تووى وغيره ميس سے كى نے امام بخارى كو جبل الحفظ، كى نے حافظ الحدیث، كى نے ب مثل فى حفظ الحدیث و معرفة الأسانید، اوركى نے منتهى حفظ من حفاظ المدیث، كى نے سيد الفقها، و أحديم في علم الحدیث وذي الفضل و أعلم وأبصر وأفهم في الحدیث ولا ثاني له فى اللدین، اوركى نے ناصر حادیث النبویه و ناشر مواریث المحمدیه، اور امام مسلم نے استاذ ثاني له فى اللدین، اوركى نے ناصر حادیث النبویه و ناشر مواریث المحمدیه، اور امام مسلم نے استاذ الاستاذین و سید المحدثین و طبیب الحدیث في علله كها ہے۔ • حس كى تفصیل میرے رساله " العر جون القدیم" (ص: ۳۸ ، ۳۷) میں ملاحظه فرمائیں۔

اب آیے میں امام بخاری کے جامع کمالات ہونے کے معلق ایک مشہور حنفی کے قول کا ترجمہ سناؤں، تاکہ آپ بورہا۔ بعجد اپنی حفیت کے اس کے آ محے سرتسلیم کریں، بشرطیکہ آپ سے حنفی ہوں!

15

علامه شامی خفی جن کا نام ابن عابدین ہے اور جور د المحتار شرح در منظار کے مصنف ہیں، وہ اپنی کتاب "عقود اللاّلي" (ص: ۱۰۲) میں فرماتے ہیں:

"الجامع المسند الصحيح لأمير المومنين..."

خلاصہ ترجمہ: ''بینی جامع مند و لفہ امیر المونین سلطان المحد ثین، حافظ مشہور، پر کھنے والے تجربہ کار، جن کا وجود دنیا میں بہت بڑی نعتوں میں سے تھا، رسول اللہ طاقی کی سنت کے واضح کرنے والے محمہ بن اساعیل بخاری برطفن کہ تمام تقد لوگوں نے ان کے حفظ و انقان اور بزرگی شان اور ان کے زمانہ والوں پرممتاز ہونے پر اجماع کیا برطفن کہ تمام تقد لوگوں نے ان کے حفظ و انقان اور بزرگی شان اور ان کے زمانہ والوں پرممتاز ہونے پر اجماع کیا ہواور ان کی کتاب (قرآن مجید) کے بعد سب سے نہایت صحیح کتاب ہے، جی کہ مسلم سے بھی صحیح ہے اور ان کی تعریفیں بے حد ہیں کہ شار نہیں کی جا سکتیں اور وہ حفظ و درایت اور اجتہاد و مخصیل اور روایت اور اجتہاد و تحصیل اور روایت اور اجتہاد و تحصیل اور روایت اور اجتہاد و تحصیل اور روایت اور غائدہ کہنچانا اور پر بین گاری اور زہد اور شقیق و انقان اور تمسک (قدرت) اور عرفان (شناخت)

www.muhammadilibrary.com (O) | 730 | | (O) دفاع صحيح بخاري

اور احوال اور کرامات برمنقسم ہیں، اور بدعبارتیں گو بہت نہیں کیکن معانی ان کے بہت ہیں اور بہت سے علاء نے ان کے حالات و ترجمہ علیحدہ تالیف کئے ہیں اور اس کو قالب بیان میں لائے ہیں اور ان کی کرامتوں اور منقہوں اور حالتوں کو ابتداء سے انتہاء تک ذکر کیا ہے اور ان کی صحیح ( بخاری ) کے اندر جو بہت سی خصوصیات ہیں، ان کو بھی بیان کیا ہے کہ جس سے سننے والامعلوم کر لے گا کہ بیراللہ تعالیٰ کافضل ہے اپنے بندوں میں سے جس کو جا ہے دے، اور یقین کر لے گا کہ بدرسول الله تلافظ کا معجزہ ہے کہ آپ کی امت میں ایسے ایسے نادر نایاب بے مثل لوگ یائے گئے ہیں۔اللہ تعالی ان کی روح پر رحم کرے اور ان کی خواب گاہ وقبر کومنور کرے اور ہم لوگوں کو ان کے زمرہ میں داخل کر کے سیدالمرسلین مُنَافِیْز کے جھنڈے کے نیچ محشور ومجتمع کرے۔" آمین

اس کوآ کھے کھول کر دیکھنے کہ اہام بخاری کیسے جامع کمالات ومنبع اوصاف حمیدہ تھے،اس کی عربی عبارت اگر دیکھنا عالى، تومير \_ رساله " الريح المقيم" (ص: ٦) كا مطالعة فرما كين -

والحمد لله الذي بنعمته تمت الرسالة في بعض من يوم واحد وقت العصر، اللهم تقبلها مني، وانفع بها سائر المسلمين إلى يوم الدين، وآخر كيانا أن الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على نبيه MAN. WILLIAMUS وعترته وأصحابه أجمعين. آمين



# تقریظ از سخنور فضیح اللسان نکته سنج بلیغ البیان مولوی محمد بوسف صاحب شمس 16 محمدی، فیض آبادی:

برق سنت مہر بن کر نور برسانے گی تیج تحریر ابوالقاسم بھی اترانے گی برق بن کر کوندنے وشن کے سرحانے گی میں یہ سمجھا باغ جنت کی ہوا آنے گی برگ خارستان بدعت کو وہ مرجھانے گئی محک سنت جب برکھنے جانچنے تانے گی حوالی و کھلا کے کیا کیا آفتیں ڈھانے گی رزق اب آسودگی سے خوب ہی یانے گی بدی بے علم و دین کو بھی یہ کچھ بھانے گی گھاٹ سے ایخ بھلا کاہے کو ترسانے گی آنچ اس کی لطف دوزخ اس کو دکھلانے لگی بہر اہل بدع دوزخ سے شراب آنے گی روح بدعت جس کی جومیں کھا کے گھبرانے لگی ویسے ہی اس نظم سے بدعت ہے بل کھانے گی

جب مجھی ظلمات بدعت کی گھٹا جھانے گی بدی ہے دیں کے سریر جب سے بہ آنے گی اے زمے صلِ علی تیج بیاں کی شوخیاں ے عجب فرحت فزا گلزار جنت کی 😭 جس ہوا سے گلشن سنت میں شادانی ہوئی کوئی کب اترا کراکس نے میں جز اہل حدیث الله الله برق سنت خانه بدعات ير مقی پای خون کی بدعت کی ازل ہی ہے یہ تیج سامنے اس کے جو آتا ہے وہ ذوق شوق سے وہ اگر ایبا ہی تشنہ ہے تو سے اہر کرم آبرو برعت کے لینے کو بنی ماء حمیم گرم ہے کالمهل ہے جس کی صفت یشوی الوجوہ مش اشعار بین اس بر مقامع من حدید س کے قوالی کو جیسے ناچتے ہوں پیر جی



www.mihammadiibrany.com

تاليف

شيخ النك لرمون المحال فاست

﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِى مُسْتَقِيْماً فَا تَّبِعُونُهُ وَلاَ تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾

أصح الكتب بعد كتاب الله صحيح البخاري

# صراط مستقيم

لهداية

على كريم

اس رسالہ میں مولوی عمر کریم حنفی پٹیوی کے اشتہار نمبر (۲) کامختصر جواب ہے، بیر رسالہ گویا رسالہ "الربح العقیم" کا مقدمہ ہے، جس میں اسی اشتہان بر (۲) کامفصل جواب دیا گیا ہے اور سیح بخاری پر جواعتر اضات ہوتے ہیں، ان کا شافی جواب دیا گیا ہے۔

از تازه تالیف لطیف

مولوى محمد ابوالقاسم صاحب بن مولانا مولوى محمد سعيد صاحب مرحوم محدث بنارس

طبع في مطبع سعيد المطابع الكائن في بلدة بنارس ٩ ٢٣٢هـ

www.muhammadilibrary.com دناع کی خاری کی خاری مراط مستفہ

# جواب اشتهار نمبر(۲) مولوی عمر کریم حنفی پیٹو ی (مورخه با نزدهم ذی فچة ۳۲۲<u>ساری</u>)

2

برم سمّفتی و خور سندم عفاک الله کو سمّفتی جواب تلخ می زیبد لب لعل شکر خارا • بسم الله الرحنن الرحیم.

الحمد لله الذي هدانا إلى الحكامه بالقرآن العظيم، وأرشدنا بالصحيح البخاري إلى سنن النبي الكريم، صلى الله عليه صلوة بع التسليم، الذي قال لأبي زيد المروزي في منامه: لم لا تدرس الجامع البخاري الذي هو كتابي وهو نائم بين الركن ومقام إبراهيم، وعلى أصحابه و محدثي أمته خصوصاً على الإمام البخاري الذي دون جامعه لنهتدي به إلى سبيل مقيم\_ أما بعد:

قبل ازیں مولوی عمر کریم کا پہلا اشتہار ماہ رمضان ۲۲ ساھ میں شائع ہو چکا ہے۔ (جس کا معقول جواب میں نے اپنے رحم ا اپنے رسالہ'' ماء جمیم'' میں دیا ہے۔) آج اشتہار نمبر (۲) کے ملاحظہ کے بعد اس بھی ہوں کہ مشتہر نے اپنے زعم میں جو تحقیق کی تصور تھینچی ہے، تو مبالغہ کا رنگ بحر کر زمین و آسمان کے قلابے ملا دیے ہیں، حالانکہ وہ اشتہار تحقیق سے محض خالی اور ابتدا سے انتہاء تک مہلات سے مملو و جہالت سے لبریز ہے۔ میں ان ونوں چونکہ بہت عدیم الفرصت تھا، اس لئے حسینا للداس کا ایک مختصر جواب باصرار بعض احباب لکھ کر اہل تحقیق کے سامنے بیر مختصر ہدید پیش کرتا ہو۔ ع گر قبول افتہ زیم عزو شرف

" الريح العقيم لحسم بناء عمر كريم" فى الحال اس رمالكو" صراط مستقيم لهداية عمر كريم "كاسم كرماتهمى كرتا بول-وما توفيقي إلا بالله، عليه توكلت وإليه أنيب، أللهم أيدني بروح القدس.

وال معلى المحال المحال

نہ کچھ مضمون طرازی ہے نہ آشفتہ بیانی ہے حقیقت حال سیا واقعی کچی کہانی ہے

آ ب فرماتے ہیں: کل علاء واولیاء اہل سنت ہزار برس سے امام بخاری الله کو امام الائمہ اور سیح بخاری کو اصح الکتاب بعد کتاب اللہ بحق آئے، میدوی بلا ولیل ہے۔''

میں کہتا ہول: یہ دعویٰ بلا دلیل نہیں بلکہ با دلیل ہے، کتب اصول حدیث ملاحظہ فرمایے، ورنہ آپ کو اگر اس کے خلاف کوئی دلیل ملی ہوتو پیش کیجے اور جواب لیجے! (اس کے بعد تاج الدین بکی کا جواب "الریح العقیم" (ص: ۲، ٤) میں ملاحظہ فرمایے)

آپ فرماتے ہیں: اور بخاری کے اصح الکتب (سب کتابوں سے زیادہ صحیح ہونے) میں بھی اختلاف ہے، نزمة انظر میں ابوعلی نمیشا پڑی کا قول منقول ہے کہ " ما تحت أديم السماء أصح من كتاب مسلم" آسان كے نيچ كتاب مسلم سے زیادہ كوئي كتاب صحیح نہیں ہے۔

میں کہنا ہول: آپ نے یہاں جالاک بلکہ خیات کی کہ ما بعد کی عبارت، جس میں آپ کا جواب تھا، اس کو پوشیدہ چھوڑ گئے، ای نزہمیں اس کے بعد ریوعبارت غور سے ملاحظ فرمائے:

"فلم يضرح بكونه أصح من صحيح البخاري "

ابوعلی نے اس بات کی تصریح نہیں کی ہے کہ صحیح بخاری سے بھی کتاب مسلم ایادہ صحیح ہے۔

لیجئے جناب! اب تو تردید ہوگئی اور آپ کا دعویٰ بلا دلیل ہوگیا۔ ابھی کیا ہوا؟ ابھی ذرا اور سنتے! اگر آپ اصول

حدیث غور سے دیکھے ہوتے تو ہرگز ایبا نہ فرماتے۔مقدمہ ابن صلاح (ص: ۸) میں عبارت نہ کورہ کے بعد ریہ ہے: معریث غور سے دیکھے ہوتے تو ہرگز ایبا نہ فرماتے۔مقدمہ ابن صلاح (ص: ۸)

"إن كان المراد به أن كتاب مسلم رحمه الله أصح صحيحا، فهذا مردو د على من يقوله." " "ار كان المراد به أن كتاب مسلم كى كتاب كتاب بخارى سے بھى زياده صحح ب، تويي تول اس كے قائل پر

مردود ہے۔''

\* فرما يئا! اب تو حالا كى كا نور ہوگئ اور حقیقت كھل گئ؟

آپ فرماتے ہیں: امام شافعی کا تول ہے:

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٧٤)

۵ مقدمة ابن الصلاح (ص: ١٠)

"ما علىٰ ظهر الأرض كتاب بعد كتاب الله أصح من كتاب مالك"

"روئے زمین پر کتاب اللہ کے بعد موطا امام مالک سے زیادہ صحیح کوئی کتاب نہیں ہے۔"

میں کہتا ہوں: ذرا مقدمہ ابن صلاح (ص: ٤) کوبھی دیکھ لیس کہ اس کی حقیقت کیا ہے؟ اس میں لکھا ہے:

°فإنما قال ذلك قبل و جود كتابي البخاري و مسلم.

" سوااس کے نہیں کہ امام شافعی نے اس مقولہ کو مجع بخاری وسلم کے وجود سے قبل کہا تھا۔"

لیجے! یہ دوسری دلیل آپ کی جو کہ مکڑی کے جالے کی طرح تھی، وہ بھی توڑی گئ، اب افسوس سیجئے اور اپنے

اشتهار کی ما بعد عبارتوں کا جواب "الریح العقیم" (ص: ٥ سے ٢١) میں ملاحظ فرمائے:

آ ب فرمات ين جهارم: ابن جرعسقلاني نزهة النظر شرح نحبة الفكر مين يول لكصة بين:

قول اول: أما رجحانه من حيث العدالة والضبط، فلأن الرجال الذين تكلم فيه من رجال

مسلم أكثر عددا من الرحال الذين تكلم فيه من رحال البخاري."

'مسلم کے راوی باعتبار بخاری کے راویوں کے زیادہ مجروح ہیں۔''

میں کہتا ہوں: خوب! آپ نے اپنے مطلب کا فقتر ترجمہ کرلیا اور مصنف اس عبارت کوجس غرض سے لایا ہے

اس سے کھ مطلب بی نہیں، اس کو کہتے ہیں: " تفسیر القول بھ لا یرضیٰ به قائله! "

اے جناب! مافظ این حجر داللہ تو اس سے محج بخاری کا ترجی پاٹا فاجت کرتے ہیں۔ (جس کو کنایٹا آپ نے بھی

آ گے تتلیم کیا ہے) لیکن یہاں آپ اس سے جرح نکالتے ہیں، سنے! حافظ صاحب نے اس میں ذکر واقع کیا ہے نہ 4

تشلیم واقع یا یوں سجھے کہ یہ بیان واقع ہے ندھیج واقع ، حافظ اٹرائید معترض مشکلم کوبصورت تشکیم جواب دے رہے ہیں کہ بخاری کے رواۃ اگر شکلم فیہ ہیں، تومسلم ہے کم ہیں، لہذا اس صورت میں بھی بخاری کوفضیلت رہی۔ 🍣 حالانکہ واقعہ اس

کے خلاف ہے، وہ یہ کہ بخاری کے کوئی راوی مجروح نہیں ہیں، جس نے ان کی بابت کچھ کلام کیا ہے، وہ محض غلط اور غیر

قابل شليم ب،جس كي تفصيل آپ كوان شاء الله " الريح العقيم " مين جرح رواة كے جواب مين طي كي، اور آپ

ك "الكلام المحكم"ك جواب من اس سي بحى زيادة تفصيل سي آب ويكسيس ك، ان شاء الله فانتظر!

نہ تم صدے ہمیں دیے نہ ہم فریاد یوں کرتے

نه کھلتے راز سر بستہ نہ سے رسوائیاں ہوتیں

آپ فرماتے ہیں: قول روم: " وأما رجحانه من حیث عدم الشذوذ والإعلال، فلأن

€ مصدرسابق

ويكيس: نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٧٥)

وفاع محج بخارى المحج المحاسنة من المحج المحاسنة من المحج المحاسنة من المحج الم

مما من انتقد علیٰ البحاری من الأحادیث أقل عددا ممن من انتقد علیٰ مسلم. "
" بخاری کی حدیثیں باعتبار مسلم کے حدیثوں کے کم مجروح و کھوٹی ہیں، پس اگر چہ اس کلام سے ترجیح
بخاری کی اوپر مسلم کے ثابت ہوتی ہے گر ساتھ ہی اس کے بخاری کے راوی اور حدیثوں کا بھی مجروح
ہونا ظاہر ہور ہا ہے، اگر چہ وہ بااعتبار مسلم کے کم ہی کیوں نہ ہوں۔''

شالقاً: اس كے بعدى عبارت كا مطالعہ تبخير من آپ ك اولام كى قلعى كولتى ب، حافظ فرماتے بين: "هذا مع اتفاق العلماء على أن البخاري رحم الله كان أجل من مسلم رحمه الله في العلوم، وأعرف منه بصناعة الحديث، وأن مسلماً تلميذه و حريحه، ولم يزل يستفيد منه ويتبع آثاره حتى قال الدار قطني رحمه الله: لولا البخاري لما راح مسلم ولا جاء.

''اس فضیلت بخاری اور اس بات میں کہ بخاری دطائیہ مسلم درائیہ ہے کا میں زیادہ ماہر سے اور صناعت حدیث کو زیادہ پہچانے والے سے، تمام علاء متفق ہیں اور بے شک مسلم، بخاری کے شاگرد ہیں اور ہمیشہ مسلم، بخاری کے شاگرد ہیں اور ہمیشہ مسلم، بخاری ہے فاکدہ حاصل کرتے رہے اور بخاری درائیہ کی تحریر وتقریر میں ہمیشہ مسلم درائیہ ان کے نقش قدم کی بیروی کرتے رہے، یہاں تک کہ دارقطنی برائیہ نے کہا کہ آگر بخاری درائیہ نہ ہوتے تو مسلم کا

لیجئے جناب! جو کہ آپ کی دلیل تھی اس سے بخاری رائشن کی فضیلت و ترجیح مسلم پر تین طرح سے ثابت کر دکھائی گئے۔ ابھی چوتھی دلیل اور لیجئے! اس نزھة النظر شرح نخبة الفکر میں ہے:

"وقد صرح الحمهور بتقديم صحيح البخاري في الصحة ."

ظہور بھی نہ ہوتا اور نہ یہ آتے۔''

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (٧٣)

5

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٧٥)

<sup>◙</sup> مقدمة ابن الصلاح (ص: ٩) نزهة النظر (ص: ٦٧)

<sup>€</sup> نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٧٥)

www.muhammadilibrary.com والم تح يخارى المستديد المستديد

"جہور نے اس بات کی تصریح کر دی ہے کہ بخاری سب کتابوں سے صحت میں مقدم ہے۔ اب آ پ کا دعویٰ بلا دلیل ہوگیا!

لطیفہ: ابن صلاح نے تو اپنے مقدمہ میں یہاں تک لکھا ہے کہ اگر کوئی شخص کیے کہ بخاری میں کوئی بھی حدیث صحیح نہیں ہے، اگر صحیح ہوتو میری بی بی پرطلاق ہوگی! •

ما بعدى بقيدعبارت كے جوابات "الريح العقيم" (ص: ٢١ سے ٢٨) ميل ملاحظ فرما يے۔

آ ب فرمات بین: ملاعلی قاری نزهة النظر شرح نحبة الفكر مین لکست بین.

میں کہتا ہوں: ملاعلی قاری کی کوئی کتاب" نزهة النظر شرح نخبه" نہیں ہے بلکہ ابن مجرعسقلانی کی ہے، آپ کا حوالہ غلط ہے، محض عوام کو دھوکا دینا ہے، ہاں اس عبارت کا جواب" الریح العقیم" (ص: ۲۹، ۳۰) میں دیکھیں اور ما بعد کی عبارتوں کا جواب (ص: ۳۴) تک میں ملاحظہ کریں۔

آپ فرماتے ہیں: یہاں ایک امر اور قابل خور ہے اور وہ یہ ہے کہ حفی فدہب امام ابوصنیفہ وطلق کی پوری پیروی کرنے کا نام ہے۔

میں کہتا ہوں: امام اعظم ابو صنیفہ رشائیہ نے ارشاد قرب یا کہ میرے قول کے سامنے جب رسول اللہ ظافی کا کلام اور سیح حدیث ملے تو میرے قول کو چھوڑ دو۔ اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ میرے بعد کوئی محدث امام آئے گا اور اس کے پاس جو سیح حدیث ہوگی، اس کے رہتے ہوئے میر ہے قول کو چھوڑ دینا، چنانچہ امام بخاری رشائنے آئے گا اور اس کے پاس جو سیح حدیث ہوئے امام ابو صنیفہ صاحب کا قول نہ لیا جائے گا۔ اگر آپ کو امام صاحب کی توری منظور ہے تو ان کے قول پرعمل سیجئے کہ سیح حدیث ملتے ہوئے میرا قول معتبر نہ مجھو۔ اس کے علاوہ دیکھئے تشیر مظہری (چھایہ حصار) میں امام صاحب کا قول منقول ہے:

"اتركوا قولي بخبر رسول الله عَلَيْكُ وقول الصحابة."

''میرے قول کو بمقابلہ حدیث رسول اللہ ٹاٹلٹا وقول صحابہ کے چھوڑ دو۔''

اور دوسرا اور سنة! امام صاحب اى كتاب مين فرمات بين:

مقدمة ابن الصلاح (ص: ١٠) ولفظه: "وكذلك مطلق قول الحافظ أبي نصر الواثلي السجزي: أجمع أهل العلم
 الفقها، وغيرهم على أن رجلا لو حلف بالطلاق: أن جميع ما في كتاب البخاري مما روي عن النبي صلى الله عليه
 وسلم قد صح عنه ورسول الله صلى الله عليه وسلم قاله، لا شك أنه لا يحنث، والمرأة بحالها في حبالته "

<sup>€</sup> القول المفيد (ص: ٥٤) عقد الجيد (ص: ٩٤)



" إذا صبح المحديث فهو مذهبي" جب حديث صحح ثابت بوجائ، تو وبي ميرا ندبب بـ

اب اس قول کی بوری بیروی میجیئه، اور بعد کی عبارت کا جواب "الرتی" (ص: ۳۵) میس د میکیئے۔

آپ فرماتے ہیں: بعد والا اپنے سے پہلے والے كا البتہ پابند ہوسكتا ہے، اور جو پہلے ہوا ہواس كو

6

ما بعد کا زبردی پابند کرنا ایک عجیب وغریب امر ہے، جو کسی طرح میری سمجھ میں نہیں آتا۔

میں کہتا ہوں: ای طرح آپ کا بیزبردی کا الزام بھی عجیب ہے جو کسی کی سمجھ میں نہیں آتا، اے جناب! ذرا

شرح اصول بزدوی کا مطالعہ کریں کہ امام بخاری کے جوشرائط ہیں، امام ابوصنیفہ کو یقیناً ان شرائط سے اختلاف نہ تھا، اور نہ کس اہل علم کو اختلاف ہوسکتا ہے، کیکن پہلے امام صاحب کا اهتفال تو طلب احادیث کی طرف کرلو، ما بعد کی بقیہ

عبارت كا جواب "الريح العقيم" (ص: ٣٥، ٥٩ ) بيس ويكهور

آپ فرماتے ہیں: بخاری چند حدیثیں جوایک دوسرے خلاف ہیں۔

میں کہتا ہوں: مطابقت دینے کا شور نہیں اور کہتے ہیں خلاف!ع

ناپنے نہ 📆 🚉 تو انگنا میڑہ

ابكى بخارى مين اختلاف ہوا ہے، آئندہ قرآن گریف مین اختلاف بتلاؤ كے كہ ضدا ایک جگہ فرماتا ہے: ﴿لَا تَقْرَبُوا الصَّلُوةَ ﴾ ﴿ اور ایک جُدفرماتا ہے: ﴿ أَقِیْمُوا الصَّلُوةَ ﴾ لا حول و لا قوة إلا بالله، الله م احفظنا! \_

> کوئی سیرهی بات صائب کی نظر آگ نہیں آپ کی پوشاک کو کپڑا بھی آڑا چاہیے

آ ب فرماتے ہیں: چند حدیث بخاری کی جوقرآن شریف کے خلاف ہیں (منجملہ ان کے) حدیث سوم: "لا صلوة لمین لم یقرأ بفاتحة الکتاب "بدحدیث اس آیت قرآنی کے خلاف ہے:

﴿ وَ إِذَا قُرِينَ الْقُرُانُ فَاسْتَعِعُوا لَهُ وَ أَنْصِتُوا ﴾ جس وقت برها جائ قرآن نماز مين، پس ساكرو

تم اس کو اور خاموش رہا کرو، امام کے ساتھ تلاوت نہ کیا کرو۔ فقط

میں کہتا ہوں: أو لاً: یه که آپ نے نماز کس کے معنی تاویل کیا ہے؟ آپ نے جواپی طبیعت سے گڑھ کریہ کہا ہے که ''امام کے ساتھ تلاوت نہ کیا کرو'' جانتے ہیں کہاس کا کیا عاقبت امر ہے، حدیث میں آیا ہے:

<sup>•</sup> رد المحتار (۱/ ٥٠)

العنى يرآ يت مرادب: ﴿ يَأْنَهُمُ الَّذِينَ امَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلوةَ وَ انْتُمُ سُكُرى ... ﴾ [النساء: ٤٣]

<sup>🗗</sup> النساء: ۷۷

"من قال في القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار ."

"جس نے قرآن میں اپنے قیاس ورائے سے تاویل کیا تو اس کا ٹھکانہ جہنم میں ہے۔"

شافیا: ید که به آیت اُس حدیث کی مطابقت کے واسطے تو نازل نہیں ہوئی بلکه به آیت مشرکین کفار کے اس مقوله بر نازل ہوئی، الله تعالی (یاره ۲۴ سوره م اسجده ع م) فرماتا ہے:

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَسْمَعُوا لِهِلَهَ الْقُرُانِ وَالْغَوَا فِيْهِ لَعَلَّكُمْ تَغُلِمُون ﴾ [نصلت: ٢٦] "كافرول نے كہا كماس قرآن كومت سنو،اورخوب شور مجاؤ (جب محرتم كوسنانے آئيں) تاكمتم غالب آجادَ (اور محمد بھاگ كر چلے جائيں) ـ"

وہ آیت توبعینہ اس کے مقابلہ میں ہے، دیکھے کافروں نے کہا تھا کہ: ﴿ لاَ تَسْمَعُواْ لِهٰذَا الْقُوْانِ ﴾ الله نے

اس کے جواب میں ارشاد فرمایا: ﴿ وَ إِذَا قُرِئَى الْقُوْانُ فَاسْتَعِعُواْ ﴾ [الأعراف: ٢٠٤] كافروں نے كہا تھا كه

﴿ وَالْفَوْا فِيْهِ ﴾ الله نے جواب میں فرمایا: ﴿ وَ اَنْصِتُواْ ﴾ كافروں نے كہا تھا: ﴿ لَعَلَّكُم تُعْلِبُون ﴾ الله تعالى نے
جواب دیا: ﴿ لَعَلَّكُم تُوْحَمُونَ ﴾ كہاں وہ شہد اس کے جواب میں اور كہاں آپ اے اس صدیث کے مقابلہ
میں لیتے ہیں؟ دیکھے بخاری شریف (یارہ ۲۸) میں ہے:

"كان ابن عمر يراهم شرار خلق الله، وقال: إنهم الطلقوا إلى آية نزلت في الكفار فجعلوها علىٰ المؤمنين ."

جناب حضرت ابن عمر ان کو اللہ کی تمام مخلوقات سے بدتر خلق شار کرتے تھے جو کہ الی آیت کو جو کافروں کے جواب جواب میں نازل ہوئی ہیں، اس کو اپنی دلیل کر لیتے ہیں، وہ آیت فہ کورہ بالا جو کہ کافروں کے مقولہ فہ کورہ کے جواب میں نازل ہوئی ہے، جو ایمان والا اسے اپنی دلیل میں لائے گا، وہ اللہ کے نزدیک سب سے بدتر خلق ہے اور بدتر محقول کا نتیجہ کیا ہے؟ جہنم ہے!

الياعمل آدى كيول كرے جس كے سبب سے جہنم ميں جائے؟ اللهم إنا نعوذ بك من سيء الأعمال! اب بملائے كداس حديث كا اس آيت سے كيا علاقہ؟ كبال كى وہ اوركبال كى بي؟ كبا آسان كباز مين؟ بقيد

• سنن الترمذي: كتاب تفسير القرآن، باب ما جاه في الذي يفسر القرآن برأيه، رقم الحديث (٢٩٥١) سنن النسائي الكبرى (٣١/٥) الى سند يل عبد الأعلى بن عامر الثعلبي متكلم فير ب- ريكس : فيض القدير (١/ ١٣٣) السلسلة الضعيفة (١٧٨٣)

● صحیح البخاري: کتاب استتابة المرتدین والمعاندین وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدین بعد إقامة الحجة علیهم قبل الحدیث (۱۹۵۳) بیاثر تعلیقاً مروی ہے، حافظ این مجراس کوموصول بیان کرتے ہوئ قرمائے ہیں: "سندہ صحیح" (فتح الباري: ۱۲/ ۲۸۲)

مراط مسق

مفصل جواب" الريح العقيم" (ص: ٤٤،٤٣) مِن ويكصير.

دفاع صحح بخاري

آپ فرماتے ہیں: ہم کو بخت تعجب ہوتا ہے کہ کیسے کیسے سائل اجماعی تو مثلاً مولود شریف اور نذر و نیاز اور ذکر شہاوت امام حسین علیما اور بزرگان دین کے مزارات پر واسط سعی حصول مرادات کے جانا وغیرہ جن پر تمام دنیا کے فقہاء و محدثین اور اولیاء الله و دیگر بزرگان دین کا اجماع و اتفاق تھا اور ہے، اب شرک تفہرایا گیا، اور آج کتاب بخاری کے ثبوت میں پھروہی اجماع، جو در حقیقت ثابت بھی نہیں ہے، چش کیا جاتا ہے!

میں کہتا ہوں: صرف افتراء وتہت بازی ہی آتی ہے یا کچھ دلیل بھی ہے؟! \_ کس روز ہمتیں نہ تراشا کے عدو کس دن ہمارے سر پہ نہ آرے چلا کیے

جس نے ہمارے تھم کے سوانٹی برعت نکالی، وہ فاعل اور فعل دولوں مردود ہے اور مردود کا نتیجہ وہی جہنم ہے!!

یقی عمر بن محمہ نے ہم ۱ میں ہو ہیں اس بدعت سدیہ کو شہر موصل میں اولا آپیماد کیا اور اس عمل منکر کی ابتدا اس سے
ہوئی، پھر چند جاہل طالب الدنیا اور چند بدعت دوست امیروں نے اس مختص ندگوری اس امر میں اقتدا کی اور بدعت
کو بڑا رواج دیا اور سب میں بڑا ان امیروں ومبتدعین میں سے شہرار بل کا بادشاہ ملک مظفر ابوسعید کو کری تھا، جیسا کہ
امام احمد بن محمد بن بھری مالک نے کتاب قول معتمد میں کہا:

"ومع هذا قد اتفق علماء المذاهب الأربعة على ذم العمل به، فمن يذمه العلامة معز الدين حسن الخوارزمي، قال في تاريخه: أن صاحب أربل الملك المظفر أبو سعيد الكوكري كان ملكا مسرفا يأمر علماء زمانه أن يعملوا باستنباطهم واجتهادهم وأن لا يتبعوا المذهب غيرهم، حتى مالت إليه جماعة من العلماء، وطائفة من الفضلاء، وتحفيل مولد النبي مُنظِينة في الربيع الأول، وهو أول من أحدث من الملوك هذا العمل، وقال أبوالحسن على بن الفضل المقدسي المالكي في كتابه جامع المسائل: أن عمل المولد لم ينقل من السلف الصالح، ونحن لا نتبع الخلف فيما السلف الصالح، ونحن لا نتبع الخلف فيما

www.muhammadilibrary.com دناع مج بزاری کا محراط مستقر کا دناع کا بخاری کا معراط مستقر

أهمل السلف، لأنه يكفي بهم الاتباع، فأي حاجة لنا إلى الابتداع؟"

''اور باوجود اس کے چاروں نہ بب کے عالموں نے اتفاق اس بات پر کیا ہے کہ مولود کا بیٹل بالکل نہموم و مردود ہے، مجملہ ان علماء کے ایک بہت بڑے عالم علامہ زمان معزالدین حسن خوار زمی ہیں، وہ اپنی کتاب تاریخ ہیں فرماتے ہیں کہ اربل کا بادشاہ ملک مظفر ابوسعید کوکر می ایک مسرف بادشاہ تھا، اپنی کتاب تاریخ ہیں فرماتے ہیں کہ اربل کا بادشاہ ملک مظفر ابوسعید کوکر می ایک مسرف بادشاہ تھا، اپنی کرو۔ وقت کے علماء کو بھم دیتا تھا کہ تم لوگ اپنے قیاس اور اجتہاد پڑھل کرو اور کسی دوسرے نہ بہ کی چیروی نہ متوجہ ہوگئ اور یہ بادشاہ جاس کا اثر ہوا کہ عالموں کا ایک گروہ اور فاضلوں کی ایک جماعت اس کی طرف متوجہ ہوگئ اور یہ بادشاہ جاس مولود کو نکالا اور رواج دیا، اور امام ابوانحین علی بن فضل مقدی مالکی نے اپنی کتاب جامع میں سے اس عمل مولود کو نکالا اور رواج دیا، اور امام ابوانحین علی بن فضل مقدی مالکی نے اپنی کتاب جامع المسائل میں کہا کہ عمل مولود کو نکالا اور رواج میں ہے منقول نہیں ہے، بلکہ بعد قرون ثلاثہ کے برے لوگوں کے زمانہ میں ہا کہ عمل مولود کو اساف صالح میں ہے منقول نہیں کیا ہے، اس میں ہم پچھلے لوگوں کی تابعداری نہیں کریں گے، کونکہ ہم کو ایک ہوگوں کا اتباع کافی و وافی ہے، ہم کو نے کام بدعت نکالنے کی تابعداری نہیں کریں گے، کونکہ ہم کو ایک ہوگوں کا اتباع کافی و وافی ہے، ہم کو نے کام بدعت نکالنے کی یا اس برعت نکالنے کی باس برعت نکالنے کی باس برعت نکالنے کی بیاس برعی کی کیا عاجت ہے؟''

لیجئے جناب! اس سے صاف مولود کا رد ہوگیا ، اور کہاں جب فقہاء وعلاء واولیاء ومحدثین و بزرگان دین کا اجماع 8

والفاق تها؟ بإن بخارى وطن كاورسب كا اجماع ثابت كردكلا ياسي فافهم وكن من الشاكرين!

آپ فرماتے ہیں: "بزرگان دین کے مزارات پر واسطے سعی وجسول مراوات کے جانا وغیرہ (الی قولہ) اب شرک مشہرایا گیا۔"

مي كهتا مول: نعوذ بالله وأستغفر الله!

خدا فرما چکا قرآل کے اندر میرے مخان ہیں پیر و پیغیبر جو خود مخان ہوئے دوسرے کا بھلا اس سے مدد کا مانگنا کیا خدا سے اور بزرگوں سے بھی کہنا ہیں ہے شرک یارو اس سے بچنا

آپ کا مقولہ خود بی اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ آپ کا فد ہب حنی نہیں ہے کیونکہ امام اعظم ابو حنیفہ رشاشۂ نے بیہ کہاں فرمایا ہے؟ اول مقدم تو حدیث وقر آن ہے، ان دونوں میں کہاں ہے؟ اللہ تعالی تو اس کے خلاف ارشاد فرما تا ہے:

﴿ إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءً كُمْ وَ لَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَ يَوْمَ الْقِيمَةِ يَكُفُرُونَ

بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنَبِّنُكَ مِثُلُ خَبِيْرٍ ﴾ [الفاطر: ١٤]

"أكر يكاروتم ان كونسنيل ع يكارناتمبارا اور اگرسنيل عية تنبيل جواب دي عيم كواور دن قيامت ك

746 دفاع فيح بخاري

ا تکار کر دیں گے تمہارے شرک کرنے کا اور نہ خبر دے گاتم کوشل اللہ تعالی خبر دار ہے۔''

دوسری جگه (سورهٔ احقاف رکوع ۱) میں ہے:

﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِنَّنْ يَدُعُوا مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مَنْ لاَّ يَسْتَجِيْبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيلَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَانِهِمْ غَفِلُونَ ﴾ [الأحقاف: ٥]

''اور کون شخص زیادہ گمراہ ہے اس شخص سے کہ یکارتا ہے اللہ کے سوا ان فخصوں کو کہ تا قیامت انہیں وہ جواب نہیں دے سکتے اور وہ ان کی بکار سے غافل ہیں۔''

لیجے جناب! کہاں تک لکھا جائے؟ ای کو برسروچھ رکھے اور اینے قول سے بنیت خالص توبہ سیجے اور میں نے جو آخر میں بذریعہ شعر نصیحت کی ہے، اس برعمل کیجئے، کیونکہ اللہ تعالیٰ اس کو بڑا گمراہ فرماتا ہے کہ جو اللہ کو چھوڑ کر بزرگان دین کے مزارات پر واسے بی حصول مرادات کے جاکر بکارے، اور گمراہ کا ٹھکانا بموجب حدیث ذیل کے

جَهْم بي اور يرسب نئ ايجاوفعل برعت بي رسول الله تَاثَيَّمُ نے قربايا ہے: "كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلاك وكل ضلالة في النار." ●

''سب نئے کام بدعت ہیں اور ہر بدعت گمراہی ہے (تے متیجہ کیا ہوا؟) ہر گمراہی جہنم میں لے جائے گی!'' د يكھے! ايما قول كرك آدى كراہ موكرسيد صح جنم ميں چل جائے گا!

فاعتبروا يا أولى الأبصار وما عليه إلا البلاغ!

ا بين اشتهار ك بقيد جوابات " الريح العقيم " مين ملاحظه فرماي، جود صفحات مين تمام موا ب-والحمدلله أولاً وآخراً، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين\_

 سنن النسائي: كتاب صلاة العيدين، باب كيف الخطبة، وقم الحديث (١٥٧٨) علام البائي النظي فرمات بين: "إسنادها صحيح، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية أراه: " (خطبة الحاجة: ٢٥)

www.muhammadilibrary.com مواط مستقيد دفاع محج بناري كالمحتال المستقيد المس

# از چکید وقلم جادور قم شاعر بے مثل مولوی محمد بوسف صاحب مس محمدی فیض آبادی

ہے لب ہر حرف پر اک زمزمہ تقریر کا فامد سنت میں جوہر ہے سنان و تیر کا واہ اچھا پیر ہے یہ بدگی ہے پیر کا اب جو بہکے کام اس گراہ پر تقمیر کا جیما قدرت نے طا چیرے پر غازہ قیر کا یا کہیں گے یہ پجاری ہے گرور گہیر کا آپ ہے بہرہ ہے جو قائل نہیں ہے میر کا

کیا بیال ہوا اے ابوالقاسم تیری تحریر کا روح بدعت چھدے مطعون خلائق ہوگئ ہیر نا بالغ کا مرشد ہے ابوالقاسم جوان راہ سیدھی کھمئر سنت کو دکھلائی ہے خوب ہے بیتین اس بدیقین کا دل بھی دیا ہی سیاہ دیکھنے والے ہنومان اس کو سمجھیں گے شرور مشرسے اشعار اس بدعی کو گر ہوں نالپند



www.minammadiibrany.com

شيخ المنك الموكانا فعال فالسيني ببايي

﴿مَالِهَوُلآءِ الْقُومِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴾

لله الحمد والمنة كه دريس ايام كتاب مستطاب لا جواب مسمىٰ به

## الريح العقيم

لحسم بناء

## عمر كريم

اس رسالہ ہدایت کے مقالہ پی بفر مائش احباب مولوی عمر کریم حنفی پٹوی کے اشتہار نمبر (۲) کا بقیہ جواب مفصل طور پر دیا گیا ہے، جوحقیقت میں 'صراط متنقیم' کا دوسرا حصہ ہے۔ نیز ان کے اعتراضات والیہ کا خوب خوب قلع قمع کیا گیا ہے اور سیح بخاری کا ڈیفنس (مدافعت) کما حقہ کیا گیا ہے، جس کا لطف بغیر دیکھے اور سیح بخاری کا ڈیفنس (مدافعت) کما حقہ کیا گیا ہے، جس کا لطف بغیر دیکھے منہیں حاصل ہوسکتا۔ پس انصاف کی نظر سے اس کو ملاحظہ فرما ہے۔

#### ٨٢٣١١ھ

از تالیف لطیف مولوی محمد ابوالقاسم صاحب بن مولانا محمد سعید صاحب مرحوم محدث بنارس

مطبع سعيد المطابع واقع بنارس باهتمام مؤلف زيور طبع پوشيد.

www.muhammadilibrary.com الربع العقب 753 من الربع العقب

## اب تو دل کھول کے روؤگے کہ آئی سر پر وہ مصیبت کہ بہت تھا تہہیں جس کا کھٹکا بسم الله الرحمٰن الرحیم .

الحمد لله الذي ألبس الإنسان حلة الوجود وهو عديم، خلقه ثم سواه ثم يميته ثم يحييه وعظامه كالرميم، ثم يحاسبه ففريق في الجنة مقيم، الذين يدافعون عن أوليائه خصوصاً عن البخاري رحمه الله وصحيحه الذي هو أصح الكتب بعد القرآن هم يأكلون فيها من نخل طلعها هضيم، يتنازعون فيها كأساً لا لغو فيها ولا تأثيم، وفريق إلى النار في العذاب الأليم، الذين يهونون أحاديث النبي وينفي بإهانة صحيح البخاري وجامعه ويكفرون به هم يشربون فيها من الحميم، فشاربون شرب الهيم، هذا نزلهم يوم لا يغني صديق عن حميم، ولا ينفع مال ولا بنول الا من أتى الله بقلب سليم، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له الذي يشفي السقيم، ويرزق الأثيم، إيهلي المضيم، وأشهد أن سيدنا ومولانا محمدا عبده ورسوله الوالي لليتيم، والكفيل للغريم، وللكل زعيم، نبي شُق بطنه وهو في الحطيم، والذي أعاذه الله من الشيطان الرجيم، والذي رفع الله درجته على الخليل والكليم اللهم فصل على شفيعنا محمد وعلى اله وأصحابه وسائر أتباعه صلوة مع التسليم. أما بعد:

فاکسار بندہ آثم محمد ابوالقاسم عفااللہ عنہ پنجا بی الاصل بناری الوطن بخدمت مخرات ناظرین عرض پر داز ہے کہ جب رسالہ "العر جون القدیم فی إفشاء هفوات عمر کریم "حلیہ تحریرے آراستہ وزیور طبع سے پراستہ ہو کر شائع ہوا، خدا نے ہمارے اخلاص کا ایبا ثمرہ دکھایا کہ عوام وخواص کی نظروں میں بڑا مقبول اور قابل قدر ہوا۔ چنانچہ اس کے شکریہ میں بہت ی تحریری میرے پاس آئی میں اور متعدد تقریظیں جوان شاء اللہ دوسرے ایڈیشن میں درج کی جائیں گی، بالفعل شہاد تا اس کی دواکی تقریظیں اس رسالہ کے ٹائیل کے صفحہ ب وج پر درج ہیں۔ اس کے ساتھ ہی لوگوں کا یہ بھی تقاضا ہوا کہ جس تفصیل سے اشتہار نمبر (۳) کا جواب دیا گیا ہے، ای تفصیل سے اشتہار نمبر (۳) کا جواب دیا گیا ہے، ای تفصیل سے اشتہار نمبر (۲) کا 2 بھی جواب ہونا چا ہے اور بے شک یہ ٹھیک ہے کہ اشتہار نمبر (۳) کا مفصل و کمل جواب کی نے نہیں لکھا، گرچہ خاکسار نے اس کے جواب میں "صوراط مستقیم لھدایہ عمر کریم "کھی، لیکن در حقیقت وہ بہت ہی مختفر کھی فاکسار نے اس کے جواب میں ایک اور مفصل رسالہ کھا جائے، چنانچہ وہ رسالہ یہ ہے، جو چز تحریر میں لاکر ہدیہ اشتہار نمبر (۲) کے جواب میں ایک اور مفصل رسالہ کھا جائے، چنانچہ وہ رسالہ یہ ہے، جو چز تحریر میں لاکر ہدیہ اشتہار نمبر (۲) کے جواب میں ایک اور مفصل رسالہ کھا جائے، چنانچہ وہ رسالہ یہ ہے، جو چز تحریر میں لاکر ہدیہ اشتہار نمبر (۲) کے جواب میں ایک اور مفصل رسالہ کھا جائے، چنانچہ وہ رسالہ یہ ہے، جو چز تحریر میں لاکر ہدیہ اشتہار نمبر (۲) کے جواب میں ایک اور مفصل رسالہ کھا جائے، چنانچہ وہ رسالہ یہ ہے، جو چز تحریر میں لاکر ہدیہ اشتہار نمبر (۲) کے جواب میں ایک اور مفصل رسالہ کھا جائے، چنانچہ وہ رسالہ یہ ہے، جو چز تحریر میں لاکر ہدیہ اس ایکھا جائے ، چنانچہ وہ رسالہ یہ ہے، جو چز تحریر میں لاکر ہدیہ اس ایکھا جائے ، چنانچہ وہ رسالہ یہ ہے، جو چز تحریر میں لاکر ہدیہ اس ایکھا جائے ، چنانچہ وہ رسالہ بیا ہے، جو چز تحریر میں لاکر ہدیہ اس ایکھا کیا کہ مواب

رفاع سيح بخارى (ماع س

ناظرین کیا جاتا ہے، اس میں ان امور کے جواب نہیں دیئے گئے جن کو "صراط مستقیم" میں ذکر کر دیا گیا ہے۔ پس ناظرین رسالہ "صراط متنقیم" اور اس رسالہ دونوں کو ملا کر اشتہار نمبر (۲) کا تکمل جواب تصور فرما کمیں اور بلا ضرورت طوالت ہے مجھے معذور مجھیں، اب اس رسالہ کی بابت بھی خدا تعالیٰ ہے وہی دعا ہے:

والله أسأل أن يجعله لي ولسائر المسلمين نافعا، ولأوهام المنكرين رافعا، ولإيرادات المبطلين دافعا، وفي مصاعد القبول ساطعاً، ولعرق محاجات الجامدين قاطعا، اللهم أيدني بروح القدس!

واضح ہوکہ ہم نے ناظرین کی سہولت کے لیے عمر کریم کے اقوال کو "هریب" اور اس کے جواب کو "مجیب" سے تعبیر کیا ہے، تاکہ عوام الناس کو طرفین کی تحریروں میں امتیاز کا موقع رہے۔ و ها أنا أشرع في المقصود متو كلًا علىٰ و لي النحير و الحقود،

مريب: امام بخارى خود شائعي الهذيب تص، جيها كة تسطلاني شرح بخارى مين ب:

" قال التاج السبكي: ذكره يعنى البخاري في طبقات أصحابنا الشافعية (الى قوله) پس جو خض خودامام شافعي كا مقلد ب، وه امام الأثر كوكر موسكمًا ب؟

مجيب: رع

فن شاس نئي دلبرا خطا النظام است

چونکہ آپ خود مقلد ہیں، اس لیے اس دعوئی کے جبوت میں بھی تقلید ہی ہے کام لیتے ہیں، ایک مخض کے کہنے سے آپ نے امام بخاری کو مقلد بھی لیا، نہ آپ نے ابو عاصم کے قول کا مطلب جمجا، نہ محدثین کی اصطلاحات کو دیکھا، نہ محدثین کی اصطلاحات کو دیکھا، نہ محج بخاری کو دیکھا، پہلے صحیح بخاری ہی کو اٹھا کر دیکھئے کہ امام بخاری نے ترجمہ باب میں کتنے مقام پر بالصراحت امام شافعی کا خلاف کیا ہے اور بالاشارة ان پر اعتراض کیا ہے، اور بی مقلد کی شان سے بعید ہے۔
پس اس سے ثابت ہو گیا کہ امام بخاری دوشت امام شافعی کے مقلد نہ سے، اور بعض محدثین کی اصطلاح ہے کہ جس مجہد کا اجتہاد کی دوسرے جہتد کے اجتہاد کی موافقت کرتا ہو، متاثرین اس کو اس مابق کی طرف منسوب کر دیے ہیں، چنانچے حضرت شیخ ولی اللہ "حجہد الله المبالغة" میں فرماتے ہیں:

"وكان أصحاب الحديث أيضا قد ينسب إلى أحد المذاهب، لكثرة موافقته له، كالنسائي والبيهقي ينسبان إلى الشافعي". €

حجة الله البالغة (١٥٢) مطبوعه مصر (عولف)

اے محبوب! غلطی تو یہ ہے کہ تو سخن شناس نہیں۔

ديكيس: مقالات حديث ازشخ الحديث مولانا محمد اساعيل سلفي دلشه (ص: ١٠٠)

www.muhammadilibrary.com الربح العقيم 755 \$ \$ 350 كاريح العقيم

''لینی اہل حدیث بھی بعض ادقات کی مذہب کی طرف نسبت کئے جاتے تھے، بوجہ اس کے کہ اکثر مسائل ان کے اس مذہب سے موافق ہوتے، جیسا کہ امام نسائی وہیمق کوشافعی کہتے ہیں۔'' نہ یہ کہ وہ شافعی کے مقلد ہیں۔عیاذا باللہ!

معلوم ہوا کہ امام بخاری مجتد مستقل تھے، نہ کہ مقلد، پس اس توافق فی الاصول کے لحاظ سے جوامام بخاری و دیگر محدثین کو امام شافعی سے ہے، ابوعاصم نے اپنے زعم میں امام بخاری کو شافعیوں میں شار کیا ہے، اگر چہ اس میں بھی وہ صواب پر نہیں ہے۔ کہنے! اب تو سمجھ محے؟ اس کی مفصل بحث میرے رسالہ "العر جون القدیم" میں ملاحظہ فرمائیے، جو آپ کے رسالہ نما اشتہار نمبر (۳) کے جواب میں ہے۔ اگر تم کو یہی دعویٰ ہے تو ائمہ سلف کی جماعت کے اوال پیش کروکہ انہوں نے بالصراحت لکھا ہے کہ امام بخاری رائے شافعی الرز ہب تھے!

﴿ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلُواْ وَ لَنْ تَفْعَلُواْ فَاتَقُو الْمَارُ الَّتِي وَقُومُهَا النَّاسُ وَ الْحِجَارَةُ أُعِنَّتُ لِلْكُفِرِيْنَ ﴾ [المقره: ٢٤] احجما ايك بردى عمده بحث سنو! جس كوصا حمد سيرة البخارى نے نقل كيا ہے، چونكدوه بحث بہت ہى نفيس ہے، اس ليے ہم اس كو تغير لير نقل كرتے ہيں، مؤلف سيرة البخارى لكھتا ہے:

جہاں بلند خیال اہل تقلید نے اپنی وسعت دماغی اور بلند پروازی ہے امام مہدی جیے امام سے اپ اکنہ کی تقلید کرا جیسوڑی، حفیوں نے کہا کہ امام آخر الزمال حفی ہوئے، ● شافعیں نے کہا کہ شافعی ہوں ہے، جس سے صوفی وقت شخ می الدین ابن عربی فی کواس قدر تکلیف کینی کہ ان سے بھی نہ رہا کیا اور فتو حات مکیہ میں صفح کے صفح لکھ والے۔ اس لئے ایسے عالی دماغوں سے ضرور خلاف عقل تھا کہ بید حفرات امام بخاری سے چوک جا کمیں! امام مہدی کی طرح ان پر بھی تقلیدی تمغہ لگا دیا، علامہ اسماعیل المعجلونی الشامی جو علامہ شامی حنی مؤلف رد المحتاد کے استاذ الاستاذ طرح ان پر بھی تقلیدی تمغہ لگا دیا، علامہ اسماعیل المعجلونی الشامی جو علامہ شامی حنی مؤلف رد المحتاد کے استاذ الاستاذ ہیں وہ اپنی کتاب " الفوائد الدر اربی فی ترجمة البخاری " میں لکھتے ہیں:

" امام بخاری کے ندہب میں اہل تقلید نے اختلاف کیا ہے، بعض لوگوں کا تو یہ خیال ہے کہ امام بخاری شافعی عظم، ابو عاصم نے امام صاحب کو طبقات شافعی میں شار کیا اور خیریت سے وجہ ریکھی ہے:

"إنه سمع من الكرابيسي وأبي ثور والزعفراني، وتفقه على الحميدي، وكلهنم من أصحاب

<sup>€</sup> ردالمحتار (۱۹/۲۰)

اس کا نام ابو بحر محمد بن علی بن محمد حاتی ہے، وفات ۸۳٪ میں بوئی، تصوف کے پیٹواؤں اور وحدت الوجود جیسے تقریب عقیدے کی دعوت دینے والوں میں سے تھا۔ اس کے متعلق امام ذہبی رائے۔ لکھتے ہیں: القصوص اس کی گھٹیا ترین کتب میں سے ہے، اس میں لکھی ہوئی با تیں اگر کفرنییں ہے، آل کھڑ نہیں ہے!! (سیر أعلام النبلا، ۲۳/ ٤٨) نیز دیکھیں: سیرة البخاری (ص: ۲۷۱، حاشیه: ۱)

رفاع سي بخارى (ما عليه العقيم الربع العقيم

الشافعي،" انتهي.

''لینی امام بخاری ڈلٹنے اس جرم میں شافعی ہیں کہ انہوں نے کراہیسی اور ابو تُور اور زعفرانی سے حدیثیں سنیں اور حمیدی سے تفقہ حاصل کیا اور بیسب امام شافعی کے تلامید ہیں۔''

اچھا صاحب! بیاتو شافعی ہونے کی وجہ ہوئی، اب سفئے کہ ابو عاصم کے بر خلاف ابوالحن ابن العراقی بیفرماتے میں کنہیں! بلکہ امام بخاری صنبلی المذہب تھے!

اس لئے کہ امام بخاری امام احمد بن خلبل کے تلاندہ میں سے ہیں، امام بخاری کا خود بیان ہے کہ میں آٹھ بار بغداد گیا ہوں اور ہر بار امام احمد کے پاس بیشتا رہا، تو اگر یہی وجہ امام بخاری کے خلبی ہونے کی یا پہلی وجہ شافعی ہونے کی ہے، تو افسوس بلکہ صد افسوس سے ہے کہ امام بخاری بڑھئے کو کسی نے حنی الممذ ہب نہیں کہا، نہ لکھا، حالاتکہ جب تفقہ کے خیال سے امام بخاری کو خنی ہمی ضرور کہنا چاہیے، کیونکہ ابتدائے تخصیل کے خیال سے امام بخاری کو خنی ہمی ضرور کہنا چاہیے، کیونکہ ابتدائے تخصیل میں امام بخاری نے قبل از سفر فقہ حنی اور ایمی کے اصول تخریج کو خوب حفظ کر لیا تھا، خود امام بخاری کا بیان ہے: میں امام بخاری نے قبل از سفر فقہ حنی اور ایمی کے اصول تخریج کو خوب حفظ کر لیا تھا، خود امام بخاری کا بیان ہے: میں مام مؤلاء "

افسوس! کسی صاحب نے اس طرف توجہ نہ کی، اوہ یا شائد سیح بخاری کے ''بعض الناس'' نے اس طرف سے خیالات پھیر دیے؟ ہمیں بہت افسوس ہے ان لوگوں ہے جن کو لا بقات شافعیہ کے مطالعہ کی بھی نوبت آئی ہے اور پھر امام بخاری وطن کو شافعی المذہب قرار دیتے ہیں، حالانکہ ابو عاصم اور کی اور ابن الملقن وغیرہم کی ایک خاص اصطلاح ہے، وہ یہ ہے کہ جن کو امام شافعی وطن یا امام احمد وطن سے تممذ کا علاقہ بھی شار کرتے ہیں، اگر چہ اس نے امام شافعی اور امام احمد سے ندہب میں مخالفت کی ہواور اگر چہ وہ خود ندہب مستقل رکھتا ہواور صاحب اجتہاد ہو، اسی بناء پر ابو عاصم اور سبی نے امام احمد بن ضبل اور امام واود ظاہری وغیرہ کو بھی طبقات شوافع میں شار کیا ہے، گا جا الانکہ امام احمد و واود ظاہری خود صاحب اجتہاد اور صاحب نہ ہہ مستقل ہیں، ہملا کو فی شام احمد بن ضبل کو شافعی المذہب کے گا؟ ہیں اسی عنوان سے بعض لوگوں نے امام بخاری شافعی المذہب ہو جا کیں گ

به بین تفاوت ره از کیا است تا به کیا

 <sup>€</sup> ريكيس: طبقات الشافعية للسبكي (٢/٤/٢)

<sup>🛭</sup> رئيميس: هدي الساري (ص: ٤٧٨)

<sup>🛭</sup> طبقات الشافعية (٢/٢٠٢٧)

دیکھیں: سیرۃ ابنخاری از مولا نا عبدالسلام مبار کیوری برطفنے (ص: ۱۷۰)

www.muhammadilibrary.com رفاع مح بخارى من المعلق ا

علامه عجلونی ان دونوں اقوال کے بعد ایک تیسرا بیقول بطور فیصلہ کے لکھتے ہیں:

"كان مجتهداً مطلقاً، واختاره السخاوي، قال: والميل بكونه مجتهداً مطلقاً صرح به تقي الدين بن تيمية، فقال: إنه إمام في الفقه من أهل الاجتهاد، "انتهي.

"لعنی امام بخاری مجہدمطلق تھے، اس کو علامہ خاوی نے مختار کیا ہے اور کہا کہ اس جانب کو ترجیح ہے کہ امام بخاری محبہدمطلق ہونے کی تصریح علامہ تقی الدین ابن تیب نے بھی کی ہے امام بخاری مجہدمطلق ہونے کی تصریح علامہ تقی الدین ابن تیب نے بھی کی ہے اور کہا ہے کہ آ ب امام فی الفقہ اور اہل اجتہاد سے تھے۔"

بس بیہ ہے اصل حقیقت ابوعاصم کے لکھنے کی جس کو آپ لے کر بغیر سمجھے بوجھے " هل من مبازر؟" کا نعرہ مارتے ہیں ۔

> مانو نہ مانو جان جہاں اختیار ہے ہم نیک و بد جناب کو سمجھائے جاتے ہیں

صوبيب: اورسنن الى داووكى برنست تهديب نووى ميس بدلكها ب كه:

"لما صنف كتاب السنن، صار لأصحاب الحاريث كالمصحف يتبعونه".

"لعنى جب كتاب ابوداود تصنيف موكى تو المحديثول ك والسعد مثل قرآن كي من اس ير جلت تها"

مجیب: " و و تک کا سہارا" گویا آپ نے اپ زم اسلامی بیاب کا بات کرنا جاہا ہے کہ بخاری کولوگ اسکارا بعد کتاب الله " ہے، لہد بھاری سب کتابوں سے زیادہ صحیح نہیں ہے (جیسا کہ آپ نے عبارت مرقومہ کے بعد لکھا بھی ہے) اور بد داخی نتیجہ آپ کی قواعد سے کم علمی اور عدم واقفیت پر دال ہے، کیونکہ "کالمصحف" میں کاف اسمیہ نہیں ہے، بلکہ تشیبہ ہے، اور مشہ و مشبہ بہ میں من کل الوجوہ مطابقت نہیں ہے کہ زید کوشر جیسی وم اور پنجہ وغیرہ ہو بلکہ صرف ایک امر میں مشابہت ہوتی ہے یعنی دلیری مثل شیر، کس ایبا ہی "کالمصحف" میں تشیبہ صرف سہولت اخذ و استیعاب مسائل و احکام میں ہے اور بہ ظاہر ہے۔ علم ہوتو کی ایبا ہی "کالمصحف" میں تشیبہ صرف سہولت اخذ و استیعاب مسائل و احکام میں ہے اور بہ ظاہر ہے۔ علم ہوتو کا مطلب سمجھا ویں، جس کو تم نے تہذیب نووی ہے لکھا ہے۔ اس کا مطلب بہ ہے کہ جب سنن ابو داود تعنیف ہوئی، تو محمہ بن مخلا نے کہا کہ اگر کی مخص کو بچھ علم نہ ہواور اس کے پاس کوئی کتابوں کی ضرورت نہ ہوگی، بلکہ قرآن مجید اور ابوداود ہو، تو اس کو دیگر مسائل کی کتابوں کی ضرورت نہ ہوگی، بلکہ قرآن مجید اور ابوداود ہو، تو اس کو دیگر مسائل کی کتابوں کی ضرورت نہ ہوگی، بلکہ قرآن مجید اور ابوداود ہو، تو اس کو دیگر مسائل کی کتابوں کی ضرورت نہ ہوگی، بلکہ قرآن می مطلب "کالمصحف" کا ہے، اگر شک ہوتو خطابی کا قول س او دی اس کوئی کے بار کوئی کی کتابوں کی خرورت نہ ہوگی، بلکہ قرآن میں مطلب "کالمصحف" کا ہے، اگر شک ہوتو خطابی کا قول س اور

"قال الخطابي: سمعت أبا سعيد بن الأعرابي يقول: لو أن رجلا لم يكن عنده من العلم إلا

5

رفاع سيم بخارى (ما مليح بارى (ما مليح العقيم الربيح العقيم المربع العقيم المربع العقيم

المصحف، ثم هذا الكتاب، لم يحتج معهما إلى شيء من العلم ألبتة . • انتهى

پس تہذیب نووی کی عبارت مرقومہ بالاصح بخاری کی اصحیت کے منافی نہیں ہے، جیسا کہ آپ نے خیال کیا ہے، بلکہ بخاری کا اصح الکتب ہونا اظہر من اختس وأبين من الأمس ہے۔ع

باته لا او يار ! كيول كيسي كبي؟

ُ ہاں آپ کی نقل کردہ عبارت ہے اتنا ضرور ثابت ہوا کہ اہلِ حدیث قدیم سے چلے آتے ہیں، جس کا آپ کو اور آپ کے حواری''اہل فقہ'' وغیرہ کو سخت الکار تھا۔

ہوا ہے مدی کا فیصلہ اچھا میرے حق میں زیغا نے کیا خود پاک دائن ماہ کنعاں کا

مریب: پس ایسے اقوال کی بیدوے کرنا کہ کل علاء اور اولیاء کتاب بخاری ہی کوسب کتابوں سے زیادہ صحیحہ آئے، صرف موام کو دھوکہ دینا ہے۔

مجیب: یمی آپ کی سمح کا قصور ہے، کی دھوکہ دینا اس وقت لازم آتا ہے، جب دعوی بلا دلیل ہوتا، اور جب دلیل ہوتا، اور جب دلیل ہوتا، اور جب دلیل ہوتا، اور جب دلیل سے کل علماء اور اولیاء بلکہ ہر فدہب کے فقہاء کی۔ سے بخاری کو اضح الکتب کہنا ثابت ہے، تو اس کا انکار بداہت کا انکار ہے۔ ہر ایک کے مفصل اقوال بخاری کے اسم الکتب ہونے کی بابت میرے رسالہ " العر جون القدیم" میں دیکھو، جو خاص تمہارے لیے ہدیہ ہے۔

اچھالو! ہم ایک اورمعترنقل ایک برے حنق عالم کی پیش کرتے ہیں، جن کا ہم علامدابن عابدین الشامی ہے، جو رد المحتار حاشیہ در مختار کے مؤلف ہیں، جن کے اقوال کوتم لوگ "کالوحی من المسماء " بجھتے ہو، وہ اپنی کتاب " عقود اللالی (ص: ۲۰۲) میں مجھے بخاری اور امام بخاری الطفن کی شان میں فرماتے ہیں:

"الحامع المسند الصحيح لأمير المؤمنين، وسلطان المحدثين، الحافظ الشهير، والناقد البصير، من كان وجوده من النعم الكبرئ على العالم، الحافظ لسنة رسول الله تشلطة الثبت الحجة، الواضع المحجة محمد بن إسماعيل البخاري رحمه الله، وقد أجمع الثقات على حفظه و إتقانه و حلالة قدره، و تميزه على من عداه من أهل عصره، و كتابه أصع الكتب بعد كتاب الله تعالى، وأصع من صحيح مسلم، ومناقبه لا تستقصى لخروجها عن أن تحصى، وهي منقسمة إلى حفظ و دراية و اجتهاد في التحصيل، ورواية و نسك و إفادة و ورع و زهادة و تحقيق و إتقان و تمكن و عرفان و أحوال و كرامات، وهذه عبارات ليست بكثيرة، ولكن

www.muhammadilibrary.com الربع العقيد ورق على الربع العقيد

معانيها غزيرة، وقد أفرد كثير من العلماء ترجمته بالتاليف، وأودعها في قالب الترصيف، وذكروا من كراماته ومناقبه وأحواله من ابتداء أمره إلىٰ آخر مآله، وما اختص به صحيحه من الخصوصيات المتكاثرة، ويعلم به السامع أن ذلك فضل الله تعالىٰ يؤتيه من يشاء من عباده، ويتيقن أنه معجزة للرسول مُنْكِئة حيث وجد في أمته مثل هذا الفريد العديم النظير، رحم الله روحه ونور مرقده وضريحه، وحشرنا في زمرته تحت لواء سيد المرسلين . " انتهى '' جامع مندصحح مولفه امير المونين سلطان المحدثين، حافظ مشهور، يركف والے تجربه كار، جن كا وجود ونياييں بہت بڑی نعتوں میں سے تھا، رسول الله مَا الله مَّ محمد بن اساعیل بخاری والف کہ تمام ثقہ لوگوں نے ان کے حفظ اور اتقان اور بزرگی شان اور ان کے زماند والوں بر متاز ہونے یر اجماع کی ہے، اور ان کی کتاب (صحیح بخاری) الله تعالی کی کتاب (قرآن) کے بعدے نہایت صحح کتاب ہے، حتی کہ سلم ہے بھی صحح ہے اور ان کی تعریفیں بے حد ہیں کہ شارنہیں کی جاسکتیں، اور وہ حفظ اور درایت اور مخصیل میں اور روایت اور عبادت اور فائدہ پہنچانا اور پر ہیز گاری اور زبد اور تحقیق اور اتقان اور تمکن یعنی قدرت اور عنان یعنی شناخت اور احوال اور کرامات بر منقسم بین، اور بدعبارتیں بہت نبیں ہیں لیکن معانی ان کے بہت ہیں، اور بہت سے علاء نے ان کا ترجمہ اور حالات علیحدہ تالیف کئے ہیں اور اس کو قالب بیان میں لائے ہیں، اور ان کی کرامتوں اور منقبوں اور حالتوں کو ابتداء سے انتہا تک ذکر کیا ہے، اور ان کی صحح کے اندر جو بہت ی خصوصیات ہیں، ان کو بھی بیان کیا ہے کہ جس سے سننے والامعلوم کرلے گا کہ بیاللہ تعالیٰ کا فضل ہے، اسینے بندوں میں سے جس کو جاہے دے اور یقین کر نے گا کہ یہ رسول اللہ مَاٹِینُم کامعجزہ ہے کہ آپ کی امت میں ایسے ایسے ناور نایاب بےمثل لوگ یائے گئے ہیں، اللہ تعالی ان کی روح پر رحم کرے اور ان کی خواب گاہ وقبر کومنور کرے، اور ہم لوگوں کو ان کے زمرہ میں داخل کر کے سید المرسلین نگافا کے جھنڈے کے پنچے محشور ومجتع کرے۔' آمین۔

کہاں گئے مشتہر حنفی میاں! ذرا آئکھیں کھولو اور دیکھو کہ اتنے بڑے علامہ شامی حنفی نے امام بخاری رخلف اور ان کی جامع صحیح کی شان میں کیا کہا اور کیسی کیسی تعریفیں اور توصیفیں لکھی ہیں، جو کل حنفیوں کو آب زر سے لکھ کر اپنے اپنے مکانوں میں نظروں کے سامنے لٹکا دینا چاہیے، اس سے تمہاری حفیت معلوم ہوجائے گی۔ اب اس پر بھی اگرتم کو ایکان نہ ہوتو ہم کو مجبوری ہے، کیونکہ

لن يصلح العطار ما أفسده الدهر

باقی رہا یہ کہ دھوکہ و بنائس کا کام ہے؟ بیتو ''بعض الناس'' کی''کتاب الحیل'' سے ظاہر ہے، بفضلہ ہمارا مذہب ابیانہیں \_

> ما المحديثيم وغا را نشاناتيم صد شكر كه در ندبب ما حيله وفن نيست

صریب: تمام محدثین اورمفسرین اور علاء اور اولیاء اور فقهاء باره سو برس سے تقلید شخصی کو ضروری سمجھتے آئے، مگراب وہ نہایت ولیری سے شرک قرار ویا گیا۔

مجيب: آپ لکتے توسب کھ جاتے ہیں، لیکن ثبوت ایک کا بھی نہیں ،سب زبانی جمع خرچ ہے۔

اے جناب! پہلے آپ ان کے اقوال تو کہیں سے دکھلائیں،لیکن یادر کھیئے کہ کہیں ہے آپ پیش نہیں کر سکتے۔ ولو کان بعضکم لبعض ظھیرہ!

پس بیرتمام سلف صالحین پرصری انباع اور افترا ہے، جو آپ جیسے احناف کے بائیں ہاتھ کا کھیل ہے، بلکہ آئی محدثین اور ملماء اور اولیاء اور فقبهاء نے دیائے تقلید کو ریزہ ریزہ کر کے اڑا دیا ہے، چنانچہ تر دیر تقلید میں ہر ایک کے مفصل اقوال رسالہ "العر جون القدیم" (ص ۸۰ تا ۱۲) میں ملاحظہ فرمائیں اور اپنی کذب بیانی سے کا باز آئیں، نہیں تو ذرا فتوحات مکیہ شخ الصوفیہ کی الدین این عربی ہی ہو کیسیں کہ انہوں نے تقلید کی کیسی تروید کی ہے؟

واهرب عن التقليد فهو ضلالة ك

إن المقلد في سبيل الهالك

مریب: اورسواد اعظم سے علیحدگ اختیار کی گئے۔

اور بنلا کیں کہ اب آپ فتو حات مکیہ کو چھوڑ کر کس کتاب پر ایمان لا کیں گئے 🗞

مجیب: آپ کو ابھی خیریت ہے ہی نہیں معلوم کہ سواد اعظم کون لوگ ہیں؟ ابی حضرت! سواد اعظم میں علوم کہ سواد اعظم میں اور مبتدعین مشرکین قبر پرست لوگ سواد اعظم سے خارج ہیں۔ پس ابتم خود سوچ لوکہ جماعت حقد الل حدیث (کثر الله سوادهم) سوچ لوکہ جماعت حقد الل حدیث (کثر الله سوادهم) سواد اعظم میں واغل ہوئی یا غیر؟ اچھا ذرا"مجالس الأبرار و مسالك الاحیار" (ص: ١٤٠) كی عبارت پڑھو:

"إن الاتباع أفضل عمل، يعمله المرء في هذا الزمان، لشيوع العمل على خلاف السنة منذ

بم اٹل صدیث بین، دھوکانیں جائے، صدشکر ہے کہ ہمارے ندہب میں حیلہ سازی اور فنکاری نہیں۔

<sup>2</sup> تھلیدے ہماگ کہ بیگراہی ہے،مقلد تباہی کے دائے پر ہے۔

www.muhammadilibrary.com الربع المعقبة الماري المعالمة ا

زمان طويل، فلا بد لك أن تكون شديد التوقي من محدثات الأمور، وإن اتفق عليه الحمهور، فلا يغرنك اتفاقهم على ما أحدث بعد الصحابة، بل ينبغي لك أن تكون حريصاً علىٰ التفتيش عن أحوالهم وأعمالهم، فإن أعلم الناس وأقربهم إلى الله تعالىٰ أشبههم بهم، وأعرفهم بطريقهم، إذ منهم أخذ الدين، وهم أصول في نقل الشريعة من صاحب الشرع، وقد حاء في الحديث: إذا اختلف الناس فعليكم بالسواد الأعظم، والمراد به لزوم الحق واتباعه، فإن كان المتمسك به قليلا، والمخالف له كثير، الآن الحق ما كان عليه الجماعة الأولى، وهم الصحابة، ولا عبرة إلى كثرة الباطل بعدهم، وقد قال فضيل بن عياض: الزم طريق الهدي، ولا يغرك قلة السالكين، إياك وطرق الضلالة ولا تغتر بكثرة الهالكين ." '' بے شک اتباع سنت آ دی کے واسطے اس زمانہ میں تمام اعمال سے بہتر ہے، اس واسطے کہ مدت دراز ہے عمل بدعت برخلاف سنت تھیل 🔾 ہے، سو تجھ کوضرور ہے کہ بدعات اور محدثات امور سے بہت ہی بجا رہے، اگرچہ ان محد ثات امور پر بہت خلفت نے اتفاق کیا ہو، سو ان کے اتفاق سے محد ثات امور پر، جو صحابہ کے بعد نظم ہیں، فریب نہ کھانا، بلکہ تھ کو یکی لائق ہے کہ صحابہ کے حالات اور اعمال کی تلاش میں رہ، کیونکہ سب سے بڑا عالم اور مقرب اللی وہی ہے، جو کر صحابہ سے زیادہ مشابہت رکھتا ہواور ان کے طریقہ سے زیادہ واقف مو، اس واسطے کہ دین اٹھی صحابہ سے حاص ہوا ہے اور وہی اصل میں شریعت کی نقل میں صاحب شرع ہے، اور حدیث میں آیا ہے کہ جب آ دمیوں ٹیل پختلاف پڑے تو لازم پکڑ وسواد اعظم (انبوہ کثیرہ) کواور اس سے مراد لازم کر لینا حق کا اور اتباع حق کا ہے، اگر چہ حق پر چلنے والے کم ہوں اور غیرحق پر چلنے والے بہت ہوں، اس واسطے کہ حق وہ ہے جس پر پہلی جماعت یعنی صحابہ کرام ہوں اور صحابہ کے بعد انبوہ باطل کا بچھ اعتبار نہیں ہے، اور فضیل بن عیاض نے کہا ہے کہ اختیار کر طریقہ ہدایت کا اور تھے کو نقصان نہیں ہے اگر حق پر چلنے والوں کی تعداد کم ہو،ا ور بچتا رہ گمرابی کے راستہ ہے، اور فریب میں نہ آنا بسبب کثرت تعداد گمراہوں کے۔''

9

پس اب بناؤ که اصحاب رسول الله من الله من الله من بهت رکھنے والی جماعت حقد الل حدیث ہیں یا الل بدعت وقبر پرست لوگ؟ اگرتم کو قرآن و حدیث پر ایمان نہیں ہے، تو صوفیوں کے قول پر تو ایمان لاؤ اور فضیل بن عیاض الم الصوفیہ کے کلام مرقومہ بالا پر غور کرو کہ انہوں نے کیا کلام تن کہا ہے؟ اور بیہی بناؤ کہ قول وجوب تھا یہ کون کون کون سے صحابہ سے مروی ہے؟ اور اگر سواد اعظم کے متعلق زیادہ بسط جا ہے ہوتو میرے رسالہ " المتنقید فی رد المتقلید" (ص: ۲۳ تا ۲۰) کا مطالعہ کرو۔

|              |          |                  | - |
|--------------|----------|------------------|---|
| الريح العقيم | 762 8 50 | د فاع صحیح بخاری |   |

علاوه برين انجاح الحاجه حاشيه ابن ماجه مين بتحت حديث: "اتبعوا السواد الأعظم" مرقوم ب:

"فهذا الحديث معيار عظيم لأهل السنة والحماعة، شكر الله سعيهم، فإنهم هم السواد الأعظم، وذلك لا يحتاج إلى برهان."

ینی یہ صدیث المحدیث شکر الله سعیهم کے لیے معیار عظیم ہے، کیونکه سواد اعظم وہی ہیں اور یہ بدی بات ہے، کیونکه سواد اعظم وہی ہیں اور یہ بدی بات کی ضرورت نہیں۔ع

آنآپ آمد دلیل آنآر

صویب: ''پس جب ہارہ سو برس کا مقبول اجماع شرک طہرا، تو ہزار برس کے اجماع فاسد کی کیا وقعت ہوسکتی ہے؟''

مجيب: يهكهنا آپ كاخود بناء فاسدعلى الفاسد ب، كونكه يهال آپ كے تين وعوے بين:

ا۔ ۔ تقلید شخص کی بابت اجماع۔

۲۔ اس اجماع کا مقبول ہونا۔

س۔ صحیح بخاری کی صحت کی بابت اجماع کا فاسد ہونا ہے

لیکن خیریت سے دلیل ایک کی بھی ندارد! پس بھلم

من ادعىٰ شيئاً ﴿ شاهد

لا بد أن تبطل دعواه

لہذا آپ کا دعویٰ باطل و مردود ہوا، اب آپ کو لائق ہے کہ اپنے تینوں جوؤں پر دلیل پیش کریں، لیکن میہ یاد رہے کہ ہرگز دلیل نہیں لا کئے۔ولو کان بعض کم لبعض ظلهیراً!!

کیونکہ اولا جب سے تقلیدی عمل شائع ہوا ہے، ہر صدی میں جماعت کثیرہ اس کے خالف رہی ہیں، تم کتب تو اربخ وطبقات کا مطالعہ کرو، اگر ہوی ہوی کتب تو اربخ میسر نہ آئیں، تو تاریخ ابن خلکان ہی کو دیکھو، پھر فرضی اجماع 0 اور وہ بھی اجماع فاسد اس کو ہم کیونکر قابل اعتبار سمجھیں؟ ہاں اجماع صحح کو ہم واجب التسلیم جانتے ہیں۔ پس سننے اور غور سے سننے ، میں آپ کو چیننے ویتا ہو کہ اگر آپ صحح بخاری کی صحت پر جو اجماع ہے، اس کا فاسد ہونا کتب معتبرہ و اقوال معتد علیہا سے دکھا دیں گے، تو مسلغ بچاس روپیدانعام آپ کو دیئے جائیں گے۔ آؤ غیرت ہوتو پیش کرو!!۔

اقوال معتد علیہا سے دکھا دیں گے، تو مسلغ بچاس روپیدانعام آپ کو دیئے جائیں گے۔ آؤ غیرت ہوتو پیش کرو!!۔

او میں آزما ہم جگر آزما ہم جگر آزمائیں

■ سنن ابن ماجه، برقم (٣٩٥٠) الل حديث كمتعلق المم يوميري الله الله على إسناده أبو خلف الأعمى، واسمه:
 حازم بن عطاء، وهو ضعيف، وقد جاء الحديث بطرق، في كلها نظر، قاله شبخنا العراقي في تخريج أحاديث البيضاوي"

www.muhammadilibrary.com الريح العقيم 763 \$ 185

صریب: اور آج کتاب بخاری کے ثبوت میں پھر وہی اجماع، جو در حقیقت ثابت بھی نہیں ہے، پیش کیا جاتا ہے۔

مجیب: ہم جران ہیں کہ تم کیا کہدرہے ہو؟ اوپر کی تحریر میں توضیح بخاری کی صحت پر جو اجماع ہوا ہے، اس کا تم نے انکار کیا ہے، یہال بخاری شریف کے ثبوت پر اجماع کے مشر ہو،کیسی بہکی بہکی باتیں ہیں!!

اے جناب! بخاری شریف کے ثبوت میں اجماع کی کیا ضرورت ہے؟ ہلکہ اس کا وجود باسعود خود اس کے ثبوت کی دلیل ہے۔

دوتم: علماء كرام كا اس كو باتهول باته ليما اس كى مقبوليت كى اعلى دليل ب، ديكهو حافظ ابن حجر نزبد بيس فرمات بين: "جلالتهما في هذا الشأن وتقدمهما في تمييز الصحيح على غيرهما، وتلقي العلماء لكتابيهما بالقبول" في الخ.

"دبینی امام بخاری وسلم کی فرصیت میں بری شان ہادر بدلوگ صحیح کی تمیز کرنے میں دیگر محدثین سے مقدم ہیں اور علاء کرام نے ان دولوں کی کتابوں (صحیح بخاری وسلم) کو دست قبول میں لے لیا ہے۔"
دیکھواس سے صحیح بخاری کا کیما جوت ہورہائے؟ لیکن تم کو جو بید تشتیں پیش آ رہی ہیں، اس وجہ سے کہ تم اجماع کی تعریف کو مطلقا نہیں جانے، اصول سے بالکل کورے پی اگر تمہارا بی منشا ہے کہ صحیح بخاری کی صحت پر اجماع ثابت کی تعریف کو مطلقا نہیں جانے، اصول سے بالکل کورے پی اگر تمہارا بی منشا ہے کہ صحیح بخاری کی صحت پر اجماع ثابت نہیں ہے، تو سنو صافظ ابن حجر ۔ علیه الرحمة من الله الا کبر ۔ شریع نخیہ میں فرماتے ہیں:

"فالإجماع حاصل على تسليم صحته ."

عبارت مرقومہ کوغور سے دیکھو، پھر کا چشمہ لگا لو اور اپنی فاسد رائے کو واپس لو، تم اوپر سے بہت اجماع اجماع لکھتے آئے ہو، چچ سچ بتاؤ کہ اجماع صحیح کے تم منکر ہویا ہم ؟۔

> بند تہت ہے ہوا منہ مغوی مکار کا پر گیا حلقہ گلے میں دستہ زنار کا اعجمہ میں تیرین کی اسط دصر کی بناری ک

**صیب**: "اگراجماع جمت ہے تو سب چیز کے واسطے نہ صرف کتاب بخاری کے واسطے!"

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٦٠)

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٦١)

الريح العقيم

مجسب: بان جناب! اجماع سب چیز کے واسطے جمت ہے گران چیزوں کے لیے اجماع ثابت بھی تو ہو، 11 آب نے جن امور کی بابت اجماع کا دعویٰ کیا ہے، کسی معروف الاسم والرسم کا معتبر قول پیش کرو، جیسا کہ میں نے صحیح بخاری کی بابت اجماع کا ہونا پیش کر دیا، ورنہ اگرتم نے اجماع کو ایساسمجھا ہے، جبیا کہ کسی حقہ یہے والے نے کہا کہ حقہ ینے برجھی اجماع ہے، اس لیے کہ تمام شہروں میں لوگ اسے پیتے ہیں، تو ایسے اجماع کو ہم نہیں مانتے۔ ہاں جن جن مسائل شرعید میں نصوص صریحه موجود نہیں ہیں، مگر وہ مسائل اجماع صحح سے باسناد ائمہ ثقات ثابت ہیں، ان کو ہم ضرور قبول کریں گے، ورنہ ایسے اجماع کوتو دور سے سلام! یہ

> اجماع مت مجھ اے ہے اہتلائے عام صادق ہے اس پر حضرت مومن کا یہ کلام ہیں جو تہاری مراد ہے اجماع کی نبیں جو تہاری مراد ہے اور ہو تو کی پر لشکر ابن زیاد ہے

**صریب**: علاوہ اس کے اصح ہونا اور شے ہوں واجب العمل ہونا دوسری شے،تم دونوں کو ایک کئے دیتے ہو، ہراضح کا واجب العمل ہونا تو در کنار پیچے العمل کھی بھی ضروری نہیں ہے۔

مجیب: واہ جناب! آپ کی علمیت بھی معلوم ہوگئی! مج ہے ۔ زمانہ میں اگر ہوتا حصول علم سے محنت تو بس ساری کتابیں ایک جابل دھو کے کی جاتا

جس میں آپ کی ساری عمر کئی ہے، وہی باتیں آپ کوسو جھر رہی ہیں، رفتہ رفتہ اس طرح آپ قرآن یاک پر بھی ہاتھ صاف کریں گے۔ اجی حضرت! سنتے، حافظ ابن حجر شرح نخبہ میں لکھتے ہیں کہ آ حاد کی دوقتمیں ہیں:

ا۔ مقبول۔ ۲۔ مردود۔

مقبول کی تعریف به کرتے ہیں:

"وهو ما يجب العمل به عند الجمهور ." العني جمهور كنزديك واجب العمل كومقبول كيتم بين-اور سيح يد بھى از قتم مقبول ہے، يس جب سيح كا واجب العمل ہونا خابت ہوا تو أصح كا واجب العمل ہونا بدرجه اولى نابت ہوگیا۔ کہنے! آپ کی تحریر کیسی غلط و باطل ثابت ہوئی؟ بیتو ہر صحیح حدیث کے متعلق تھا، اب بخاری شریف کی حديثون كمتعلق خاص طور سے سنيے، علامہ حافظ ائن حجر نز هة النظر مين لكھتے ہيں: www.muhammadilibrary.com دفاع سيح بخاري

"إنما اتفقوا علىٰ وجوب العمل به. "<sup>0</sup> انتهى.

"لعنى بخارى شريف كى حديثول ك واجب العمل مون يراتفاق ب،"

اور چونکہ سیح بخاری کی احادیث کے متعلق تمام علاء کا قول میہ ہے کہ ان کی حدیثیں اصح ہیں، لہٰذا ان کا واجب

العمل ہونا آ فاب نصف النہاري طرح درختال ہے۔ع

اگر اب بھی نہ تم سمجھو تو پھر تم ہے خدا سمجے

مولا تا احماعي صاحب حنى سبار نيوري مقدمه تحج بخاري ميس لكهت مين:

"وأجمعت الأمة على صحة هذين الكتابين، ووجوب العمل بأحاديثهما ." انتهى

''لینی بخاری ومسلم کی صحت پر امت کا اجماع ثابت ہے، نیز ان دونوں کی حدیثیں واجب العمل ہیں۔''

کہاں گئے حضرت! و کیھئے اس ہے دو باتیں ثابت ہوئیں، جن دونوں سے آپ کو انکار ہے، ایک تو بخاری کی

صحت پر اجماع، دوسرے اس کی حدیث کی واجب العمل ہونا۔ اگر آپ بھی حنی ہیں تو پھر اس حنی کے قول کوتشلیم

www.mihamhadil

12

رفاع کی بخاری کی (766 کی وی کاری العقیم کی الربع الوقی کی الربع العقیم کی الربع العقیم کی الربع الوقی کی الربع کی کی الربع کی الربع کی الربع کی الربع کی الربع کی کی کی الربع

آبادي. " اور دوسرى كتاب: "البحر المواج شرح مقدمة الصحيح لمسلم بن الحجاج للحافظ العلامة عبدالله الغازيفوري" بين مطالع كرو.

### **مریب**: جس کا ایک کرایہے:

"قد تکلم بعض منتحلی الحدیث من اهل عصرنا فی تصحیح الاسانید... إلی اخره."

"دمنجله منتحلین حدیث کے ہمارے زمانہ کے ایک آ دھ مخص (امام بخاری) نے حدیثوں کے سند کے کھرے کھوٹے ہونے کی بابت منہ ہے بچھالی بات نکالی ہے کہ اگر ہم اس کا تذکرہ اور ایسے مضمون کی ابتری کے بیان ہے ایک دم کنارہ کرتے تو پکا خیال اور ٹھیک چال ہوتی، اس لئے کہ پس انداز مضمون ہے منہ پھیر لینا اس بات کے منا دینے اور کمنے والے کے تام گوا دینے کے واسطے بہتر ہے اور بیام بہت ہی مناسب ہے کہ جابوں کو الی بات کے سرے سے اطلاع ہی نہ ہو گر چونکہ انجام کار کی برائی ہے اور نیز جابلوں کے ساختہ پر داختہ بات پر دھوکہ کھا جانے اور خطا کاروں کی خطا اور نیز ان باتوں پر جو عالموں کی نظر ہے گری ہوئی ہے دوڑ کر ہوتی کہ اور خطا کاروں کی خطا اور نیز ان باتوں پر جو عالموں کی نظر ہے گری ہوئی ہے دوڑ کر ہوتی کہ لینے سے ہم ڈرے، اس واسطے بھتر صرورت ایس کلام کی ابتری کھول دینا اور ایسی تقریر کا رو کرنا خلائی کے لیے رفاہ ہے اور نتیجہ بھی لائق سرا رہنے کے ہوگا۔ان شاء اللہ!

مجیب: أولا: ترجمه میں آپ نے اپنی جانب سے" امام خاری" کا لفظ برها دیا ہے، عبارت مسلم مرقومه بالا میں کہیں امام بخاری کا ذکر کیا تام تک بھی نہیں ہے، اس لئے امام بخاری ہی کو متعین کرنا افتراء محض نہیں تو کیا ہے؟ و دونه خرط التقاد!

13

قانيا: امام مسلم جس امر پر جرح کررہے ہیں، وہ مسئلہ یوں ہے کہ امام مسلم کے نزدیک عنعنہ ہیں معتعن کی صرف معاصرت بی نہیں بلکہ لقاء بھی شرط ہے، اور دوسرے محققین کے نزدیک محض معاصرت بی نہیں بلکہ لقاء بھی شرط ہے، اور بھی نہ بہ صحیح ہے، جیہا کہ تمام اصولیین حق کہ مولوی احم علی حتی نے بھی مقدمہ بخاری میں لکھ دیا ہے: "و ھو الصحیح" اگرتم کو بچھ بھی لیافت ہوتو کتب اصول حدیث کو دیکھواور پڑھو، مثلاً: "مقدمه ابن الصلاح و تدریب الراوی شرح تقریب النواوی اور فتح المغیث شرح الفیة الحدیث " وغیرہ کہ ان لوگوں نے کیسی صراحت کے ساتھ اس کو "ھو الصحیح" کھا ہے، اور بید نہ جب علی بن مدینی اور ابو بکر العیم فی وغیرہ محققین کا بھی ہے، اور بید نہ جب علی بن مدینی اور ابو بکر العیم فی وغیرہ محققین کا بھی ہے، اور بیک

<sup>€</sup> مقدمه صحیح بخاری (۱/۱)

 <sup>◄</sup> مقدمة ابن الصلاح (ص: ٣٦) تدريب الراوي (١/ ٢١٥) فتح المغيث (١٦٤/١٠)

www.muhammadilibrary.com رام ک مح کاری میں الربیع العقیم

فد بب جوسب محققین کا ہے امام بخاری کا بھی ہے۔

پس اس عبارت سے امام بخاری پر جرح کیوکر مجھ گئی؟ بلکہ امام سلم کے عصر میں کوئی ایسا شخص ہوگا کہ اس کا بھی یہی نہ بہ ہو جو کہ علی بن المدینی اور امام بخاری رالے نا فرجب ہے اور وہ شخص امام سلم کے نزدیک قابل جرح ہوگا، اس لیے اس پر اس قدر تشنیع کیا۔ قابل غور بات بہ ہے کہ امام سلم ہر وقت امام بخاری کے مداح و ثنا خواں رہتے تھے اور ان کے فضل و کمال کے ہمیشہ مقر تھے، پھر الیی سخت جرح امام سلم کیوکر امام ہمام بخاری رائے اللہ نہ کہ میں؟ مقدمہ فتح الباری کی فصل عاشر میں ہے کہ امام سلم نے امام بخاری کو کہا: " اُشھد اُنه لیس فی پر کر سکتے ہیں؟ مقدمہ فتح الباری کی فصل عاشر میں ہے کہ امام سلم نے امام بخاری کو کہا: " اُشھد اُنه لیس فی اللہ نیا مثلک" کی بین امام سلم نے امام بخاری کو کہا کہ ہم اس بات کا اقرار کرتے ہیں کہ تمام دنیا میں علم وفضل میں تبہارا کوئی مثل نہیں ہے۔

"وروى البيهقي من طريق أبي حامد الأعمش يقول: سمعت مسلم بن الححاج، وحاء إلى محمد بن إسماعيل، فقبل بين عليه وقال: دعني حتى أقبل رحليك يا أستاذ الأستاذين، وسيد المحدثين، وطبيب الحديث في عالمه، "انتهى.

''لین امام مسلم امام بخاری کے پاس آئے اور ان کی آئھوں کے درمیان بوسہ دیا اور کہا کہ ہم کو اپنے پاؤں کا بھی بوسہ لینے دیجئے، اے استادول کے استاد، الے محدثین کے سردار، حدیث کی بیاریوں کے طبیب،'' یعنی کھرے کو کھوٹے سے بہجاننے والے۔

اورشرح نخبه میں ہے:

"اتفق العلماء على أن البخاري كان أجل من مسلم في العلوم، وأعرف منه بصناعة الحديث، وإن مسلما تلميذه وخريجه، ولم يزل يستفيد منه، ويتبع آثاره، حتى قال الدارقطني: لولا البخاري لما راح مسلم ولا جاء. "

الدارقطني: لولا البخاري لما راح مسلم ولا جاء. "

انتهى

''لینی تمام علاء نے اس بات پر اجماع کیا ہے کہ امام بخاری امام مسلم سے علوم میں بڑھ کر تھے اور مسلم سے نیادہ کاریگری حدیث کو پہچانے والے تھے اور اس بات پر اجماع کیا ہے کہ امام مسلم تلمیذ اور شاگرد تھے امام بخاری سے فائدہ حاصل کرتے رہے اور ان کے نقش قدم کی پیروی کرتے رہے اور ان کے نقش قدم کی پیروی کرتے رہے، یہاں تک کہ داقطنی نے بیکہا کہ اگر امام بخاری نہ ہوتے تو امام مسلم کا پید بھی نہ ہوتا۔''

<sup>0</sup> هدي الساري (ص: ٤٨٥)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٨٨)

<sup>🛢</sup> نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٢٠٨)

|   |              | •   |                 |  |
|---|--------------|-----|-----------------|--|
| 0 | الريح العقيم | 768 | د فاع صحح بخاری |  |

تعنی حدیث کی صنعتیں امام مسلم کومطلق معلوم ند ہوتیں، بیسب امام بخاری کا امام مسلم پرفضل تھا، بھر کیونکر امام

مسلم اپنے ماں باپ سے بیارے استاد پر ایس سخت جرح کر سکتے ہیں؟ع

این خیال است و محال است و جنوں

**ڈالٹا**: معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے تن سانی عبارت لکھ دی ہے، اگر آپ ضیح مسلم کو دیکھتے تو ساتھ اس کے اس

كى شرح نووى كو بھى ضرور دىكھ ليتے ، امام ابوزكريا يحيىٰ بن شرف النواوى شرح مسلم ميں كھتے ہيں:

"وهذا الذي صار إليه مسلم، قد أنكره المحققون، وقالوا: هذا الذي صار إليه ضعيف،

والذي رده هو المختار الصحيح، الذي عليه أئمة هذا الفن: على بن المديني، والبخاري رحمهما الله وغيرهما. " انتهى

ددیعی امام سلم جس سئلہ کی طرف سے ہیں، محققین نے اس کا انکار کیا ہے اور یوں کہا کہ امام سلم جس امر کی طرف سے ہیں، بالکل صحیف ہے اور جس امر کا امام سلم رد کر رہے ہیں، وہی پسندیدہ اور صحیح ہے

اورای پرفن حدیث کے بڑے بڑے امال دگ مثلاً علی بن المدینی اور امام بخاری دلاللہ وغیرہ ہیں۔''

كبير جناب! امام بخارى پر جرح ثابت موئى يان كى فضيلت نكلى؟ افسوس!ع

خود غلط بود انچی تو پنداشتی

لی آپ نے اپنے وعوے کے جبوت میں جس قول کو پیش کیا تھا، وہ پاید اعتبار سے خود ساقط ہے۔ اس کئے آپ کا دعویٰ بھی ساقط ہوا اور ہماری ڈگری بحال رہی کہ امام بخاری والشند و تھی بخاری کی فضیلت مزید عابت ہوگئ۔ کہتے ! کیسے لینے کے دینے بڑ گئے؟۔

ع ہے ہے دیے پر سے اس اسان

یہ عذر امتحان جذب دل کیا نکل آیا میں الزام ان کو دیتا تھا قسور اپنا نکل آیا

صریب: اورای وجہ سے امام سلم نے اپنی سیح میں امام بخاری سے باوجود استاد ہونے کے کوئی روایت نہیں کی ہے۔

مجيب:ع۔

حقیقت شاس نئی دلبرا خطا اینجا است

- 👄 خود غلط تھا جے تو خیال کررہا تھا۔
- 🛭 محبوبا! تو حقیقت شناس نہیں یہی غلطی ہے۔

<sup>€</sup> شرح النووي على صحيح مسلم (١٢٨/١)

www.muhammadilibrary.com\_ رفاع مج بخاری (769 میلی الربیح العقیم

حاصل کلام ہے ہوا کہ محد ثین کا عام قاعدہ ہے کہ جہاں تک ان کوسند عالی اور کم واسطہ کے طرق ملیس گے، ای قدر وہ سند سافل اور زیادہ واسطہ والے طرق ہے گریز کریں گے، دیکھتے اہام مسلم نے اپنی سیح میں جس قدر رہاعیات کو بیان کیا ہے، اس میں انہوں نے اپنے ان شیوخ کو چھوڑ دیا ہے، جن ہے وہ عدیثیں زیادہ واسطہ ہم مول ہیں، کیونکہ ان کا مقصود ہے ہوتا ہے کہ جہاں تک ہو سکے، واسطے کم ہول چونکہ امام مسلم کا امام بخاری ہو است اس مروی ہیں، کیونکہ ان کا مقصود ہے ہوتا ہے کہ جہاں تک ہو سکے، واسطے کم ہول چونکہ امام مسلم کا امام بخاری ہو است اس اسم روایت کرنے میں واسطہ بڑھ جاتا، اس لیے انہوں نے ان سے عدم روایت پر اکتفا کیا اور ہی عدم روایت اس اسم کومستزم نہیں کہ اہام بخاری روایت کومسلم نے کمز ور سمجھا، بلکہ انہی امام مسلم نے امام بخاری روایت کومسلم نے کمز ور سمجھا، بلکہ انہی امام مسلم نے امام بخاری ہو اور تھذیب الأسماء "دعنی أفسل رحلیك یا أستاذ الأستاذین" ویکھو: تاریخ نیسا پور للحاکم اور تھذیب الأسماء للنووی عیسا کہ ابھی گزرا ہے، علاوہ ہریں اگر کسی امام نے اپنے کسی شخ ہے کسی کتاب میں روایت کیا ہواور کسی میں نہ کیا ہو، تو عدم روایت فی بعض الکتب اس امام وشخ کا باعث ضعف نہیں ہے، جیسے کہ امام ابوطنی فہ بھشنے شاگرد ہیں امام مالک برششے کے ، اگر امام صاحب امام مالک ہے روایت نہ کریں، تو کیا امام مالک کی شان میں بہ بھی فرق آ جائے گایا ان پر کسی قسم کی جرح ہوجائے گا؟

<sup>•</sup> تهذيب الأسما، واللغات (١/ ١٠٠) تهذيب التهذيب (١/٩) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٢٧)

ع تهذيب الأسماء واللغات (١/ ١٠٠)

رفاع سي بخارى المفيم ( 770 ) و ( 770 ) و ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) ( 170 ) (

حالاتکہ امام ابوضیفہ نے اکثر مقام پر امام مالک سے روایت بھی کی ہے۔ ویکھو کتاب: تزیین الممالك بمناقب الإمام مالك رحمه الله للعلامة جلال السيوطي (ص: ١٨ و ٣٣) لو ہم بھی اس کی کچھ 16 عمارت (ص: ٥٩) تقل كرديت ہن؛

"رواية أبي حنيفة عن مالك، ذكرها الدارقطني في كتاب الذبائح، وابن خسرو البلخي في مسند أبي حنيفة، والخطيب البغدادي في كتاب الرواة عن مالك، وذكرها من المتأخرين الحافظ مغلطائي في نكته على علوم الحديث لابن الصلاح، والشيخ سراج الدين البلقيني في محاسن الاصطلاح، وقال الشيخ بدر الدين الزركشي في نكته على ابن الصلاح: صنف الدارقطني جزءا من الأحاديث التي رواها أبوحنيفة، قال: وقال الحنفية: أجل من روى عن مالك أبو حنيفة، انتهى، قلى: وهذه العبارة تدل على أنه روى عن مالك عدة أحاديث... ثم وقفت علىٰ مسئد أبي حنيفة لأبي الضياء الذي جمعه من خمسة عشر مسنداً، فرأيته أورد فيه من رواية أبي حنيفة عن مالك عن نافع عن إبن عمر... الخ انتهى كلام السيوطي "ام ابوطنیفه کی روایت امام مالک سے ذکر کیا ای دواقطنی نے کتاب الذبائح میں اور ابن خسرو بلخی نے مند ابوحنیفہ میں (جومند اُٹھی حضرات کی بنائی ہوئی ہے) اور خطیب بغدادی نے ان راویوں کی کتاب میں جنہوں نے امام مالک سے روایت کی ہے اور ذکر کیا اس روایت کو متاخرین سے حافظ مخلطائی نے ابن صلاح کی علوم الحدیث کے تکت پر (جو انہوں نے لکھی ہے) اور فی سراج الدین بلٹین نے محاس الاصطلاح میں، اور شیخ بدرالدین زر کشی نے اپنی مکت بر ابن صلاح میں کہا کہ وارتطنی نے ایک حصہ چند حدیثوں کا تصنیف کیا ہے جس کو امام ابوحنیفہ نے روایت کیا ہے اور کہا ہے کہ حضیہ کہتے ہیں زیادہ بزرگ ان لوگوں میں، جنہوں نے امام مالک سے روایت کیا ہے، امام ابوطنیفہ ہی ہیں، میں کہتا ہوں بی عبارت دلالت كرتى ہے اس بات پر كدامام ابوصنيفہ نے امام مالك سے چند حديثوں كو روايت كيا ہے، پھر ميں ابو حنیفہ کی مندیر واقف ہوا، جس کو ابوالضیاء نے بندرہ مندوں سے جمع کیا ہے ( اور امام ابوصیفہ کی طرف نسبت کر دی ہے) پس میں نے دیکھا کہ اس میں امام ابوحنیفہ کی وہ روایت موجود ہے، جوامام صاحب امام ما لک سے روایت کرتے ہیں اور امام مالک نافع سے اور نافع ابن عمرے روایت کرتے ہیں... إلى آخره "

پس جب امام مالک امام ابوصیفہ کے شیخ تھہرے، تو اگر روایت ابوصیفہ میں امام مالک کا طریق امام صاحب کی

www.muhammadilibrary.com الربع العقيم 771 من الربع العقيم

طرف بعض منسوب مسانید میں نہ ہو، تو کیا اس سے امام مالک پر جرح لازم آئے گی ؟ اسی طور سے امام مسلم کا اپنی صحیح میں امام بخاری سے روایت نہ لانے کو بھی قیاس کرلیں۔ع

ہاتھ لا! اے دوست! کیوں کیسی کھی؟

علاوہ ازی آپ تو خود امام بخاری کو امام مسلم کا استاذ تسلیم کر رہے ہیں، پس کوئی جھگر انہیں۔ فالحمد لله مسلم پر ہی موقوف نہیں بلکہ صحاح ستہ والوں میں سے سوائے تریذی کے اور کسی نے بھی بخاری سے روایت نہیں کی۔

مجیب: ابی حضرت! صحاح ست میں تو خود بخاری بھی داخل ہے، پھر صحاح ستہ والوں کا بخاری سے روایت کرنا چہ معنی؟! سنتے جناب!اس کی بھی وجہ وہ ب جو امام مسلم کے نہ روایت کرنے میں بیان کی گئی اور ترندی نے امام بخاری سے اسی حدیث کوروایت کیا ہے، بھی میں ان کواس سے بھی عالی سند نہیں ملی، سبھے گئے یا نہیں؟ اور صحاح والوں کے عدم روایت سے امام بخاری کا امام الدنیا نہ بھی از گئی ہے، بلکہ خود ان صحاح والوں کے اقوال امام بخاری کے امام الدیا وسید المحد ثین ہونے میں موجود ہیں، دیکھو: تھذیب فود ان صحاح والوں کے اقوال امام بخاری کے امام الدیا مرحوم کی عبارت آ گے آتی ہے، فانتظر ا

آپ ہم کو کیا سجھتے ہیں؟ ہم وہ ہیں کہ

عنی کل کی طرح بند وہاں رکھتے ہیں ہم بخاری کی خبر ورد زبان رکھتے ہیں

مویب: اور یہیں سے اس دعوے کا بے بنیاد ہونا بھی ظاہر ہوا کہ امام بخاری اپنے فن میں سارے جہان کے امام ہیں، کس واسطے کہ بیلوگ اگر ان کو امام مانتے تو ان سے ضرور حدیث روایت کرتے اور ان کے شراکط روایت کے بابند ہوتے۔

مجیب: اس کا جواب اوپر ہو چکا ہے کہ کسی شخص کے امام الدنیا ہونے کے لیے دنیا کے ہر فرد کا اس سے روایت کرنا ضروری نہیں، اور اس قدر کیا ہے جوان سے نوے ہزار لوگوں نے الجامع اللجے کو سنا، جیسا کہ مولوی احمالی خفی مقدمہ بخاری میں لکھتے ہیں:

• وقد روينا عن الفربري قال: سمع الصحيح من البخاري تسعون ألف رجل، " انتهى.

۱۵ تهذیب الأسماء واللغات (۹۳/۱)

<sup>﴿</sup> مقدمه حاشيه سيح بخاري (١/٣)

''لینی فربری (شاگرد بخاری ڈلٹ ) کہتے ہیں کہ اس سیح کو امام بخاری سے نوے ہزار لوگوں نے ساہے۔'' .

اور آپ نے روایت کی بابت جو لکھا ہے کہ'' ان سے ضرور روایت کرتے'' اگر انہوں نے روایت نہیں کیا تو اور

يهت سے لوگوں نے تو روايت كيا ہے؟ وہى آپ كے مولوى احمالى صاحب حفى مقدمه ميں كصح بين:

"وقد روی عنه خلائق غیر ذلك." • " "بین امام بخاری سے بہت سی مخلوق نے روایت كيا ہے ـ"

" خلائق " جمع كثرت ب، اور د يكه ائمه صحاح مين اكثر كى روايت كى خود مولودى احماع صاحب حنى نے تصريح كى ب، كله بين:

"ومن روى عنه من الأئمة الأعلام أبوالحسين مسلم بن الحجاج صاحب الصحيح،

8

'' یعنی امام مسلم و ترندی و نسائی نے بھی امام بخاری سے روایت کی ہے۔''

وأبوعيسيٰ الترمذي، و أبو عبد الرحمن النسائي... للخ.

اب لیجئے آپ کا دعویٰ جس بناء پر تھا، دو بناء خودٹوٹ گئ، البذا آپ کا دعویٰ باطل ہوگیا اور امام بخاری کا سارے جہان کا امام ہونا ثابت ہوگیا۔ باقی رہا ہے امرکداما جہان کا امام ہونا ثابت ہوگیا۔ باقی رہا ہے امرکداما جہان کا امام ہونا ثابت ہوگیا۔ باقی رہا ہے امرکداما جہان کا امام ہونا ثابت ہوئے؟ اس کی وجہ ہے کہ محدثین شخ کے مقارضیں ہوتے، بلکہ خود جمہتد ہوتے ہیں، ان کے اجتہاد میں جو بات آتی ہے، اس کے پابند ہوتے ہیں، لیکن آپ چونکہ مقلد ہیں، اس لئے تقلید کا پر دہ آپ کے دل پر پڑگیا ہے، اس کے بابند ہوتے ہیں، لیکن آپ چونکہ مقلد ہیں، اس لئے تقلید کا پر دہ آپ کے دل پر پڑگیا ہے، اس ویت بات بھی آپ کی سمجھ میں نہیں آتی!

الٹی سمجھ کسی کو بھی الیمی خدا گھی دے دے آدمی کو موت یہ سے بد ادا ندے

**صریب**: دوم: ابن جوزی بطالته استنے بڑے محدث نے موضوع (جعلی) حدیثیں بخاری میں چنی ہیں، و کیصوموضوعات ابن جوزی بطلفہ۔

مجیب: واہ جناب خوب! یہ وہی ابن جوزی ہیں نا جنہوں نے آپ کی اس حدیث کو بھی موضوع لکھ دیا ہے۔ (جو درحقیقت موضوع اورجعلی ہے)

"وعنه عليه السلام: أن آدم افتخر بي وأنا أفتخر برجل من أمتي اسمه نعمان، وكنيته أبوحنيفة، هو سراج أمتى ."

🛭 مصدر سابق

🛭 مصدرسالق

الموضوعات لابن الجوزي (٢/ ٤٧)

''یعنی آنخضرت ﷺ نے (نعوذ باللہ) فرمایا کہ آدم نے میرے ساتھ فخر کیا اور میں اپنی امت کے ایک شخص کے ساتھ فخر کرتا ہوں، جس کا نام نعمان اور کنیت ابوصیفہ ہوگی، وہ میری امت کا چراغ ہوگا۔ (عیاذ آباللہ)

ابن جوزی کے اس حدیث کوموضوع کہنے پر آپ لوگوں کو بڑا برا لگا کہ آپ کے نقبہاء مصنف ضیاء معنوی اور درمخار والے نے لکھ دیا:

"وقول ابن الجوزي: إنه موضوع، تعصب ." انتهى "ديني علامه جوزي كاس عديث كوموضوع كهنا تعصب ب."

بڑے شرم اور غیرت کا مقام ہے کہ جو حدیث فی نفسہ موضوع و مکذوب ومخترع وجعلی ہو، اس کو علامہ ابن المجوزی نے جو موضوع کھا، وہ تو تعصب برمحول ہوا اور جس سیح حدیث کی تقلید میں علامہ ابن جوزی سے خطا واقع ہوئی، وہ محول علی الصواب ہوگیا۔ تم کوئی کی خبر نہیں ہے کہ محققین علاء محدثین کا اس پر انقاق ہے کہ جس کو علامہ ابن المجوزی نے موضوع کہا ہے، اگر اس پر دیگر علای کی بھی موافقت ہے، تب وہ حدیث موضوع بالا تقاق ہے اور اگر ابن المجوزی اس کے موضوع کہا ہے، اگر اس پر دیگر علای بھی موافقت ہے، تب وہ حدیث موضوع کہا ہے، اگر اس پر دیگر علی ہی موافقت ہے، تب وہ ویری کور کرنا چاہیے اور اگر ابن المجوزی نے کسی صیح عدیث کو موضوع کہا اور علماء نے ان کا تعاقب کیا، تو وہ ان کی خطا نی الاجتہاد پر محمول ہوگا، کیونکہ ابن المجوزی کی تنقید 19 مثل تقید محققین کے نہیں ہے، اس سے بہت مسامحت ہوئی ہے، اس دیلے حافظ ابن حجر برطشہ نے کہا ہے:

"إن تساهل ابن الجوزي وتساهل الحاكم أعدم النفع بكتابيهما، " انتهي.

اب بدو یکھو کہ حدیث " سراج أمتى " كے موضوع ہونے پرا تفاق محدثين ب يانيس؟

پس معلوم کرو کہ سارے محدثین نے مثل خطیب بغدادی و ابن حبان و ابن الجوزی و ذہبی و سیوطی وغیرہم نے اس کو موضوعات میں شارکیا ہے، جبیبا کہ میزان الاعتدال واللالي المصنوعه میں فرکور ہے۔ ● نیز مولوی عبدالحی محنف کلائے معدمہ ہدایہ میں اس کے موضوع ہونے کو تتلیم کیا ہے، اور وہ صرف ایک حدیث سیح بخاری کی، جس کو ابن الجوزی نے اپنی کتاب موضوعات میں داخل کیا ہے، اس برائمہ نقادین کی ایک جماعت کثیرہ نے تعاقب کیا ہے

<sup>🛭</sup> رد المحتار مع الدر المختار (١/ ٤٩)

<sup>2</sup> التعقبات للسيوطي (ص: ١)

<sup>●</sup> ويكوس: تاريخ بغداد (٥/٣٠، ١٣/ ٣٣٥) الموضوعات لابن الجوزي (٦/ ٤٧) المجروحين لابن حبان (٣/ ٤٦) الضعفاء للأصبهائي (ص: ١٥٠) سؤالات حمزة (ص: ٢٦٨) تلخيص كتاب الموضوعات للذهبي (ص: ١٥٩) الفوائد المجموعة (ص: ٤٢٠) السلسلة الضعيفة (٥٧٠)

رفاع کئی بخاری کے 774 کی الدیع العقیم

اور ابن الجوزی کے کلام کو غلط و باطل تھہرایا ہے۔ آپ کا بدوعویٰ کہ ابن الجوزی نے موضوع حدیثیں (جمع کے ساتھ) بخاری میں چنی ہیں، میمض جھوٹ اور غلط اور باطل ہے، ابن الجوزی نے تو صرف ایک حدیث صحح بخاری پر کلام کیا ہے اور اس کو بھی سب محققین ناقدین نے تسلیم نہیں کیا، بلکہ ابن الجوزی کے کلام کوروکر دیا ہے۔ تم بدوعویٰ کرتے ہو کہ ابن الجوزی نے موارد کر دیا ہے۔ تم بدوعویٰ کرتے ہو کہ ابن الجوزی نے موضوع حدیثیں (لیمن بہت می) بخاری میں چنی ہیں؟ تم اگر مرد میدان ہو، اپنے دعویٰ میں سے ہو، شرم و غیرت والے ہو، تو تم کولازم ہے کہ تین جارکواصل کتاب میں ابن الجوزی سے پیش کرو، ورنہ! ع

بے حیا باش ہرچہ خوابی کن

تم کو میر بھی معلوم ہے کہ بید ابن الجوزی کون ہیں؟ وہی ہیں جوتمہارے چھوٹے خدا ( ایعنی حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی بڑائش ) سے ہردم بحث ومناظرہ اور چھٹر چھاڑ کرتے رہتے تھے، اگر ابن الجوزی کے اس قول ( ایعنی بخاری میں موضوع حدیث چنے ) پر آ نکھ بند کیے ہوئے "امنا و صدقنا " کہتے ہو، تو بیہ بتا او کہ ان کی کتاب " تلبیس المبلیس" کوجی مانتے ہو؟ تف ہے تمہادی اس عقل پر کہ ابن الجوزی پرتم نے ایسا افتر اعظیم باندھا ہے!!

سنو! المام سيوطى في "التعقبات على موسى عات ابن الجوزي" مس ككما ب:

"وبعد! فإن كتاب الموضوعات جمع الإمام الحافظ أبي الفرج عبد الرحمٰن بن علي بن المجوزي البكري رحمه الله، قد نبه الحفاظ قلمها وحديثاً على أن فيه تساهلا كثيراً، وأحاديث ليست بموضوعة، بل هي من وادي الضعيف، وفيه أحاديث حسان، وأحرئ صحاح، بل وفيه حديث من صحيح مسلم، نبه عليه الحافظ أبد الفضل بن حجر، ووجدت فيه حديثا من صحيح البخاري من رواية حماد بن شاكر ... الغ

"دلینی حمد و نعت کے بعد ابن الجوزی نے جو کتاب موضوعات جمع کی ہے، اس کی بابت سلف و خلف کے حفاظ نے آگہی کردی ہے کہ ابن الجوزی سے بہت تسابل ہوا ہے ، کیونکہ بعض ضعیف حدیثوں کو موضوعات میں واخل کیا ہے بلکہ حسن حدیثوں کو بھی موضوعات میں واخل کیا ہے بلکہ حسن حدیثوں تک کو موضوعات میں شارکیا ہے، اس پر طرفہ بید کہ اس میں ایک حدیث صحیح مسلم کی بھی ہے، بلکہ میں نے ایک حدیث صحیح بخاری کی بھی بروایت حماو بن شاکر اس میں پائی ہے۔''

20

اور و يكف علامه سيوطى "كتاب التعقبات " كي آخر ميس لكهة بين:

"هذا اخر ما أو ردته في هذا الكتاب من الأحاديث المتعقبة التي لا سبيل إلى إدارجها في

بہ بے حیا ہوجائے، تو جو جائے کر!

التعقبات للسيوطي (ص: ١)

www.muhammadilibrary.com الربح العقيم

سلك الموضوعات، وعدتها نحو ثلاثمائة حديث، منها في صحيح مسلم جهيث، وفي صحيح البخاري من رواية حماد بن شاكر حديث... الخ.

'دلینی اس کتاب میں ان حدیثوں کو بیان کر دیا، جن کو موضوعات میں داخل کرنے کی کوئی وجہنیں ہے اور وہ صدیثیں شار میں تمین سو بیں، جن سے ایک صحیح مسلم کی اور ایک حدیث صحیح بخاری کی بروایت حماد بن شاکر ہے۔''

جس سے معلوم ہوا کہ صحیح بخاری کی روایت ہرگز موضوع نہیں ہے، بلکہ یہ آپ کے نہ سوچنے کا ثمرہ ہے! ۔

ندامت ہوگی پیچنے سے نہ سوچو کے اگر پہلے

یہ دن کب دیکھتے صاحب! اگر رکھتے خبر پہلے

یہ دن کب دیکھتے صاحب! اگر رکھتے خبر پہلے

صریب: (۳) سوم امام قسطوانی شرح بخاری کے جلد (۱) فصل (۴) میں جہاں کتاب بخاری کے وجوہات ترجیح اوپر مسلم کے بیان کرتے ہیں۔

مجیب: جزاک الله! یہاں آپ نے کہ ات کو ظاہر کر دیا ہے اور اس بات کے قائل ہوگئے کہ کتاب

بخاری کومسلم کے او پرتر جیج ضرور حاصل ہے، لہذا جرح سیجھی نہ ہوئی، کیا خوب

راہ پر ان کو تو لے آئے ہیں ہم باتوں میں دو چار اور کھل جائیں کے الاتاتوں میں

بِ شُك بهم نے بھی جب قسطانی اٹھا كرجلداول كى فصل چہارم ديكھی، تو ، كر بھی اس ميں يہی عبارت لمی: "وقد اتفق الأمة علىٰ تلقي الصحيحين بالقبول، واحتلف في أيهما أرجح، وصرح الحمهور

بتقديم صحيح البخاري، ولم يوجد عن أحد التصريح بنقيضه." (قسطلاني: ١٩/٤/١)

''یعنی تمام است نے بخاری ومسلم کو اتفاق کر کے دست قبول میں لے لیا ہے، ہاں بعض کا بیا اختلاف ہے کہ ان دونوں میں ترجیح کس کو ہے؟ جمہور نے صحیح بخاری کی ترجیح کومقدم بالتصریح کیا ہے اور اس کے

خلاف (لینی مسلم کا بخاری پرترجیح پانا) کسی سے صراحنا ثابت نہیں ہے۔"

پس بحدالله جو جارا مدعا تقا، اس كوآپ نے تتلیم كرليات ﴿ ذلك ما كنا نبغ ... ﴾ [كهف: 3] موجب: جبارم: قول اول، قول دوم\_

مجیب: اس کا جواب رساله "صراط مستقیم" (ص: ٥، ٦) میں ملاحظه فرما کیں۔ مویب: پنجم: امام وارقطنی رشاش، ششم: امام نسائی، ہفتم: ابن حزم، ان سمول نے بھی اپنی اپنی

21

وفاع سي بخارى (فاع سي بخارى ( 776 ) 3 ( 776 ) الربح العقيم

تھنیفات میں کتاب بخاری پر جرح وقدح کی ہے اور ای طرح اکثر محدثین نے کتاب بخاری پر جرح و قدح کی ہے۔

مجیب: اولاً تو آپ نے ان کی جرح کی عبارتی نقل نہیں کیں، ندمعلوم کس وجہ ہے؟ یا تو آپ نے ان کو سمجھا نہیں، یا و یکھا ہی نہیں، رجماً بالغیب من سائی کہددی ہے، پس آپ جب ان کی عبارتی نقل کریں گے، تو ہم ان کا جواب بھی بالفتصیل دیں گے۔ اب ہم سے سنو کہ تم نے تین ائمہ کا نام لیا ہے: اول: دارقطنی، دوم: نسائی، سوم: این حزم، پس بے شک دارقطنی نے بعض احادیث صحیح بخاری پر استدراک کیا ہے، گر ائمہ فن نے ہر ایک استدراک کا جواب کافی وشافی دیا ہے، چنانچہ کتاب "التعلیق المعنی علی سنن الدار قطنی " میں ہے:

"وصنف (الدارقطني) التصانيف، منها الاستدراك على الصحيحين، لكن هذا الاستدراك مبني على قواعد بعض المحدثين ضعيفة حدا مخالفة لما عليه الحمهور من أهل الفقه والأصول وغيرهم، فلا تغتر بذلك، قاله النووي ." ۖ انتهى

'دیعنی دارقطنی کی منجملہ بہت ی تصانیف کے ایک الاستدراك علی الصحیحین ہے، لیكن بيداستدراک بعض محدثين كے قواعد پر بنی ہے، جو بہت كمزور اور جمہور اہل اصول كے خلاف ہے۔ پس تم لوگ اس دھوكہ ميں نہ آنا۔''

بلکه دار قطنی کے کل استدراک کا جواب لفظ بدلفظ فتح الباری شرح بھاری اور شرح مسلم للنو وی میں موجود ہے۔ فی الحال علامہ زمان فاضل نو جوان ابو الطبیب محدث عظیم آبادی، دار قطنی کی کتاب "التتبع والاستدر الا" کا ایک مطولہ حاشید کھور ہے ہیں، اللہ تعالی اتمام کو پہنچائے، آمین۔

علاوہ بریں دراسات اللبیب میں ہے:

"وأجابوا عن ذلك، لما جعلوه هباء منثوراً، " انتهى. [ص: ٢٧٦]

''یعنی جن لوگوں نے بخاری پر جرح کی ہے، محدثین نے ان کے ایسے ایسے جوابات دیئے ہیں کہ ان کو اڑتا ہوا براگندہ غمار کے مانند کر دیا ہے۔

باقی رہی نسائی کی جرح ، تو بہتمہارا افترا اور بہتان ہے، نسائی نے کہیں بھی جرح نہیں کی ہے، بلکہ وہ توضیح بخاری کے بوں مداح ہیں، جس کومولا نا احمد علی حفی سہار نیوری مقدمہ بخاری میں نقل کرتے ہیں:

"و قال النسائي: أجود هذه الكتب كتاب البخاري ."♥ انتهى

<sup>●</sup> التعليق المغني على سنن الدارقطني (١/٧)

<sup>🗗</sup> مقدمه حاشیه شیخ بخاری (۴/۱)

www.muhammadilibrary.com منارئ مجي الربيع العقيد مناري کا مناري کا العقيد

"لين حديث كى كتابول مين سيح بخارى سے برھ كركوئى كتاب نيين ہے۔"

اور نو وی شرح مسلم (ص: ۵) میں ہے:

"وروينا عن الإمام أبي عبد الرحمن النسائي قال: ما في هذه الكتب كلها أجود من صحيح البخاري. "انتهى - ترجمه الله كا وبي ب-

باتی رہابن حزم، سویدوہی ہیں، جنھوں نے محلی شرح محلی میں پیاسوں جگد کھا ہے:

"هذا أبو حنيفة قد خالف الله ورسوله."

اور وہی ابن حزم ہیں، جنموں نے تقلید کے بارے میں لکھا ہے: "التقلید حرام " پس ہٹلاؤ کہ ابن حزم کے ان اقوال کو بھی مانتے ہو یا نہیں؟ بیتمہارا الزامی جواب تھا، اب تحقیقی جواب سنو! ابن حزم نے صحح بخاری کی کسی 22 مدیث پر بھی جرح نہیں کی ہے، بلکہ انہوں نے صرف ایک حدیث کو جو فی الحقیقت متصل ہے، گر بظاہر منقطع معلوم ہوتی ہے، اس پر انقطاع کا تھم لگا دیا، طالانکہ فی الحقیقت منقطع نہیں ہے، امام نووی نے (ص: ۱) اس کی پوری بحث کی ہے:

وقال في آخر البحث: "ولم يصب أبو محمد بن حزم الظاهري حيث جعل مثل ذلك انقطاعا قادحا في الصحة، وهذا خطأ من ابن حزم من وجوه." انتهى مختصراً " لين ابن حزم من ألك يه، جو جرح دُالنے والا محمت ميں، بيد ابن حزم كى كئى وجوں سے خطا ہے۔"

پس آپ کی تحریر بالا کسی طرح حیز قبول میں نہیں آ سکتی۔ ہاں البت امام بخاری کی شان اعلیٰ خابت ہوگئی اور میہ کچھ ہمارے دل کی بات نہیں۔

در پس آئیہ طوطی صفتم داشتہ اند انچہ استاد ازل گفت ہماں می گویم مریب: دوم: حنفیوں کے علماء کے چندنام جنموں نے کتاب بخاری پر جرح کی ہے، مع مختصر کیفیت جرح۔

مجیب: واہ جناب! چگادڑوں کا آ قاب سے مقابلہ؟ حنق ہوکر محدثین پر جرح؟ پھر بھلا ان کی جرح کہاں

<sup>●</sup> الإحكام في أصول الأحكام (٢٩٦/٦)

شرح النووي على صحيح مسلم (١٨/١)

<sup>€</sup> آئینے کے پیچیے میں طوطے کی صفت رکھتا ہوں، جواستادازل نے کہا میں بھی وہی کہتا ہوں۔

ر وا م سيح بخارى ( وا م م م

تک جیز قبول میں آ سکتی ہے؟ بلکدان کی جرح وقدح ہی سے بخاری کی شان کا اعلی ہونا ثابت ہوگا، کیونکہ جو چیز جس قدر مقبول ہوگی، اس پر انگلیاں زیادہ اٹھیں گی، اور جب خدا اور رسول اور قرآن پر تک جرح وقدح نہیں چھوٹی، توضیح بخاری پر جرح کیونکر نہ ہو؟ کیا خوب کسی نے کہا ہے۔

قيل إن الإله ذو ولد قيل إن الرسول قد كهنا ما نجى الله والرسول معاً من لسان الورى فكيف أنا ◘

مریب: اول: علامه عینی نے شرح بخاری میں کتاب بخاری پر جا بجا جرح وقدح کی ہے۔

مجیب: ابی جناب! شارحین کا بیر عام قاعدہ ہوتا ہے کہ جس کتاب کی شرح کریں گے، اس کے مصنف پر اپنی لیافت جنلا نے کو ضرور اعتراض کر دیتے ہیں، پس بیک قتم کی جرح وقدح نہیں ہو کئی بلکہ اس کو جرح سجھنا آپ ہی ایسے عقل کے پیچھے لیھ لے کر دوڑ کے والے کا کام ہے، بلکہ علامہ عینی نے اپنی شرح بخاری (۱/ ۵) میں اس قدر امام بخاری کی تعریف کی ہے کہ ان کی عبارت قابل قدر ہے، چنانچہ کھتے ہیں:

"الحافظ الحفيظ، الشهير المميز، الناقد البصير، الذي شهدت بحفظه العلماء الثقات، واعترفت بضبطه المشائخ الأثبات، ولم ينكر فصله علماء هذ الشأن، ولا تنازع في صحة تنقيده اثنان، الإمام الهمام حجة الإسلام أبوعبد الله منهمه بن إسماعيل البخاري ... الخ.

تنفیدہ انتان، اور منام الهمنام محجمہ اور سازم ابو عبد الله محجمہ بن استعامیل البحاري ... الح. ................. ''لین حافظ تکہان، مشہور تمیز کرنے والے، پر کھنے والے بینا، جن کے حافظہ کی معتبر علاء نے شہادت دی

ہے، اور ان کے ضبط کا معتبر مشائخ نے اقرار کیا ہے اور نہیں انکار کیا ان کے فضل کا اس شان کے ( یعنی معتبر ) علاء نے، اور نہیں نزاع کیا ان کی جانچ و پڑتال کے ضبح ہونے میں دو مخصوں نے بھی، وہ امام

ہیں، بزرگ ہیں، جحت ہیں اسلام کے، کنیت ابو عبداللہ نام محمد بن اساعیل ابنحاری ڈسلٹند''

کہاں گئے حضرت مشتہر صاحب! اب بتلایئے کہ علامہ عینی نے امام بخاری کی تعریف کی ہے یا ان پر جرح کی ہے؟ کیا خوب! ۔ع

زلیخا نے کیا خود پاک دامن ماہ کنعال کا

صویب: چنانچه کتاب ندکورے مقدمہ میں ایک قول بہے:

"وقد طعن الدار قطني ... إلى آخره . " "اور تحقيق كه طعن كيا دار قطني في اپني كتاب ميس جس كا نام الاستدراكات والنبع على البخاري ومسلم ب، سوحديث يرجو بخاري اورمسلم كي ب، دوسرا قول مدب:

"ولأبي مسعود الدمشقي... إلىٰ اخره."

◄ کہا گیا اللہ صاحب اولاد ہے اور رسول کا بن، مخلوق کی زبان سے اللہ اور رسول نے نبیس پائے تو میں کہاں؟

23

www.muhammadilibrary.com رفاع تی بخاری ( 779 ) کاری الویسے العقبہ

''لین ابومسعود دشقی کے واسطے بخاری اورمسلم پراستدراک ہے۔''

اوراییا ہی ابوعلی غسانی کے واسطے ان کی کتاب تقیید المهمل فی جزء العلل میں کتاب بخاری اورمسلم پراستدراک ہے۔

مجیب: تم نے جو بی عارت " و قد طعن الدار قطنی النخ " والی علامد عینی کی شرح بخاری عمرة القاری (ص: ۱۱) سے نقل کی ہے، اس کی بابت اولاً تم کو بیس بھنا جا ہے کہ علامہ عینی نے مسمحل پر اس کو لکھا ہے۔

ا كى جناب! عينى نے تو گويا اعتراض كے وقع كے لئے اس بحث كولكھا ہے، چنانچ عينى كى اصل عبارت يہ ہے: "السابعة: في الصحيح حماعة، حرحهم بعض المتقدمين، وهو محمول على أنه لم يثبت حرحهم بشرطه، فإن الحرح لا يثبت إلا مفسرا مبين السبب عند الحمهور."

"دیعن بعض متقدمین نے صحیح بخاری کی ایک جماعت (رواق) پر جرح کی ہے، وہ جرح امام کی شرط کے ظاف ہے، اس لئے کہ جمہور کے نزدیک ثبوت جرح تب ہوتا ہے جب وہ مفسر ہو، اس کے کل اسباب بیان کر دیئے گئے ہوں۔"

پھراس کے بعد وہ عبارت ہے: "وقد طعی الدار قطنی ... النع " اب سمجھو کہ اس سے عینی کامقصود کیا ہے؟
دوم: یہ کہ علامہ عینی نے نہ تو کتاب الاستدراک للد اللہ اللہ اللہ کی طرف مراجعت کی ہے اور نہ ابومسعود دشقی کی کتاب
کی طرف اور نہ ابوعلی غسانی کی تقیید المهمل کی طرف، بلکہ عینی نے بیعبارت نووی شرح مسلم سے نقل کی ہے، اصل
عبارت نووی کی مع جواب کے (ص: ۸) پول مرقوم ہے:

"فصل: قد استدرك جماعة على البخاري ومسلم أحاديث أحملة بشر طهما فيها، ونزلت عن درجة ما التزماه، وقد ألف الإمام الدارقطني في بيان ذلك كتابه المسمى بالاستدراكات والتبع، وذلك في مائتي حديث مما في الكتابين، ولأبي مسعود الدمشقي أيضاً عليهما استدراك، ولأبي على الغساني الحياني في كتابه تقييد المهمل في حزء العلل منه استدراك، أكثره على الرواة عنهما، وفيه ما يلزمهما، وقد أجيب عن كل ذلك أو أكثره وستراه في مواضعه، " في انتهى كلام النووي .

24

'' یعنی ایک جماعت نے بخاری ومسلم کی حدیثوں پر استدراک کیا ہے، جن کو وہ دونوں امام اپنی صحیح میں اپنی شرط کے ساتھ لانے میں منفرد ہوئے ہیں، اور وہ حدیثیں گر گئی ہیں اس درجہ سے جس کا انہوں نے

عمدة القاري (۱/۸)

<sup>🛭</sup> شرح مسلم للنووي (۱/ ۲۷)

وفاع سيح بزارى العقيم ( 780 ) ( 780 ) الربح العقيم

التزام كيا ب، اس كے بيان ميں امام دار قطنی نے اپنی كتاب استدراكات اور تتبع تاليف كى ب، وه استدراك دوسوحد يثول پر ب، جو بخارى اور سلم ميں ب، اور ابومسعود وشقی نے بھى ان دونول سحيمين پر استدراك كيا ہے، اييا بى ابوعلى غسانى نے بھى اپنى كتاب تقييد المهمل ميں استدراك كيا ہے، زيادہ تر ان دونوں كولازم تھا اور تحقيق كمان ہر باتوں كاجواب ديا كيا ہے، جوان دونوں كولازم تھا اور تحقيق كمان ہر باتوں كاجواب ديا كيا ہے، جيسا كم تو اسكى جگه ير د كيھے گا۔" ان شاء الله تعالى

پس نو وی نے ہر ہراعتراض کا جواب دیا ہے اور علامہ عینی نے بھی اس استدراک کو جرح نہیں سمجھا ہے، بیتو آپ کی سمجھ کا قصور ہے، اور چونکہ وہ کل جروح مدفوع ہیں، اس لئے علامہ عینی نے (ص:۸) لکھا ہے:

"اتفق علماء الشرق والغرب على أنه ليس بعد كتاب الله أصح من صحيحي البخاري و مسلم ...إلى قوله: والحمليور على ترجيح البخاري و مسلم ...إلى أن قال: وهذا مذهب المحققين من الحنفية ." انتهى للمر

"لینی مشرق سے مغرب تک علاء کا اتفاق کے کہ قرآن مجید کے بعد بخاری و مسلم سے کوئی زیادہ صحیح کتاب نہیں ہے اور جمہور نے بخاری کو مسلم پر ترنی وی ہے، اور یہی محققین حفیہ کا نم بہب ہے۔"
پس علامہ عینی کا ایبا لکھنا اور اوپر دار قطنی والی عبارت کوٹی کرنا اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ ان کا مقصود جرح کرنا نہیں ہے، بلکہ جرح کو دفع کرنا ہے۔ اگرتم بھی سے حنفی ہوئو محققین حنفیہ کے اس نہ جب قبول کرو، ورنہ

ایخ خطاب پرخوش رہوایے

من انچه شرط بلاغ است با تو میگویم تو خواه از شخم پند سگیر خواه ملال موجب: دوم: شخ عبدالحق محدث دبلوی شرح سفرالسعادة کے دیباچہ میں لکھتے ہیں:

ن قول اول: بتحقیق اخراج کردہ است مسلم در کتاب خُوداز بسیاری از رواۃ کہ سالم عیستنداز عوائل جرح وہم چنیں در کتاب بخاری جماعت اند کہ تکلم کردہ شدہ است درایشاں الخ ، قول دوم: دریں کتب ستہ اقسام حدیث از صحاح و حسان وضعاف ہمہ موجود است وتسمیہ آتھ ابھے احست بطریق تغلیب است ۖ (تا آخرتر جمہ) مجیب: آپ نے شِخ صاحب کی عبارت کو خاک نہیں سمجھا۔ اجی حضرت! شِخ صاحب نے تو فتح القدیر کی

25

پن شرط بلاغ کے مطابق تمہارے ساتھ تفتگو کرتا ہوں، تو میری بات سے نصیحت پکڑیا ملال!

شرح سفر السعادة (ص:۱۲،۱۲) مسلم نے اپنی کتاب میں بہت ہے ایسے راویوں کو ذکر کیا ہے، جو کلمات جرح ہے محفوظ نہیں اور ای طرح
 بخاری میں متکلم فیررواۃ کی ایک جماعت ہے، ان چھ کتب میں احادیث از تشم صحح ، حن اور ضعیف موجود ہیں اور ان کا نام صحاح تغلیباً ہے۔

www.muhammadilibrary.com الربح العقيم 781

عبارت کا صرف ترجمہ کیا ہے، شخ صاحب کی پھھا پی تحقیق نہیں ہے، کیا آپ کومعلوم نہیں کہ نقل امراس بات کوستزم نہیں کہ ناقل کا اعتقاد بھی وہی ہو؟ بہر حال صاحب فئے القدر اور شخ عبدالحق کی عبارت کا پورا جواب باصواب صاحب دراسات اللبیب نے خوب دیا ہے، اس کا مطالعہ کرو۔ تب تمہارے جہل کا شافی علاج ہوجائے گا، کیونکہ صاحب دراسات نے سارے اعتراضات کو ھباءً منٹوراً کر دیا ہے اور تم نے شخ صاحب کے دوسرے قول کا بھی مطلب نہیں دراسات نے سارے اعتراضات کو ھباءً منٹوراً کر دیا ہے اور تم نے شخ صاحب کے دوسرے قول کا بھی مطلب نہیں سمجھا، صرف شخیین کی کتاب کو تغلیباً صحاح بھتے ہیں۔

پس بہ ثابت نہیں ہوتا کہ صحیحین میں صحاح و حسان و ضعاف کے ہمہ انواع ہیں، بلکہ سنن اربعہ میں بہ موجود ہیں اور ان سب مجموعہ سنہ کو صحاح تعلیباً کہتے ہیں، کیا آپ کونہیں معلوم کہ تھم الکل مستزم تھم الجزء کونہیں ہے، اگر آپ کوشک ہوتو انہیں شیخ صاحب کا قول صحیح بخاری کی بابت گوش گزار فرمائے، شیخ عبدالحق صاحب وہلوی " أشعة اللمعات" (ص: ١/ ١١) میں لکھے ہیں:

" جمهور علماء برآنند كه كتاب او درصحت مقدم است برجميع كتب مصنفه در حديث تا آ نكه گفته اند كه اصح الكتب بعد كتاب الله صحيح البخاري-" •

اب بتلایئے که آ کی سمجھ ہی کا پھیرتھایا اور پچھ؟ ۔ گ

پڑیں پھر سمجھ الیمی پہ تم سمجھو تو کیا سمجھو

مريب: سوم: ابن مام جن كا ايك قول فتح القدير مين سير ع: " "وقول من قال: أصح الأحاديث ما في الصحيحين ثم ما انفرد به البحاري... (الى آخره)."

وقوق من کان، اصلح او محادیت ما فی الصحیحیت کم ما الفرد به البعد اوری، (ای الحره).

(ایعی جس کسی نے بیکہا ہے کہ سب سے زیادہ صحیح وہ حدیث ہے جو مسلم و بخاری میں ہے، اس کے بعد حصیح وہ ہے جو بخاری میں ہے، اس کے بعد وہ حدیث جو مسلم میں ہے اور اس کے بعد جو حدیث بخاری و مسلم کے شرط پر ہو وہ حدیث دوسری حدیث سے صحیح ہے، اس کے بعد جو بخاری اور مسلم میں سے کسی ایک کے شرط پر ہو، پس ایبا کہنا اس شخص کی محض زبردی ہے، اس قول کی پیروی عائز نہیں کس واسطے علی کے شرط پر ہو، پس ایبا کہنا اس شخص کی محض زبردی ہے، اس قول کی پیروی کی جائز نہیں کس واسطے <math>علی کے شاری و مسلم کی حدیثوں کا شیحے ہونا صرف اس وجہ سے کہ ان دونوں کتابوں کے راویوں میں وہ شرائط یائی جاتی ہوا م بخاری و مسلم نے مقرر کیس ہیں۔

26

پس اگر وہی شرائط بخاری ومسلم کے علاوہ دوسری کتاب حدیث کے راویوں میں بھی پائی جا کیں تو اس

<sup>🗨</sup> متن میں تقلید کا لفظ ہے، جس سے تقلید کے عدم جواز کا جوت ہوتا تھا، آپ نے ترجمہ میں لفظ تقلید ہی اڑا دیا، بھرتقلید پر اتناز ورکیوں؟ (مؤلف)

یہ کہاں کی اردو ہے؟ کس زبان میں یول بولتے ہیں:" کسواسطے کہ"؟! (وَلف)

رفاع سیح بناری کی گرفتاری ( 782 کی کی الربیح العقیم کے بعد پھر یہ بھی حکم کرنا کہ جو حدیث بخاری و مسلم میں ہے وہی سیح ہے، بالکل زبردی ہے (ختم ہوا ترجمہ فنخ القدر کا)۔

مجیب: افسوس صد افسوس کہ آپ فتح القدیر ہے اتنی بوی عبارت نقل کر کے لکھ گئے اور ابن ہام کے مطلب کو خاک نبیں سمجھا ، یہی آپ کی علیت کی بین دلیل ہے۔ کیا علامہ ابن الہمام صحح بخاری یا امام بخاری پر جرح کررہے ہیں؟ حاشا و کلا!

سنینے اور غور سے سنینے! علامہ ابن البما م کا اعتراض محدثین کے درمیان مقررہ ترتیب پر ہے، نہ شرط وصحت بخاری پر، اگر نہیں سمجھے تو بالنفصیل سنے، جن لوگوں نے حدیثوں کے سیج سلیم کرنے کی بیر ترتیب مقرر کی ہے، اس پر ابن البما م اعتراض کر رہے ہیں کہ ای شرط پر علاوہ بخاری ومسلم کے اور جگہ اگر حدیثیں پائی جا ئیں گی، تو ہم اس کو بھی و یہ می صحیح سمجھیں گے، نہ بید کہ بخاری کی حدیثوں پر کسی قسم ملی جرح ہے، گو بیا اعتراض بھی شیخ ابن البما م کا غلط ہے، اور اس اعتراض کو جرح علی رواۃ ابخاری اور اس اعتراض کو جرح علی رواۃ ابخاری سے کچھتعلی نہیں ہے۔ افسوں آپ کو مادہ تو ہے نہیں موجود ہیں۔  $\mathbf{0}$  بہر حال اس اعتراض کو جرح علی رواۃ ابخاری سے کچھتعلی نہیں ہے۔ افسوں آپ کو مادہ تو ہے نہیں موجود ہیں۔ کرمیدان میں آنے کا حوصلہ ہے!

اس سادگی پہ کون کی مرجائے اے خدا کڑتے ہو اور ہاتھ میں کادار بھی نہیں

صریب: اور ای امر کے قائل بڑے بڑے علماء ہیں، جیسے محب اللہ بہاری و بحرالعلوم وغیرہ اور دوسرا قول جس کومولوی حیدرعلی فیض آبادی نے کتاب منتبی الکلام مطبوع نول کشور کے صفحہ پانچ میں لکھا ہے۔

مجیب: بجھے تہاری حالت زار پر رحم کے بجائے افسوں آتا ہے کہ ائمہ دین ومحدثین پر جرح کرنے کے لیے غیر محدثین کے اتوال باطلہ پیش کرتے ہواور وہ اقوال بھی کس کے! شخ محب اللہ بہاری کے جن کو سوائے علوم آلات کے علم حدیث میں کچھ بھی وخل نہیں، ہاں ان کوشنح الفلف وشنخ اصول الفقہ کہوتو بہت صحیح و درست ہے اور حدیث کی کتاب تو انہوں نے عالبًا سوائے مشکوۃ کے اور کچھ بھی نہیں پڑھا ہوگا، ورندتم تاریخ غلام علی آزاد بلگرای کو

● صحیح بخاری اور سحیح مسلم کی روایات کو بوقت مقارنداس لیے ترجیح و فوقیت حاصل ہوتی ہے، کیونکدان کی شرائط دیگر جامعین حدیث کی شرائط سے برتر اور اعلیٰ ہیں اور جوتلتی بالقبول اور ان کی صحت پر اجہاع است ان دونوں کتابوں کو حاصل ہے، وہ تیسری کسی کتاب کو حاصل نہیں ہوا۔ ٹانی الذکر ہی وہ مزیت ہے جس نے شخ این الہمام کے قول محدث کا فساد واضح ہوتا ہے، بایں طور کد اگر صحیحین کے سواکسی دوسری کتاب کے رواۃ یا احادیث میں ویسی ہی مشروط صفات مجتمع ہوجا کمیں، جوصفات و شروط صحیحین کے رواۃ اور احادیث میں پائی جاتی ہیں، تو اس وقت دونوں کتب کی روایات کو کیساں حیثیت اور مقام حاصل نہیں ہوگا، کیونکہ صحیحین کو جوتلتی بالقبول اور اجہاع است حاصل ہے، وہ تیسری کسی کتاب میں ناپید ہے، البذا اس اجہاع اور تلقی بالقبول کی بنا پر صحیحین کی احادیث کو ترجیح اور فوقیت حاصل رہے گ۔

www.muhammadilibrary.com
783 July July Et 6

د کیھ کر کے بتاؤ کہ شخ محبّ اللہ بہاری کوعلم حدیث میں کس سے سند ہے؟ پس جو شخص جس علم سے محض ناواقف و
نا آ شنا ہو، اس علم میں اس کے قول کو پیش کرنا جنون نہیں تو کیا ہے؟ علی ہذا القیاس بحرالعلوم یعنی ملا عبدالعلی کھنو کی کہ
علوم فلسفہ ومنطق و اصول فقہ میں تو البتہ بحر ہیں، باقی علوم دینیات میں وہ بالکل لاشی محص ہیں، ان کوعلم حدیث سے
کیا تعلق اور کیا سروکار ہے؟ ان کی کتاب''ارکان اربعہ'' کو اٹھا کر دیکھو کہ ان کا مبلغ و انتہائے معلومات صرف سفر
السعادة اور شرح مشکوۃ شخ عبدالحق و فتح القدیم تک محصور ہے۔ ان کی نقل مشہور ہے کہ غزوہ تبوک کو غزوہ بتوک
(بتقدیم الباء المدوحدہ) کہا کرتے تھے۔

پس جس شخص کی علم حدیث میں بیر حالت ہو، اس کے قول کو پیش کرنا عبث اور نضول اور حماقت ہے۔ باتی رہے مولوی حیدرعلی فیض آ بادی وہ تو '' کے آ مدی و کے پیر شدی'' کے مصداق ہیں، علاوہ ازیں شخ محب اللہ بہاری و ملا عبدالعلی کصنوکی بحر العلوم اور مولوی حیدرعلی فیض آ بادی کا وہ مطلب نہیں ہے، جس کوتم نے سمجھا ہے، اور اگر تمہارا اور ان لوگوں کا ایک ہی مطلب ہے تو وہ قابل توجہ نہیں ہے، بسب اس کے کہ ان لوگوں کوعلم حدیث میں بالکل ناواقفی ہے۔ بال ائمہ دین معتبرین کی جرح و تنقید البت معتبر اور قابل توجہ و خطاب ہے، مجھے خطرہ ہے کہ تم اب دوسری تحریر میں بیکھو گے دین معتبرین کی جرح و تنقید البت معتبر اور قابل توجہ و خطاب ہے، مجھے خطرہ ہے کہ تم اب دوسری تحریر میں سیکھو گے کہ میرے واللہ شم کلا و الله !!

خیال کرنے کی بات ہے کہ مؤلف ہداہیہ جو " أعلم اللہ بن في الفقه في عصره " ہے، اس کی تقید کا اعتبار حدیث میں نہیں کیا گیا، تو پھر فلاں فلاں فدکورین کیاشی ہیں؟!

شنخ عبدالحق دہلوی (جن کے کلام ہےتم برابراستدلال لاتے ہو) شرح سفرالسعادۃ ،مطبوعہ کلکتہ (ص: ۲۹) میں فرماتے ہیں:

''مصنف مدایه رحمه الله در اکثر بنائے کار بر دلیل معقول نهاده اگر حدیثے آور نز دمحد ثین خالی از ضعفے نه، غالبًا اختفال وقت آن استاد درعلم حدیث کمتر بوده است انتھی '' •

اور مولوی عبدالحی ککھنؤی نے اپنی کتاب آٹار مرفوعہ اور دیگر متعدد توالیف میں لکھا ہے کہ فقہاء جب کسی حدیث کو روایت کریں، تو وہ قابل اعتبار نہیں، جب تک محدثین اس کی موافقت نہ کریں۔ ❷

پھر جب ان کی روایت حدیث کا اعتبار نہیں تو محدثین پر ان کی جرح کا بدرجہ اولی اعتبار نہ ہوگا۔ فافسہہ!

اور پھرتم نے ملامحتِ اللہ بہاری اور ملاعبدالعلی کی کتاب کا حوالہ بقید صفحہ کیوں نہیں دیا؟ خاکتم حوالہ کیا دیتے؟

م نے تو بی عبارت مولوی عبداللہ ٹونکی کے حاشیہ شرح نخبہ ہے سرقہ کی ہے، انہوں نے (ص: ۲۱) ابن الہمام کے قول کو

مصنف ہوا یہ اکثر اوقات عقلی دلیل پر بنیاد رکھتے ہیں اور اگر کوئی حدیث لاتے ہیں تو وہ محدثین کے ہاں ضعف سے خالی نہیں ہوتی،

غالبًا اس دقت علم حديث ميس اهتغال كم تفار و كيميس: الآثار المرفوعة (ص: ٨)

رفاع مح بخارى ك 3 784 ك 3 كارى العقيم

نقل کرنے کے بعد لکھا ہے:

"وقد رضي به كثير من الفحول كالفاضل البهاري وبحر العلوم وغيرهما."

پھر آ گے جوٹو تکی صاحب نے ابن الہمام کے کلام کی تر دید کر دی ہے، اس کو ہضم کر گئے۔ دیکھو کہیں بدہضی نہ ہوجائے؟ (چرز!)

#### مريب: ادروه يهد:

بلکه مخص کلام قدوة المحدثین والفقها ولمتم ین کمال الدین ابن هام باین عبارت میر سد که ضرور نیست که همه روایت بخاری ومسلم و مانندایثال واجب القبول باشد زیرا که در جرح و تعدیل بعض از رواة اختلاف ممکن است،ممکن است که نزدامام ابوطنیفه راوی مجروح باشدونز: شیخین موثق'

اگرتم کوابن البمام کے شاگردابن حجر ہونے میں شک ہوتو تم فتح القدير "باب فضل ماء زمزم "میں دیکھوکہ ابن البمام نے کس اوب سے اپنے استاد حافظ ابن حجر راطفنہ کا نام لیا ہے۔ <sup>●</sup> پس بمقابلہ کلام حافظ بن حجر کے ابن البمام کے کارہ میں اوب سے استادہ حافظ بن حجر الله علیہ میں البمام کے ہر ہر البمام کے ہر ہر

- 🛭 پھر وہی جنّاتی اردو! (مؤلف)
- ويكمين: الموضوعات الكبرى للقاري (ص: ٣٥٦)
  - 🛭 فتح القدير (۲/ ۰۰۷)

28

www.muhammadilibrary.com\_ رفاع تی بخاری کی تاکی دولان کی تاکی دولان کی تاکی دولان کی تاکی دولان کی دو

اعتراض کا کافی وشافی و وافی جواب دیا ہے۔ ● ولله المحمد، افسوں! تم کو سمجھائیں کیونکر؟ آہ! \_ علم ہے کچھ اور شے عقل ہے کچھ اور چیز لاکھ طوطے کو پڑھایا پر وہ حیوان ہی رہا

**صربب**: "انفرد البخاري بهم أربع مائة وخمسة وثلاثون رجلا، والمتكلم فيه منهم بالضعف نحو من ثمانين رجلا." (نزهة النظر)

'' یعنی جوسب راوی بخاری کے ساتھ مخصوص ہیں (۵۳۹م) ہیں، جن میں سے اسّی راوی ضعیف ہیں، فقط بید ۸ کی تعداد بخاری کے ان راویوں کی ہے جوضعیف ہیں، اور دوسرے راوی جو اور حیثیتوں سے محرد ح ہیں، اس کے علاوہ ہیں۔''

"قلت: أحيب عنه بوجوه: الأول: ما جزم به الخطيب بأن احتج به البخاري و مسلم من جماعة علم الطعن فيهم من غيرهما محمول على أنه لم يثبت الطعن المفسر عندهما وغير المفسر ليس بمقدم على التعديل، الثاني: أن يكون الضعف طرأ على الراوي بعد أخذهما، كما جزموا في أحمد بن عبد الرحمن بن أخي عبد الله بن وهب أنه اختلط بعد الخمسين ومائتين بعد خروج مسلم من مصر، وإنما أخذ عنه مسلم قبل ذلك، الثالث: أن يكون ذلك الحديث عندهما ثابت بسند أصح إلا أنه نازل فلأجل العلو يرويان بسند فيه من فيه كلام، وأثمة الفن كان يظهر لهم من القرائن ما يدل على صدق الراوي مع كونه مطعونا." انتهى "ليتي عن كه به المولى الله انتقاد كا جواب به چند وجوه به:

(ولان: وہ جو خطیب بغدادی نے کہا ہے کہ امام بخاری و مسلم نے ایسے جن راویوں سے جمت بکرا ہے، جس میں دوسروں نے طعن کیا ہے، تو وہ اس بات برمحمول ہے کہ شخین کے نزدیک ان پرطعن مفسر تابت نہیں ہوا اور طعن غیر مفسر تعدیل پر مقدم نہیں ہے۔

www.muhammadilibrary.com الربع العليم (386 على الربع العليم العلم ال

الرخ : بیکدراوی برضعف طاری ہوا ہوشخین کے ان سے روایت لینے کے بعد، جیسا کہ لوگوں نے احمد بن عبدالرحمٰن جو

سیج ہیں عبداللہ بن وہب کے ان کی بابت کہا ہے کہ وہ مختلط ہوئے تھے و<u>10 جے میں چلے جانے کے بعد امام ملم</u> کے مصرے ادر سوااس کے نہیں کہ امام مسلم نے ان سے قبل از اختلاط روایت کی تھا۔

س کن بید کہ وہ روایت (مطعون علیها) شخین کے نزدیک گواس سے بھی زیادہ سند صحیح سے ثابت ہولیکن وہ (بوجہ

کثرت واسطہ کے اس کی سند) نازل ہو، پس شیخین نے بہ خیال سند عالی ایسے خفس سے روایت کیا ہو، جس میں پرچھ کلام ہے (اور اس میں کوئی جرح نہیں ہے، اس لیے کہ اصل تقدیم ازروئے مرتبہ کے سند عالی کو ہے، اب وجہ بیان کرتے ہیں،) اس لئے کہ ائمہ فن کو وہ قرینے معلوم رہتے ہیں، جو راوی کی صدافت پر باوجود متعلم فیہ ہونے کے دلالت کرتے ہوں، یہ

و کیموعلامه ابوالحن حنفی نے کیرا فیصله کر دیا اورتم کو حنفی عالم سے جواب مل گیا۔ اب بتلا و تسکین ہوئی یا نہیں؟ اور بھی سنو! کتاب " در اسات اللبیہ " (ص: ۲۷٦) میں ہے:

"أجابوا عن ذلك مما جعلوه هباء منشي، حتى حكم المتقنون حكما كلياً على ما نقل السيوطي عن النووي في شرح البخاري أن كل ما ضعف عن أحاديثهما، فهو مبني على علل ليست بقادحة، وحكموا كليا أن كل ما فيهما من الانقطاع والتدليس في الظاهر فليس ذلك به في الحقيقة، وقد صنف في تفصيل الرد والحواب عن حديث حديث أجزاء، قال السيوطي: وقد ألف الرشيد العطار كتابا في الرد والحواب حديثا حديثا، وقال العراقي: قد أفردت كتابا لما تكلم فيه من أحاديث الصحيحين أو أحدهما مع الحواب عنه، وقد سود شيخ الإسلام ما في البخاري من الأحاديث المتكلم فيها في مقدمة شرحه، وأحاب عنها حديثا حديثا حديثا ." انتهى

'دلینی جنھوں نے صحیحین پر جرح کی ہے، محدثین نے ان کے ایسے جوابات دیئے ہیں کہ ان اعتراضات کو پراگندہ غبار کر دیا ہے، یہاں تک کہ معتبر لوگوں نے بالکلیہ بیتھم لگا دیا ہے، جس کوسیوطی نے نووی سے شرح بخاری میں نقل کیا ہے کہ صحیحین کی جفتی حدیثیں ضعیف کی گئی ہیں، وہ ایسی علتوں پر جمنی ہیں جس کے کوئی جرح واقع نہیں ہوتی، اور ان معتبروں نے بیتھم بھی بالکلیہ لگایا ہے کہ صحیحین میں جنتی حدیثوں میں انقطاع اور تدلیس ظاہر میں معلوم ہوتا ہے، حقیقت میں ایسانہیں ہے اور شحیت کہ تصنیف کئے گئے ہیں انقطاع اور تدلیس ظاہر میں معلوم ہوتا ہے، حقیقت میں ایسانہیں ہے اور سیوطی نے کہا کہ رشید عطار نے بہت سے رسالے رداور جواب جرح میں ہر ہر حدیث کی طرف سے، اور سیوطی نے کہا کہ رشید عطار نے ہر ہر حدیث پر جو جرح ہے، اس کے رد اور جواب میں ایک کتاب تصنیف کر ڈالی ہے، اور عراقی نے کہا

کہ میں نے ایک کتاب کھی ہے سیحین یا صرف بخاری کی ان حدیثوں کی بابت جن پر جرح کی گئی ہے،
اور ہم نے اس کا خوب خوب جواب دیا ہے، اور شخ الاسلام حافظ ابن جرنے اپنی شرح کے مقدمہ (ہدی
الساری) میں بخاری کی ایک ایک حدیث کی طرف ہے، جواب دیا ہے، جن پر کلام کیا گیا ہے۔'
اب بٹلاؤ میاں مشتہر صاحب! تمہاری قلت علمی کی اس سے بڑھ کر اور کوئی دلیل ہو عتی ہے؟ اگر اس کا کوئی
جواب تمہارے پاس ہے تو لاؤ پیش کرو، ورنہ ہماری و جدانی پیشین گوئی سن لوا۔

نہ خخر اٹھے گا نہ تلوار ان سے بیہ بازو میرے آزماۓ ہوۓ ہیں

**صریب:** پس اے ہارے خفی بھائیوا

مجیب: یہاں پر آپ نے تمام حفیوں کو دھوکہ دیا ہے، کیا آپ حفی ہیں؟ نہیں نہیں ارے بھائی کیوں؟ اس وجہ سے کہ کسی حفی محفق نے بخاری کے صح الکتب ہونے پر اعتراض نہیں کیا، آخر ہیں کیا؟ شیعہ! کس وجہ سے؟ بابو حسن علی خان صاحب شیعہ کے لنگوٹیا یار ہونے کی وجہ سے! آخر مضمون کس کی مدد سے تیار ہوتا ہے؟ انہیں خان صاحب کی وجہ سے جو کسی زمانہ میں زمیندار اور محلّہ معلیان سمج کے رئیس شار کئے جاتے تھے، اب زمانہ کی گردش سے صاحب کی وجہ سے جو کسی زمانہ میں زمیندار اور محلّہ معلیان سمج کے رئیس شار کئے جاتے تھے، اب زمانہ کی گردش سے نضول خرچی میں مفلوک الحال ہو کر بزرگان دین اور ان کی تھا ہوں پر طعن و تشنیع کرنے کا شیوہ اختیار کیا ہے۔ اسے مولوی عمر کریم کیوکر مجینے؟ ہولے جاتے تھے، اس سے بینے دام میں لاکر ان کو آڑ میں کھڑا کر کے ب

31

ارے تونوں مرتبا یو رہے۔ جوتے جاتے ہے، ان مے بھی دام میں اوران واریل مرا رہے۔ شغلی کاشغل نکالا ہے! اوہو! ٹھیک ہے۔

> چرخ کو کب یہ سلقہ ہے ستمگاری میں کوئی محبوب ہے اس پردۂ زنگاری میں

**صریب**: دیکھئے کہ بخاری میں نماز میں زور سے آمین کہنی اور امام کے پیچھے الحمد پڑھنی حدیث میں ۔ موجود ہے۔

مجیب: شاباش! تم نے اتنا تو تشلیم کر لیا که بخاری میں زور سے آمین کہنے کی اور قر اُق خلف الامام کی حدیث موجود ہے، ورند تمہارے حواری تو اس قدر بھی تشلیم نہیں کرتے۔ حفیت کے مدعیو! ذراغور سے اس عبارت کو دیکھنا!!

مویب: گرحنی ندبب میں چونکہ وہ حدیث قرآن کے خلاف ہے، اس داسطے قبول نہیں کی گئے۔ مجیب: تو شائد حفی ندبب کا قرآن اور ہوگا، جو امام قشیری کی صندوق میں بند ہوگا سمندر کے نیج!! (شرم!) ارے میاں! اللہ سے ڈرو ۔ الی جرأت و بیبا کی و در بدہ دہنی پرغضب اللی نازل ہوتا ہے۔ جبتم نے آئین بالجمر کو تھم قرآن کے خلاف تھہرایا ہے، تو تمہارے نزدیک سارے ائمہ مالک وشافعی و احمد بن حنبل اور تمام محدثین جو آپین بالجمر کے قائل تھے، قرآن شریف کے مخالف ہوئے؟ نعوذ باللہ من ذلک!

اگرتمہارا حنی فدہب قرآن کے مطابق ہے، تو یہ بتلاؤ کہ اللہ تعالی تو قرآن شریف میں فرماتے ہیں:

﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلُوةِ مِنْ يَّوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوًّا ﴾ [الجمعه: ٩]

جس سے شہراور دیہات سب جگہ میں نماز جعد کی فرضیت ثابت ہوتی ہے، اب دیہات میں جعد نہ پڑھنا خلاف قرآن شریف ہے یانہیں؟ ع

ای برتے یہ تا یانی؟

صریب: حس واسطے کہ خفی ندجب میں بخاری کا درجہ قرآن سے زیادہ نہیں سمجھا جاتا ہے۔

مجیب : کیسی بہلی بہلی بہلی ہیں؟ اے جناب! آپ نے کس مذہب کی کتاب میں دیکھا ہے کہ بخاری کا درجہ قرآن سے زیادہ ہے؟ بیسفید جھوٹ ہیں تو کیا ہے؟ میں تو یہ کہہ رہا ہوں کہ تمام مذاہب والے بخاری شریف کو اصح الکتب بعد کتاب اللہ کہتے ہیں۔ پس جب بعد ہے کی قید ہے تو مثلیت بھی نہیں ہو کتی، چہ جائے کہ تزاید ہو؟!ع

پڑیں پھر سمجھ ایسی پی وہ سمجھے تو کیا سمجھے

صویب: پس اگر مذہب حنی میں بخاری کی سب حدیثیں واجب العمل ہوتیں، تو نماز میں زور سے آمین کہنا اور امام کے پیچھے الحمد پڑھنا بھی جائز ہوتا۔

**صر بب**: اور حالانكه خفی فقه مين ميد دونون بانين منع بير.

مجیب: بالکل غلط کہتے ہواور فقہاء پر بھی اتہام دھرتے ہو، اگر ہم عدم منع کو فقہ سے ٹابت کر دیں تو تہاری کیا ناک رہے گی؟ سنواورغور سے سنو!

ا مين بالجمر كم متعلق اما ما بن البما م حفى فتح القدير شرح بدايه جوفقه كى معتبر كتاب به اس ميل كلهت بين:
 "ولو كان إلى في هذا شيء، لوفقت بأن رواية المخفض يراد بها عدم القرع العنيف، ورواية

www.muhammadilibrary.com الربح العقيم (89 على الربح العقيم الربح العقيم الربح العقيم الربح العقيم الربح العقيم الربح العقيم المعقيم الربح العقيم العقيم الربح العقيم الربح العقيم الربح العقيم الربح العقيم الربح العقيم المقيم الربح العقيم الربح الربح

الجهر بمعنى قولها في زير الصوت وذيله" .

" آوا لینی اگر اس کا فیصلہ میرے سپر دکر دیا جائے، تو میں یوں مطابقت دوں گا کہ آ ہتہ کہنے کی روایت ہے مرادیہ ہے کہ کڑک سخت نہ ہواور روایت جہری بمعنی کہنے آمین کے چ نرم آواز و ذیل اس کے ہے" کیوں جناب! آپ تو کہتے تھے کہ منع ہے؟ اس ہے بھی تصریح سے سننا چاہیں توسنیں!

> ۲۔ طحطاوی حاشیہ در مختار (جو فقہ حنفی کی معتبر کتاب ہے) اس میں ہے: ...

"فعلى هذا سنة الإتيان بها تحصل، ولو مع الجهر."

"آه! يعنى پس سنت اس بنا پرآمين كهنے كى حاصل موتى ہے، اگرچه بلندآ واز كے ساتھ مو۔"

ادراس سے بھی صاف لفظوں میں سنے!

س- مولانا عبدالحي حنى مرحوم التعليق الممجد حاشيه موطا إمام محمد (بيبحي فقد حنى كي معتبر كتاب ب) اس مي لكهت بين:

"والإنصاف أن الجهر قوي ون حيث الدليل ."

"آه! يعنى انصاف بيه ب كه آمين بآواز هيك بنا باعتبار دليل توى ب."

س. اور وہی مولا نا ممدوح سعامیہ میں لکھتے ہیں:

"فو حدنا بعد التأمل و الإمعان أن القول بالجهر بالتين هو الأصح."

"لين بم نے بعد تال اور غور وفكر كم من كوزور سے كہنے كو كھيايا "

کہاں گئے مشتہر صاحب! فقہ کی ان عبارتوں کوغور سے دیکھواور اگر صدیث پرعمل کرنے سے ضد ہے تو اس فقہ کی عبارت پر چلو۔ ورنہ معلوم ہوجائے گا کہ محض زبانی جمع خرج ہے۔ ابیا ہی قرائت فاتحہ خلف الامام کی بابت بھی فقہاء کی رائے گوش گزار کرو!

۵۔ ہداید(۱/۱۱) (جس سےمعترفقہ میں کوئی کتاب ہی نہیں!) میں ہے:

"ویستحسن علیٰ سبیل الاحتیاط، فیما یروی عن محمد رحمه الله. الله انتهی "د یعنی امام کے پیچے سورہ فاتحد کا پڑھنا ہی بہتر ہے احتیاطًا، جیما کدامام محمد سے مردی ہے"

<sup>🛭</sup> فتح القدير (١/ ٢٩٥)

<sup>€</sup> ريكيس: حاشية الطحطاوي (١/ ٢٢٠)

التعليق الممجد على موطأ الإمام محمد (٢١٦/١)

سعایه شرح وقایه (۲/ ۱۷٦)

<sup>🗗</sup> الهداية (ص: ٥٤)

| , · | www.muhammadilibrary.com |  |      |  |                |  |
|-----|--------------------------|--|------|--|----------------|--|
|     | الريح العقيم             |  | 790  |  | دفاع صيح بخارى |  |
|     |                          |  | ( 33 |  |                |  |

۲- اورسنو! "مجتبیٰ شرح قدوری " (جوفقه حقی کی کتاب ہے) اس میں ہے:

"في شرح الكافي للبزدوي: أن القرأة خلف الإمام حسن عند محمد رحمه الله".

''لینی بزدوی کی شرح کافی میں ہے کہ امام محمد کے نزد میک امام کے چیھیے سورہ فاتحہ کا پڑھنا بہتر ہے۔''

33

2. ايما بى مولانا عبرالحى حفى مرحوم "عمدة الرعاية حاشيه شرح وقايه " (جوفقه كى معتركتاب م) ال مين لكهة بن:

"وعلىٰ هذا فلا يستنكر استحسانها في الجهرية أيضاً ."

''لینی بنا بریں جہری نمازوں میں امام کے پیچھے الحمد پڑھنے کے بہتر ہونے کا انکارنہیں کیا جا سکتا۔''

۸ اور ملاجیون خفی نے " تفسیر أحمدی " میں لکھا ہے:

"فإن رأيت الطائفة الصوفية، والمشائحين الحنفية، تراهم يستحسنون قراءة الفاتحة للمؤتم كما استحسنه محمد أيضاً . الخ

" يعنى پس اگر ديکھے تو گروہ صوفيه اور مشاكل حنفيه كو، تو ديکھے گا ان كو كه اچھا جانتے ہيں پڑھنا سورہ فاتحہ

کا واسطے مقتدی کے، جیسا کہ بہتر جانا سورہ فاتحہ بیصنے کو امام محد نے بھی۔''

9۔ اور حضرت مخدوم شرف الدین بہاری جن کوتم پینمبر کے درجہ میں سیجھتے ہو، ان کے ملفوظات مسمی بہ''خوان پر نعت'' میں ہے:

''ازیں جا بعض بیچارہ عرضداشت کے قرائت فاتحہ خلف الامام مقتدی را عید است آنجا چہ کند فرمود قراُ ۃ فاتحہ بکند ومشائخ می خوانند الخے'' ®

۱۰۔ ایسا ہی مرزامظہر جانجاناں راطشہ بھی قر اُ ۃ فاتحہ خلف الا مام کوتوی کہتے تھے، دیکھو: أبعد العلوم۔ الغرض اہل حدیث کے جس قدر مسائل ہیں، سب حدیث صحیح صریح کے علاوہ فقہ ہے بھی ثابت ہیں، <sup>©</sup> لیکن تم احناف

کاکسی پر بھی عمل نہیں۔اب کس مندے کہدیکتے ہو کہ خفی فقد میں بیدوذوں ہاتیں منع ہیں؟ کیا جانتے نہیں مقابلہ کس ہے ؟

پھونک دول گا آہ سوزال سے مدعی مجھے کو کیا سمجھتے ہیں

ويكصين: امام الكلام (ص: ٤١)

وسیر أحمدی (ص: ٤٢٧) مزیرتفصیل کے لیے دیکھیں: توضیح الکلام (ص: ٦٠)

یہاں بعض بے چاروں نے کہا کہ مقتدی کے لیے قراءت فاتحہ طف الامام وعید ہے، وہاں فرمان قراءت فاتحہ کا کیا جائے اور مشارکن بھی اسے پڑھتے رہے ہیں۔

أبجد العلوم للنواب صديق حسن خان رحمه الله (٣/ ٢٢٧)

• مولانا عبدالجلیل سامرودی الله نے "زهرة ریاض الأبرار" كنام سے ایك كتاب كسى ب، جس میں انہوں نے المحدیث ك تمام التيازى مسائل كوفقة خفى كى معتبر كتب سے ثابت كيا ہے۔ يسر الله لنا طبعه، نيز ديكھيں: حقيقة الفقه (ص: ٣٢٤)

دفاع سيحيح بخاري

مریب: اوراس امر کا بھی یقین کیجے گا کہ کتاب بخاری سیح مجرد ہر گزنہیں ہے، بلکه اس میں ضعیف ادرمنسوخ اورموضوع سب ہی قتم کی حدیثیں موجود ہیں۔

مجيب: يهال تو آپ نے اپني سيش ڈيولي "انواء" كو كما حقد انجام ديا، الله اكبر صحح بخاري اور اس ميس ضعف وموضوع حديثين؟!

﴿ تَكَادُ السَّمَٰوٰتُ يَتَفَطَّرُنَ مِنْهُ وَ تَنشَّقُ الْأَرْضُ وَ تَخِرُّ الْجِبَالُ هَدًّا ﴾ [مريم: ٩٠]

جبتم نے حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی اٹراٹیز کوخدا قرار دیا، بزرگان دین اولیاء کاملین کا درجہ مثل پیغیبروں کے مانا، قبر پرتن کو اپنا دین بنایا، تعزیه پرتن کو اپنا شعار گردانا، رفض کو اپنا ند ہب سمجھا، تو تم کو امام بخاری وضیح بخاری کی الانت كرنے ميں كيا يرواہ ہے؟ ہم كوانديشہ ہے كه كہيں تمہارى بير آزادى (اوير سے دعوىٰ مقلديت كا!!) ترتى كرتى ہوئی دہریت تک نہ پہنچا دے اور خطرہ ہے کہ جس طرح صیح بخاری کی شان میں کلمات بیہودہ لکھ کرایے نامهُ اعمال کو سیاہ کرتے ہو، اس طرح کہیں آیات کر لگئے کی شان میں بھی دریدہ دہنی کر کے اپنے نامہ اعمال کو سیاہ نہ کرو۔افسوں 34 کہ ان مبتدعین کا سنت مطہرہ و احادیث نبویہ کیایں قدر پیجا حملہ ہے اور آپ کی امت میں ہونے کا دعویٰ؟ گھبراؤ

مت! تھوڑا مبر کرو، یوم الدین قریب ہے اور خدائے دیں دیکھ رہاہے، اس روز حقیقت کھے گی، جب کہ۔ع تعلیں کے وفتر شکایت کے وال پر مسلم ادھر ہمارے اور ادھر تمہارے

اب آپ کی حقیقت بھی معلوم ہو گئی کہ

چرے زمانہ پھرے آسان ہوا بھی جائے تم نہ چرو ان باتوں سے تم سے کو خدا پھر جائے 🏻

**صریب**: امام بخاری دلاللهٔ بھی آ دی تھے، بیعقیدہ رکھنا کہ ان سے تمام کتاب بخاری میں کہیں ہول چوک ہوئی ہی نہیں، اس کا نام شرک فی الرسالة ہے۔

**صحییب:** بے شک امام الائمہ محمد بن اساعیل البخاری افراد بشر میں ہیں، اور خطا ونسیان سے معصوم نہیں بلکہ ان سے خطا ونسیان ممکن ہے، اور ایک مخص بھی اہل حدیث میں سے ان کومعصوم نہیں جانتا ، مگر بیتو خیال کرو کہ جب ا مام بخاری نے سولہ سال کی جانفشانی میں محنت و مشقت ہے جار ہزار حدیثوں کو علاوہ تعلیقات وشوا ہر و متابعات و سررات کے چھ لاکھ حدیثوں سے انتخاب کیا اور تمام عمر اس کی تحقیق و تنقید و تہذیب میں مصروف رہے اور پھر 🗨 معترض کا کا کہا کہ'' کتاب بخاری صحیح مجر دہرگزنہیں ہے'' صریحاً غلط اور حقیقت کا منہ 🛭 انے کے مترادف ہے، کیونگہ صحیح بخاری کا تو امتیاز ہی يه ب كداس من فظ مي احاديث جمع كى كى مين، جس كا قديماً وصديثاً تمام علاء اقرار كرت آئ بير ويصين: عمدة الغاري (١/ ٥) المقنع لابن الملقن (ص: ٥٧) النكت للزركشي (١/ ١٦١) تدريب الراوي (١/ ٨٨) توضيح الأفكار (١/ ٣٨) توجيه النظر (١/ ٢١٤)

وفاع محيح بخارى المحقيم الموقيع الموقي

سارے ائم عصر نے اس کے ساتھ اتفاق کیا اور ان کی تحقیق وتقید کوتسلیم کیا، تو بے شک عقل سلیم وفہم متنقیم بھی فتو کی دیتی ہے کہ اب بیہ کتاب مبارک " أصح الكتب بعد القرآن "عیوب سے پاک ہے اور اس میں بھول چوک نہیں ہے۔ ولله الحمد

ہاں شرک فی الرسالة کی ایک ہی ہی، اپنی بلا دوسرے کی گردن پر!! اے جناب! شرک فی الرسالة تو تقلید ہے، کیا آپ نے عرب کے اس مشہور جملے کو بھی نہیں سا: "التقلید شَرِّك الشِرك " یعنی تقلید شرک کا تسمہ ہے۔ پھی نیں تو آپ مسلم کے ان اشعار ہی کوس لیں۔

جہاں خود سید کونین کی موجود سنت ہے وہاں غیروں کے قول و رائے پر چلنا طلالت ہے رسول اللہ کے ساتھ اس مقلد کو بغاوت ہے نہیں وہ اہال ہنت! بلکہ مشرک فی الرسالة ہے اگرچہ صورت اپنی اہال سنت کی بنائی ہے اگرچہ صورت اپنی اہال سنت کی بنائی ہے

صریب: پس جو حدیثیں دوسو برس کے بعد انتقال جول الله تابیج سے اور ڈیڑھ سو برس کے بعد امام ابوصنیفہ سے شرائط بخاری پر جمع کی گئی ہوں ،اس کی پابندی اللم ابیج ضیفہ کو کیونکر ہوسکتی ہے؟

**مجیب: امام بخاری کے شرائط تو یہی ہیں کہ راوی حافظ، ثقة، متفی، درع ہواور وہ سند اعلال وشذوذ وانقطاع** 

وغیر ہا ہے خالی ہو، پس یقینا امام ابو صنیفہ السطنہ کو بھی ان شرائط ہے اختلاف نہیں ہے، اگرتم کو لیافت ہے اور تم کول کا سے تو شرح اصول بزدوی کو دیکھو، بلکہ ہم کو تو یقین ہے کہ کسی اہل علم کوا بسے شرائط ہے اختلاف نہ ہوگا۔ پس ایسے شرائط کی پابندی تو اہل علم پر بطور لزوم کے ہے، مگرتم بسبب این جہل کے جو چاہو بکو، وہ لائق التفات نہیں ہے، اور چونکہ امام ابوصنیفہ رائط کا واقت اس اللہ علی میں کتنی ملتی؟ اس سبب سے امام محمد نے مدینہ منورہ جاکر امام مالک سے صدیث روایت اور اخذی۔ چونکہ امام خود امام ابوصنیفہ کے ذکر کو چھیڑتے ہواس لئے ہم کو مجبوراً کچھ کھھنا پڑتا ہے، پھر تمہارے بھائی اڈیٹر اہل فقہ کو ہرا لگتا ہے کہ ہمارے امام صاحب کی کسرشان ہوئی!! باتی اپنے ماقبل و ما بعد کے مزخر فات کا جواب ''صراط متنقم'' میں دیکھیں۔ محمد حدیث بین دیکھیں۔ حدیث امام صاحب کی کسرشان ہوئی!! باتی اپنے ماقبل و ما بعد کے مزخر فات کا جواب ''صراط متنقم'' میں دیکھیں۔ حدیث دورا دیث بخاری کی جو کلام حق یعنی قرآن شریف کے خلاف ہیں:

صدیث اول: "المیت یعذب ببکاء الحي "لعنی مرده پر زنده کے رونے سے عذاب ہوتا ہے۔ (بخاری ۱/ ۷۲، مطبوعه أحمدی، باب ما یکره من النباحة) www.muhammadilibrary.com الربح المقيم 793 عناري الربح المقيم

بر حدیث ان جار آیت قرآنی کے، جو کلام حق ہے، خلاف ہے:

آیت اُول: ﴿ لَا تَذِرُ وَازِرَةً وَذَرَ أَخُرى ﴾ "نداشائ كاكونى اشانے والا بوجه دوسرے كائ

آيت ووم: ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَّرَهُ ﴾

''جس کسی نے کیا برابر نظی چیوٹی کے برا کام دیکھنے گا بدلہاں کا اس کے برابر تول کے۔''

آيت سوم: ﴿ وَأَنْ لَّيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعْي ﴾

''اور یہ کنہیں ہے آ دمی کیواسطے مگر اتنا جتنا اس نے کوشش کی۔''

آيت چارم: ﴿ لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَى ﴾

"ليعني قيامت آنے والى ب حابتا ہوں چھيا ركھوں تاكه بدلد ديا جائے بر محض اپني محنت كا-"

مجيب: ي

الركم من عائب قولا صحيحا

وآفته من الفهم السقيم

يهال تم في ﴿ لَا تَقرُّبُوا الصَّلَاة ﴾ والى من و في كردكهايا، كاش تم ايك ورق الث كر (ص: الما) وكيه ليت

تو ہر گزید نہ لکھتے یا عمداً تم نے حق بوشی کی ہے؟!

سنواورغور ہے سنو! امام بخاری نے خود اس اعتراض کو ذکر کر کے جواب دے دیا ہے، چنانچہ ان کا باب مع ترجمہ عمارت کو سنتے، لکھتے ہیں:

"باب قول النبي عَلَيْكِ: يعذب الميت ببعض بكاء أهله عليه، إذا كان النوح من سنته، لقول الله تعالى: ﴿ قُولًا النّهِ عَلَيْكُمْ فَارًا ﴾ وقال النبي عَلَيْكِ: كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته، فإذا لم يكن من سنته، فهو كما قالت عائشة: ﴿ ولا تزر وازرة وزر أخرى ﴾ وهو كقوله: ﴿ وان تنه مثقلة إلى حملها لا يحمل منه شيء ﴾ ... إلى قوله: وقال النبي عَلَيْكَ: لا تقتل نفس ظلما إلا كان على ابن آدم الأول كفل من دمها، وذلك لأنه أول من سن القتل، " انتهى.

"العنى يد باب ب فرمان ميں آنخضرت كُلَّمُ كه مرده عذاب كيا جاتا ب بوج بعض رونے والوں اہل اس مرده كه اس ميت ير، (اب امام بخارى فرماتے بيں) جب كدنوحه مرده كے طريقه سے مو (يعنى اس ميت كى زندگى ميں بير عادت جارى ربى مواور مرتے وقت اس نے اس سے منع نہيں كيا، تو گويا بياس كا

36

رفاع مح بخارى العقيم الربيح العقيم

مقرر کردہ طریقہ ہو، اور اس نے اپنی اور اہل وعیال کی دوزخ کی آگ سے گہداشت نہیں کی، حالانکہ خدا کا تھم یہ ہے (جس کو دلیل میں ذکر کرتے ہیں) بعبہ فرمانے اللہ تعالیٰ کے اے لوگو! بچاؤتم اپنے کو اور اپ ہے کمی اہل وعیال کو دوزخ کی آگ سے (ورنہ قیامت کے روزتم سے ہر بات سے سوال ہوگا اور اس سے ہمی بع چھے جاؤگے کہ تم نے ان کو نوحہ سے کیول نہیں روکا) فرمایا آنخضرت تائیز نے گل تمہارا تکہبان ہا اور قیامت کے روز) اپنے رعیت کے بارے میں بوچھا جائے گا (ای وجہ سے اس کو قبر میں عذاب ہوگا) ہی جب نوحہ اس کے طریقہ سے نہ ہو (تو اس کو عذاب نہ ہوگا) جیسیا کہ فرمایا حضرت عائشہ نے اس آیت سے جب نوحہ اس کے طریقہ سے نہ ہو (تو اس کو عذاب نہ ہوگا) جیسیا کہ فرمایا حضرت عائشہ نے اس آیت سے استدلال کیا ہے، ویبا بی استدلال اس آیت ہے بھی ہوتا ہے) کہ آگر پارے کوئی بوجھوں سے دبا ہوا کس کو اپنے گناہ کا بوجھ اٹھانے کو بھی اٹھی اٹھی گا اس سے پھی (اب اہام بخاری تمثیلاً حضرت کا بی قول پیش کرتے ہیں کہ) اور فرمایا آخضرت گا نے نہیں قتل کی جاتی کوئی جان ظلم سے مگر آوم کے پہلے بیل قتل کا طریقہ (رواج) اس نے نکالا (اس طرح سے جس شخص کے رواج سے میت پر نوحہ کرتا ہے، اس کو ضرور عذاب ہوگا، والافلا۔ پس مراد اہام خوص کی بیے سے کہ کوئی ہو جس سے عذاب ہوگا، والافلا۔ پس مراد اہام خوص کی بیے بیاری کی بیا جائے گا، وہب سے مداس نے خون سے میت پر نوحہ کرتا ہے، اس کو ضرور عذاب ہوگا، والافلا۔ پس مراد اہام خوص کی لیے اس فعل میں پھوسب نہ ہو)

کہاں گئے حفرت مشتہر صاحب! و کیمے امام بخاری نے خود آپ کے اعراض کونقل کر کے اس کا جواب دے دیا ہے اور خود بتلا دیا کہ حدیث کا بیر مطلب ہے، اس وجہ سے قرآن شریف کے خلاف نہیں۔ ●

الله رے اجتهاد! اور اس کو بیکور باطن نہیں و کیھے۔ اجی حضرت!

ادا ہے دکیے لو جاتا رہے گلہ دل کا بس اک نگاہ پہ کھہرا ہے فیصلہ دل کا

صریب: افسوس کرایی ایی بے بنیاد اور بے سرویا حدیثوں نے اسلام کے نورانی چرہ پر ایک بدنما 37 داغ پیدا کر دیا ہے۔ داغ پیدا کر دیا ہے۔

مجيب: ان دنول جس طرح آريول اورعيمائيول كاقرآن شريف پرحمله مور با ہے، ويما بى تمهاراحمله

یہاں بداً بیتا ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ فدکورہ بالا حدیث اور ایسے بی دیگر اعتراض کردہ احادیث امام بخاری دیشتن سے پہلے اور بعد
 میں اکثر محدثین اپنی کتب میں ذکر کرتے آئے ہیں، کسی نے بھی ان پر اس طرح کا اعتراض نہیں کیا، پھرا کیلے امام بخاری دیشتن بی
 کمل اعتراض اور بدف تقید کیوں؟؟ وما تدخفی صدوهم آکبر!!

www.muhammadilibrary.com رفاع تنج بخارى الربيح العقيد

احادیث صححہ ثابتہ پر ہے، تم کو یہ نہیں معلوم کہ ایمان کے دو جزو ہیں، ایک تو خدائے وحدہ لا شریک لہ پر ایمان لانا، دوسرا محمد رسول اللہ تُؤَیِّرُ پر، خدا کے ایمان کے مقابلہ میں تم نے قبر پرتی کو سنت قرار دیا، جس سے توحید کے مکر ہوئے، اور احادیث صححہ ثابتہ کی شان میں یہ گتا فی و دریدہ وَئی کی کہ اس کو اسلام کا داغ دینے والا قرار دیا، جس سے اقوال رسول اللہ کا انکار ہوا، اب بتلا و کہ تمہارے پاس کون سا اسلام ہے؟ اور جب صحاح ستہ رخصت ہوئی، تب تم صحح حدیث کہاں سے لاؤ گے؟ جس کا یہی نتیجہ ہوگا کہ احادیث کا وجود ہی غایب ہواور آنخضرت تالیق کے احکام درہم و جدیث کہاں سے لاؤ گے؟ جس کا یہی نتیجہ ہوگا کہ احادیث کا وجود ہی غایب ہواور آنخضرت تالیق کے احکام درہم و برہم ہوجا کیں، پھرتو ایمان کا کوئی جزوجی باتی تہیں رہا۔ اب یہ بتلاؤ کہ تمہارے پاس تمہاری نجات کے لیے کیا رہا؟

﴿ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَغُرُجُ مِنْ أَفُواهِهِمْ إِنْ يَعُوْلُوْنَ اِلَّا كَذِبًّا ﴾ [الكهف: ٥]

تف ہے تہاری الی سمجھ پر کہ حدیث شریف، جو آنخضرت نگاؤی کا قول ہے، ای نے اسلام کے چہرے پر داغ پیدا کر دیا، تو گویا (نعوذ باللہ) جو آنخضرت نگاؤی نے اسلام کے چہرہ کو بدنما کر دیا! حالانکہ آپ نے اسلام کے مطلع حقیقت سے گرد وغبار کو دور کر کے اس کے چہرہ کا نکھرا رنگ دکھلایا۔ افسوس کہ الی الٹی سمجھ والوں نے اسلام کے پرفضا اور خوش منظر باغوں میں خزاں بن کرستیاناس کرفضا اور خوش منظر باغوں میں خزاں بن کرستیاناس کرفضا اور خوش منظر باغوں میں خزاں بن کرستیاناس کرفضا اور خوش منظر باغوں میں خزاں بن کرستیاناس کرفضا اور خوش منظر باغوں میں خزاں بن کرستیاناس کرفتا ہوں اور خوش منظر باغوں میں خزاں بن کرستیاناس کرفتا ہوں کے اللہ واللہ دا جعون!

**مريب**: صديث دوم، باب جهر الإمام بالتأمير، وقال عطاء: أمن ابن الزبير ومن وراء ه حتى إن للمسجد للجة ."

'' یہ باب امام کے زور سے آمین کہنے کا ہے اور عطاء نے کہا کہ تعنیت ابن زبیر نے آمین کہا اور ان لوگوں نے جوان کے بیچھے تھے، یہاں تک کہ مجد میں آ واز بلند ہوگی۔'' (بحاری مطبوط أحمدی: ١٠٧١)

یہ حدیث قرآن شریف کے، جو کلام حق ہے، خلاف ہے، لینی قرآن شریف میں آمین آ ہتہ کہنے کا حکم ہے، اور بی حکم دوآیتوں کے ملانے سے ذکاتا ہے:

آیت اول: ﴿ قَدُ أَجِیْبَتُ دَّعُوَتُكُمْا ﴾ "تحقیق كهتم دونوں كى دعاء قبول كى گئے۔" (سورہ يونس ركوع ٨)
پي خطاب الله تعالىٰ كا طرف حضرت موكى اور بارون كے ہے، جس وقت وہ دونوں دعا كرتے تھے،مفسرين نے اس
كى تفسیر میں بيلھا ہے كہ حضرت موكى عليظا دعا كرتے اور حضرت بارون آمین كہتے تھے، پس الله تعالىٰ نے آمین
كہنے كوبھى دعا قرار دیا اور بیفر ملیا كهتم دونوں كى دكا قبول ہوئى۔ پس اس آیت سے آمین كا دعا ہونا ثابت ہوا۔
مجیب: امام بخارى نے جس الر كونقل كیا ہے، وہ اور آمین بالجمركى جس قدر احادیث ہیں كوئى بھى قرآن

<sup>•</sup> ابھی تک آپ حدیث کی تعریف بھی نہیں جانتے ، کیا اس کو حدیث کہہ سکتے ہیں؟ (مؤلف)

یقرآن شریف پر بھی اتہام ہے، کیا قرآن ہے آپ کوئی آیت اس مضمون کی دکھا سکتے ہیں کہ آ مین آ ہتہ کہو؟ (مؤلف)

وناع مج بخارى (فاع مج بخارى) (796 ) (796 ) (196 )

کے خلاف نہیں، اس لئے کہ جس آیت کو آپ نے نقل کیا ہے، اس کا وہ شان نزول، جس کو آپ نے لکھا ہے، اس 38 میں آمین پر دعا کا اطلاق تغلیباً ہے اور اس کے علاوہ آپ کو اس کا شان نزول کتب حفیہ سے لانا چاہیے، آپ کو کتب محدثین سے کیا سروکار؟ خیرقطع نظر اس کے جو روایت ابن مردویہ کی آپ نے نقل کی ہے، وہ صحیح سندسے ٹابت نہیں، حافظ ابن حجر علیه المرحمة من الله الاکبر اپنی شرح فتح الباری (۲/ ۲۱۸ مصری) میں لکھتے ہیں:

قوله تعالى: ﴿ قد أجيبت دعوتكما ﴾ وكان موسى داعيا و هارون مؤمنا كما رواه ابن مردويه من حديث أنس ...إلى قوله: إن الحديث في الأصل لم يصح، "انتهى. " " التي الله تعالى على الأصل لم يصح، "انتهى و الله تعنى ابن مردويه في الس كى روايت سے الله تعالى كول ﴿ قد أجيبت دعوتكما ﴾ كشان نزول من جو يهروايت كيا ہے كه موكى دعا كرتے تھے اور بارون آمين كتے تھے، در حقيقت يه حديث بند صحيح نابت نہيں موئى۔"

اور جب اس کا جوت میحی نہیں تو پائے اعتبار سے ساقط ہوئی۔ پس جب آپ کے دعوے کی دلیل ساقط تھری تو اس سے آپ کا استدلال کہ'' آبین دعا ہے'' ، ساقط جو اعلاوہ بریں آبین کو دعا کہنا نحو دلغت وشرع سب کے خلاف ہے ، اس لیے کہ اہل لغت کے نزدیک آبین اسم فعل معنی میں اسم حاضر "استجب" کے ہے، لیعنی قبول کر ، اور جب سے معلوم ہوا کہ آبین امر حاضر ہے، تو ثابت ہوا کہ آبین وعانہیں بلکہ دیا اس کا لازم معنی ہے۔ فانی ھذا من ذلك؟ اور شرع میں آبین کوختم دعا لیعنی مہر دعا قرار دیا گیا ہے، چنانچہ ابوداود میں ہے کہ آئخضرت تا ایک وقعہ با ہر تشریف لیجاتے تھے، راستے میں ایک مخض کو دیکھا کہ بالحاح دعا ما تگ رہا ہے، آپ نے فرمایہ

"إن ختم بآمين، فقد أو جب." ● دويعن اگر اس مخض نے بيدعا آيين پرختم كى تو واجب ہى كرلى۔" جس سے معلوم ہوا كه آيين خود وعانہيں بلكه مهر دعا ہے اور بير ظاہر ہے كہ جس شئے پر مهر كى جاتى ہے، وہ اور ہوتى ہے اور مهر دوسرى شئے، ورنه مهر اور مهر شدہ چيز كا اتحاد لازم آئے گا، جو متحیل ہے۔ بہر حال تحقیق كى نظر سے د كيھنے ميں معلوم ہوتا ہے كه آيين كو دعا كہنا غلط و باطل ہے ۔ ع

اگر اب بھی نہ تم سمجھو تو پھر تم سے خدا سمجھ مصر بیب: اور حدیث فرکورہ میں امام بخاری راشند نے بھی آمین کو دعا ہی قرار دیا ہے، جیسا کہ کہا ہے: "قال عطان: آمین دعا، . " دلین کہا عطانے کہ آمین دعا ہے۔"

لتح الباري (۲/۲۱۲)

سنن أبي داود: كتاب الصلاة، باب التأمين ورا، الإمام، رقم الحديث (٩٣٨) اس كى سند مين سيح بن محرز ضعف ب، حافظ
 اين حجر برائية فرماتے بين: "مقبول" (تقريب التهذيب: ٢٧٤) نيز ديكھيں: فتح القدير للمناوي (١/ ٥٩، ٣٤٣)

وفاع سي بخارى المقيم ( 797 ) مخارى المقيم

مجیب: امام بخاری نے صرف عطاکا قول نقل کر دیا ہے، اس سے امام بخاری کا مسلک نہیں معلوم ہوا
کہ ان کا بھی یہی مسلک ہے کہ آمین دعا ہے۔ اچھا اگر ٹابت بھی ہوجائے کہ آمین دعا ہے اور امام بخاری کا بھی
ہے مسلک ہو، تو دعا کے آبت کہنے کی کوئی دلیل قرآن سے ہونی چاہے ، فیز حدیث ہے، کیونکہ حدیث نبوی سے
برھ کرمعتبر قرآن کی تغییر کوئی نہیں ہے۔ پس اگر آبتہ ہی کہنا بسند سچے ٹابت ہوجائے، تو ای کو اپناعمل درآمہ بنانا
چاہے، ورنہ جہاں جہاں دعا و اذکار میں جر ٹابت ہے، اس کو جبر سے ادا کرنا ہوگا اور جس جس جگہ آبتہ ٹابت
ہو، اس کو آبتہ کہنا ہوگا۔ خود حنفیہ بی اکثر دعا کو بالجبر پڑتے ہیں، جس کی تفصیل آگے آتی ہے۔ اس میں جو ان کا جواب ہوگا وہی ہمارا بھی!۔ ع

پایاں آمد ایں دفتر حکایت ہمچناں باقی صویب: آیت دوم: ﴿ ادعوا بہکھ تضرعاً وخفیة ﴾ (سورہ اعراف، رکوع: ٢)

"دعا ماگواپنے پروردگارے روکر پوشیدہ کائی آیت سے بیٹابت ہوا کہ دعا آ ہتہ ماگئی جا ہے۔
مجیب: کاش آپ اگر آیت کا صحیح ترجمہ کر تے تو خود ای آیت سے آمین کے زور سے کہنے کا ثبوت ہوجاتا (بشرطیکہ آمین کو دعا مان لیا جائے) سنتے: تغییر درمنثور (٣٧٣) میں ہے:

"أخرج أبو الشيخ عن قتادة قال: التضرع علانية، والخفية سرٍّ . "

اورتفير جلالين (١/٢٣)، مطبوع مصر) جودرى كتاب ب، من تحت قول الله تبالي (تن عونه تضرعا وخفية) الأنعام: ٦٣] كالما ب: " تضرعاً علانية وخفية سراً "

خلاصہ ہر دوتفیر کا یہ ہوا کہ آیت میں ﴿ تضرعاً ﴾ کے معنی زور سے اور ﴿ حفیة ﴾ کے معنی آہتہ ہیں، مطلب یہ ہوا کہ پکاروا پنے رب کو زور سے بھی اور آہتہ بھی، پس دعا کا زور سے مانگنا اور آہتہ مانگنا دونوں ثابت ہوا، اگر آپ قول قنادہ و تفیر منقولہ از جلالین کو نہ مانیں، تو سنئے میں آپ کو ایبا قول اور ایسے شخص کا سناتا ہوں کہ اگر نہ مانیں ..... تو ہو جا کمیں!

" اللهم فقهه في القرآن " 🕏 ليني اے خدا تو اس (ابن عباس) كوقر آن ميں تجھ دے۔ "

پہنچا، بات ابھی باتی ہے۔

<sup>◙</sup> مسند أحمد (١/ ٢٦٦) المستدرك (٣/ ٢١٥) صحيح ابن حبان (١٥/ ٥٣١) بلفظ: "وضع يده على كتفي أو€

وفاع منح بخارى كري العقيم المويح العقيم

اب ابن عباس جو قرآن مجید کی تغییر کریں گے، وہ بوجہ دعاءِ آنخضرت نگائی خدا کی طرف سے دی ہوئی تغییر ہے۔ ہوگی، وہ تغییر عباس میں لکھتے ہیں:

> ﴿ تضرعاً ﴾ علانية ﴿ وخفية ﴾ سراً " يعنى اپ رب كو پكاروزور ب اورآ سه . (ديكهوتفيرعباي برحاشيةفير درمنثور: ٢/ ١٠٠ وبرحاشية قرآن مجيد مطبوعه احمدي: ٢٢٣ بند)

پس جب قرآن کی آیت کا مطلب یہ ہوا کہ دعا زور سے اور آہتہ دونوں طریق سے کہہ سکتے ہیں، تو امام بخاری کا زور سے آمین کہنے کا باب باندھنا اور ای کے مطابق آثار و حدیث لانا کسی طرح بھی قرآن شریف کے خلاف نہ ہوا، بلکہ اس آیت کریمہ کے موافق ہوا اور اس آیت کا مطلب حضرت ابن عباس و تحادہ کی تفییر کے مطابق جو لکھا گیا وہی سجے ہے، کیونکہ فاہر ہے کہ تضرع کے معنی گڑ گڑانے کے بیں اور اکثر گڑ گڑانا با واز بلند ہوا کرتا ہے، اس کی موید وہ آیت ہے جو کہ سورہ انعام ہے :

﴿ قُلُ مَنْ يُنَجِّينُكُمْ مِنْ ظُلُمْتِ الْمَرْقِ الْمَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعُا وَ خُفْيَةً ﴾ [الأنعام: ٢٣]

اور ظاہر ہے کہ حالت موج دریا میں آ دی بی آتیار ہوکر اللہ تعالی کو ہا واز بلند پکارتا ہے اور آہتہ بھی پکارتا لا ہے،ای کی حکایت اللہ تعالی نے فرمائی ہے اور چونکہ ذکر کی تضیر عاً و خفیة ﴾ کے مقابلہ میں واقع ہوا ہے، لیں تقابل ای کو چاہتا ہے کہ مراد ﴿ تضرعاً ﴾ سے گڑ گڑا ہٹ با والا بلند اور ﴿خفیة ﴾ سے آہتہ ہواور دعا کی بیہ حالت بوقت گرداب کی پر پوشیدہ نہیں ہے۔ چنانچہ اس آیت کی تغییر میں بھی این عباس ٹراٹھؤ سے تفییر عبای میں منقول ہوا کہ: '' تی عونه تضرعاً و خفیة: سراً و علانیة،'' انتھی ۔

اور نسان العرب میں ہے:

اور بیبھی ای میں ہے:

"التضرع: التلوّي والاستغاثة، "<sup>€</sup> انتهيٰ.

- ← على منكبي ... ثم قال: اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل. " ال حديث كوامام عاكم، ابن حبان اور ذهبي يُنتُمّ نـ لي عليم قرار ديا ہے، نيز ديكھيں: صحيح البخاري، برقم (٧٥)
- اس کی تفصیل گزر چکی ہے کہ یہ تقییر حضرت عبداللہ بن عباس بڑاٹن کی طرف کذباً وزوراً منسوب ہے، لہذا یہ حضرت عبداللہ بن عباس
   کتح سرکردہ یا بیان کردہ تقییر نہیں ہے۔
  - 🗗 لسان العرب (۲۲۱/۸) مطبوعه دار صادر بيروت.
    - 🛭 مصدر سابق

www.muhammadilibrary.com وفاع سي عادر كالم المعالمة الم

ان دونوں عبارتوں کا خلاصہ ہیے ہوا کہ تضرع میں فریاد کا اظہار اور اکثر بآ واز بلند ہوتا ہے، چنانچہ ان تحریروں کا ثبوت خود قر آن کی دوسری آیتوں سے ہوتا ہے، سورۂ مومنوں میں ہے:

﴿ فَهَا السُّتَكَانُوا لِرَبُّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ ﴾ [المومنون: ٧٦]

اس آیت میں ﴿ ما یتضرعون ﴾ ہمرادگر گرانا اور بآ واز بلند زاری کرنا ہے اور وہ ایمان بالله ورسوله ہے۔ پس جب تک اقرار بالایمان نہ کرے گا اور تلفظ کلمہ شہادتیں زبان سے بآ واز بلند نہ نکالے گا، اس وقت تک پینمبر تأثیث یا دوسروں کو اس کے ایمان لانے کی خبر کیوکر ہوگی؟ ایہا ہی سورہ انعام میں ہے:

﴿ فَأَخَذُنْهُمْ بِالْبَأْسَآءِ وَ الضَّرَّآءِ لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ ۞ فَلَوْ لَاۤ إِذْ جَآءَ هُمْ بَأْسُنَا تَضَرَّعُوا ﴾ [الأنعام: ٢٢،٤٢]

یہاں بھی مراد ﴿ یتضرعون ﴾ اور ﴿ تضرعوا ﴾ سے ایمان لانا ہے جبیا کہ او پر گزرا، بلکہ اگر منصف مزاج بنظر غور وتعق کے دیکھے تو آیت کی ہے:

﴿ وَ اذْكُرُ رَّبُّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَجِيْفَةً وَّ دُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ﴾ [الاعراف: ٢٠٠]

ے اس بات کا فیصلہ ہوجاتا ہے کہ حق تعالی کے کر و دعا کرنے کے لیے دونوں طرح ہے اجازت دی ہے آ ہتہ بھی اور ہلی آ واز ہے بھی (جو باعتبار آ ہتہ کے اونچی ہوگی) پس جہاں سنت نبویہ میں تر ثابت ہے، وہاں دعا و ذکر آ ہتہ جاہے اور جہاں جمر ثابت ہے وہاں جمر کرے، چونکہ محمد رسول الله تالیج (جن پر یہ آ یت ﴿ ادعوا رہ کھ تضرعا و خفیة ﴾ نازل ہوئی ہے ) انہوں نے فرمایا ہے کہ یہودلوگ آ میں ہے بہت چڑتے ہیں، پس تم لوگ امام کے بیجھے زور ہے آ میں کہا کرو، تا کہ وہ نیں اور زیادہ چڑیں، چنانچہ "کتاب التر غیب" (ص: ۱۰۲) میں ہے:

"عن عائشة عن النبي يُظلِق قال ما حسدتكم اليهود على شيء ماحسدتكم على السلام والتأمين، رواه ابن ماجه بإسناد صحيح، وابن خزيمة في صحيحه وأحمد، ولفظه: أن رسول الله يُظلِق ذكرت عنده اليهود، فقال: إنهم لم يحسدونا على شيء كما حسدونا على الجمعة وعلى القبلة، وعلى قولنا خلف الإمام آمين، ورواه الطبراني في الأوسط بإسناد حسن، وفيه: وقولهم خلف إمامهم في المكتوبة: آمين. "

• انتهى

41

خلاصہ رید کہ میرور تبہارے سلام اور تمہارے قبلہ اور تمہارے جمعہ اور تمہاری آمین خلف الامام سے بہت چڑتے میں۔ پس جب تک آمین بالجبر ندہوگی میرود کے حسد کرنے کی کیا صورت ہوگی؟ اور بیا ظاہر ہے کہ ان دنوں بالجبر سے

• صحيح الترغيب والترهيب (١/ ١٢٤) ثير ويكيس: سنن ابن ماجه برقم (٨٥٦) مسند أحمد (١٣٤/٦) صحيح ابن خزيمة، برقم (١٥٥) المعجم الأوسط (٤٩١٠)

وناع مح بخارى العقيم (800 8 800 الربح العقيم

كون چراتا بي جعدد يهات مين مون بركون خفا موتا اور حسد كرتاب؟ وه يمي حضرات حفيه مقلدين مين!!

چنانچه مقلدین کا تشه اس امریس ان یمودیوں سے صراحة پایا جاتا ہے، ای وجہ سے شاہ ولی الله محدث دالوی الفوز الكبير (ص: ٣٧) ميں لكھتے ہيں:

"فإن شئت أن ترى أنموذج اليهود، فانظر إلى علماء السوء من الذين قد اعتادوا تقليد السلف، وأعرضوا عن نصوص الكتاب والسنة ." الخ

''بینی اگر بہود کا نمونہ دیکھنا جا ہوتو آج کل سے مقلدین کو دیکھ لو۔'

پس ای وجہ ہے آمین بالجمر کہنا لازم ہے، تا کہ سنت پڑمل ہواور چڑھنے والے چڑھیں!ع چہ خش ' بود کہ بیابیر بیک کرشمہ دو کار

ای مضمون کومسلم شاعر نے کیا خرب ادا کیا ہے۔

جناب عائش ہے ابن بلجہ میں روایت ہے کہ کہنا جبر کے آمین پیفیبر کی سنت ہے بجا لانا اے ایمان الوں کی علامت ہے گر چڑنا برا کہنا یہودیوں کی خصلت ہے

مسلمانو! متہیں یہ خوتے بدکس کے سکھائی ہے؟

اور بفرض محال اگر ہم سلیم بھی کرلیں کہ قرآن کی آیت کا یہ مطلب کے دعاء آہت ہی کیا کرو، تو بہت ک دعاء کمیں خود حنفیہ بھی نماز میں زور سے پڑھتے ہیں، نصف آخر سورہ فاتحہ یعنی ﴿ اهدن الصراط المستقیم ﴾ [الفائحہ: ٦] سے آخر تک محض دعا ہے، اس کو خود خنفی، جو امام ہوتے ہیں، زور سے جہری نمازوں میں پڑھتے ہیں، پس جس پینیمبر نے اس دعا کو زور سے پڑھنے کی ہدایت کی ہے، اس نے آمین کو بھی زور سے کہنے کی ہدایت کی ہے، اس طرح قرآن شریف میں اور صد ہا دعا کیں ہیں، سب کو حنفیہ زور سے پڑھتے ہیں، جس قاعدہ سے آپ ان دعا دَل کو خاص کر کیں گے۔ اب بولے؟

بتا ک تو نیچی نظر آج کیوں ہے سے کیوں وار پڑتا ہے اوچھا تمہارا

مربب: پس اب اس جگه دومقدمه بنه ایک به که آمین دعا سے اور دوسرے به که دعا آسته کرنی

عاہیے، پس نتیجہ میں نکا کہ آمین آہتہ کہنی عاہیے۔ میں میں میں میں میں استہ کہنی عاہدے www.muhammadilibrary.com وال مح بخارى المناطقة الله المناطقة الله المناطقة المناطق

مجیب: اخاہ! گویا یہاں آپ نے اپی منطق دانی کا ثبوت دیا ہے، لیکن واللہ اس ہے آپ کی نادانی ظاہر ہوتی ہے، کیونکہ اس شکل میں تقریب تا منہیں بلکہ قیاس کے دونوں مقدمے غیر مسلم وشرائط انتاج مفقود ہیں، اس لئے کہ صغریٰ میں جو دعا کا لفظ ہے، وہ اصغر پرمحمول ہے اور کبریٰ میں اکبر کا موضوع مکر رنہیں، صغریٰ میں آ مین کو دعا مجازاً کہا گیا ہے، اور کبریٰ میں دعا کے فیقی معنی مراد ہیں، پس حداوسط میں تکرار کہاں ہوئی؟ جس کو ساقط کر کے نتیجہ نکالا جائے، صغریٰ آپ کا بدیمی البطلان ہے، جس کی شخصی گرر بھی ہے۔

اوراس وقت ہم نے جو یہ کہا کہ صغریٰ میں آمین کو مجازاً دعا کہا گیا ہے، اس لیے کہ آمین اگر حقیقاً دعا ہوتی اور صرف ای لفظ سے جناب باری اردو میں عرض مطلب کرنا کافی ہوتا تو استقلالاً علی الانفراداس لفظ کا دعا کے مقام میں تلفظ مثل دیگر ادعیہ کے ثابت ہوتا، لیکن ہرگر ایسا نہیں، صرف آمین مقام دعا میں بجائے الفاظ دعا کے کہنا بالکل مہمل اور بمعنی ہے بلکہ سبقتِ دعا اس کو لاز ہے، گویا اس کا حال بعیدہ مؤکدات لفظی و معنوی کا حال ہے، چیسے " نفسه، عینه، کلها، کلهم، أحمعون " وغیرہ وغیرہ، اب صاف ظاہر ہوگیا کہ آمین پر دعا کا اطلاق مجازاً ہے، جس سے صغریٰ کا بخوبی ابطال ہوا۔ علی فہذا القیاس کلیت کرئی ہی طل ہے، کیونکہ اس کی کلیت کے نواقض تو اس قدر ہیں، جو حد مصر سے باہر ہیں، جیسا کہ او پر لکھا گیا کہ ہو اہدن الصوالط المستقیم ہو جو آخر تک دعا ہے، اس کو جمری مناز میں جہر سے بڑھنا، ربنا لك المحمد جہزا ثابت ہے، خطبات ہیں ادعیہ کا جہر کی پر مخفی نہیں، استنقاء میں جہر دعا سب جانتے ہیں، اب بھی اگر کلیت باقی ہو وہ کلیہ نہیں جو کتب متداولہ مطبق میں فہور ہوتا ہے۔

دوئم یہ کہ جت کو اوضح واُجلی ہونا چاہیے، آپ کے مقدمہ'' دعاء آہتہ کرنا چاہیے میں کس قدر ابہام اور خفا ہے؟

حکم شرعی کا اطلاق مندوب، مباح، واجب وغیرہ پر ہوتا ہے، حالا نکہ الفاظ مشتر کہ سے تعریفات میں سخت احتراز لازم
ہے، اب اگر آپ امر کا لحاظ کر کے وجوب کا التزام کریں گے، تو بھی استدلال مشکل ہے، کیونکہ ہرام کا وجوب کے
لیے ہونا اس کلیہ کا بھی وہی حال ہے جو آپ کے مقدمہ کے کبری '' دعا آہتہ کرنی چاہیے'' کا ہے، عمومی حالات میں
تو اس کے لئے کوئی اصولی بھی قائل نہیں ہے۔ بہر حال آپ کے دونوں مقدمات کا غلط ہونا آ قاب نیمروز کی طرح
ظاہر ہے اور امام بخاری کا مسئلہ قرآن کے مطابق ہے۔ فتدہر و تدرب!!

ناصحا! اتنا تو دل میں تو سمجھ اپنے کہ ہم لا کہ نادان ہیں، کیا تجھ سے بھی نادان ہوں گے

صریب: حدیث سوم، "لا صلوة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب . " يعنى جس نے نماز ميں الحمد المين الحمد نہيں يرهى اس كى نماز ند ہوگى ـ ( بخارى مطبوعة احمدى: ١٠٣/١، باب و جوب القراءة للإمام والمأموم.)

رفاع سي بخارى كو 802 802 الربع العقيم

يه مديث ال آيت قرآني كے خلاف ب:

﴿ وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا ﴾ (سوره اعراف، ركوع آخر)

'' جس وقت پڑھا جائے قرآن نماز میں، پس سنا کروتم اس کو اور خاموش رہا کرو، تم امام کے ساتھ تلاوت نہ کیا کروتم۔ فظ

مجیب: أو لا: یه آیت نماز کے احکام میں تو نازل نہیں ہوئی، اس لئے اس کے ترجمہ میں نماز اور خلف امام کی قید لگانا ممنوع اور بالکل غلط اور باطل ہے، اس لئے کہ اس آیت کو نماز سے اتنا بھی تعلق نہیں جتنا کہ کسی پنڈت مہاتما کو گاؤ کے گوشت ہے، بلکہ اس آیت کے شان نزول میں علامہ حافظ تلخیص الحبیر میں لکھتے ہیں:

"قال كثير من المفسرين في قوله: ﴿وَإِذَا قَرَىٰ القَرآن فاستمعوا له وأنصتوا ﴾ أنها نزلت في الخطبة،" • انتهى.

" يعنى اكثر مفسرين نے كہا ہے كم آيت ﴿ وإذا قرى القرآن ... ﴾ خطبه كى بابت نازل ہوئى ہے۔" پس جب اس آيت كاشان نزول استماع حظر كے متعلق ہے، تو معلوم ہوا كه نماز سے اس كو علاقہ نہيں۔ لبذا وہ

حدیث، جس کوامام بخاری لائے ہیں، قرآنی آیت کے ہرکز خلاف نہیں۔

قافیاً: دوسری دلیل اس آیت کے قرأة خلف الامام کے بارے یک کو ہونے کی اور بخاری کی حدیث قرآن کے مخالف نہ ہونے کی یہ ہے کہ آیت ﴿ وَإِذَا قَرِیٰ القرآن ... ﴾ مکی ہے ہوتی ہجرت کے نازل ہوئی۔ (دیکھو:تفییر اِتقان وغیرہ) اور حدیث لا صلوة ...الخ " اس کے راوی حضرت عبادہ بن صامت والتو بین ، جو مدینہ منورہ کے رہنے والے ہیں، جس سے معلوم ہوا کہ حدیث قراءت فاتحہ خلف الامام کو حضرت تافیق نے ہجرت کے بعد مدینہ منورہ میں فرمایا ہے، جس سے ثابت ہوا کہ آیت ﴿ وَإِذَا قَرِیٰ القرآن ... ﴾ ہرگز قراءت خلف الامام کو منورہ کی ممانعت میں نازل نہیں ہوئی بلکہ اس کا شان نزول کوئی دوسرا ہے، ورند آخضرت کا باوجود قرآن کے منع کر دینے کے ایسا تھم فرمانا لغواور باطل ہے۔ (عیاد أباللہ) ہمرحال بخاری کی حدیث آیت قرآئی کے ہرگز مخالف نہیں۔ کا ایسا تھم فرمانا لغواور باطل ہے۔ (عیاد أباللہ) ہمرحال بخاری کی حدیث آیت قرآئی کے ہرگز مخالف نہیں۔ کا ایسا تھم فرمانا لغواور باطل ہے۔ (عیاد آباللہ) ہمرحال بخاری کی حدیث آیت قرآئی کے ہرگز مخالف نہیں۔ منازل ہوئی ہے، تو بھی پچھ قباحت نہیں، اس قالفاً: اگر یہ مان لیا جائے کہ آیت نہ کورہ قرأة خلف الامام ہی کی بابت نازل ہوئی ہے، تو بھی پچھ قباحت نہیں، اس

■ التلخيص الحبير (٢/ ٥٧) تيز فرمات إلى: "وقد روى الدار قطني من حديث أبي هريرة أنه قال: نزلت في رفع الصوت، وهم خلف النبي صلى الله عليه وسلم في الصلوة، وفي إسناده: عبد الله بن عامر الأسلمي، وهو ضعيف"

لئے كداس آيت سے قرأة خلف الامام كى ممانعت براز ثابت نہيں ہوتى بلكداس سے قرأة خلف امام كا حكم نكاتا

🗨 وکیمیں:صحیح البخاري، برقم (۷۱۱) صحیح مسلم، برقم (۹۸۸)

www.muhammadilibrary.com 803 کی بخاری الویح العقیم

ہے، اس لئے کداللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:﴿ وأنصتوا ﴾ ادرانصات کے معنی علامہ طاہر حفی مجمع البحار میں سکوت کے لکھتے ہیں ادر سکوت کے معنیٰ عدم البجر کے کرتے ہیں بدلیل حدیث "ما تقول بین إسکاتك… النخ" دکھو: مجمع البحار (١/ ٢٥ و ٢/ ٣٦١)

پس آیت کے معنی میے ہوئے کہ جب قرآن پڑھا جائے تو کان بھی لگائے رہواور آہتہ پڑھتے بھی جاؤ، اور یہی ہمارا مدعا ہے، پس بخاری کی حدیث قرآن مجید کی آیت کے عین موافق ہے۔

، د اجعاً: اگر انصات کے معنی عدم الجمر کے بھی نہ کئے جائیں اور اس آیت کونماز ہی کے لیے مخصوص مانیں تو بھی اس

کے بعد والی آیت کو ملانے سے بورا مطلب حل ہوجا تا ہے اور مدعا برآتا ہے، اصل بوری آیت ہے ہے:

﴿ وَ إِذَا قُرِئَ الْقُرْانُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَ أَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ وَ اذْكُرْ رَّبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَ خِيْفَةً وَ دُوْنَ الْجَهْرِينَ الْقُولِ بِالْغُدُةِ وَ الْأَصَالِ وَ لَا تَكُنْ مِّنَ الْغَفِلِيْنَ﴾

[الأعراف: ٢٠٤، ٢٠٥]

44

صحيح مسلم: كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، رقم الحديث (٣٩٥)

www.muhammadilibrary.com

الريح العفيم (الريح (الريح العفيم (الريح (الر

جناب من اس پر بار بارنظر ڈالئے اور اچھی طرح ذہن نشین سیجئے کہ اس آیت ہے بھی سورہ فاتحہ کا طف الامام جبری نمازوں میں پڑھنا تابت ہوگیا اور بیاری کی حدیث کا قرآنی آیت کے مطابق ہونا نگل آیا، اور بیاتشرح آیت مرقومہ کی جوہم نے کبھی ہے، کچھ ہمارے دل کی بنائی ہوئی بات نہیں ہے، بلکہ امام المفسرین امام فخر الدین رازی اٹرالٹی:

فر تقسیر کمیر میں لکھا ہے۔

انچه استاد ازل گفت امان میگویم

خامسا: اور بيآيت كافروں كے اس مقولہ كے جواب ميں نازل ہوئى ہے، جس كوخدا نے تم السجدہ ميں 45 فرمايا ہے۔ [فصلت: ٢٦] جيسا كه "صراط متنقيم" ميں بالتشريح لكھا گيا، وہاں ملاحظہ ہو۔ غرض كى طرح سے بخارى كى حدیث قرآنى آیت كے خلاف ثابت نہيں ہوتى۔ بلكہ بيآپ كى بيكم فہى ہے، آيندہ ذرا سوچ سجھ كركھيے گا،كى اليے ويسے سے مقابلہ نہيں ہے۔

سے مقابلہ ہیں ہے۔ سن

سنجل کے لوائی رکھنا میکدہ میں مولوی صاحب

یہاں گیڑی اچھلی کے اے مخانہ کہتے ہیں

صویب: ابن جام نے فتح القدیر وغیرہ میں بیانھا ہے کداس آیت سے بیٹابت ہوتا ہے کہ کس نماز میں مقتری الحمد نہ پڑھے، عام اس سے کدامام زور سے پڑھٹا ہی آ ہستہ (تا آخر)

مجیب: أولاً وعوی ممنوع ب، اس لئے كه آیت ﴿ وإذا قری القرآن ﴾ كامفهوم جبرب، یعن بقول احتاف اس آیت سے صرف نماز جبری میں قرأة خلف الامام كى مما نعت نابت ونی چاہيے (اگر اس آیت كو جم ممانعت برمحموم كريں، والحال ليس كذلك ) اور سرى ميں جرگز ممانعت نابت نہيں ہوتى، كيونكه مقتصى عقل يمى ہرگز ممانعت نابت نہيں ہوتى، كيونكه مقتصى عقل يمى ہرگز ممانعت نابت نہيں ہوتى، كيونكه مقتصى عقل يمى ہے كہ سننے والا جب بى سنے كا كه جب براجنے والا يكاركر براھے كا۔

ثانیاً: آیت ﴿وإذا قری القرآن ﴾ کسی م کا استدلال کرنا ہی غلط اور اصول سے بے خبری کی علامت ب- نور الأنوار (ص: ١٦٤) (جواصول فقہ کی معتبر کتاب ہے) اس کی بحث تعارض میں ہے:

قوله تعالىٰ: ﴿فَاقِرُوا مَا تَيْسُرُ مِنَ القَرَآنِ﴾ مع قوله تعالىٰ: ﴿وَإِذَا قَرَىٰ القَرَآنَ فاستمعوا له وأنصتوا ﴾ فإن الأول بعمومه يوجب القراءة على المقتدي، والثاني بخصوصه ينفيه، وقد وردا في الصلوة جميعا فتساقطا فيصار إلىٰ حديث بعده. " قانتهي

<sup>•</sup> ويحيس: التفسير الكبير (١٥/ ٤٣٩)

<sup>🛭</sup> جواستاذ ازل نے کہا میں بھی وہی کہتا ہوں۔

<sup>🛭</sup> نور الأنوار (ص: ۱۹۸،۱۹۷)

www.muhammadilibrary.com الربيح العقيم 805 \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$

یعن آیت ﴿ فاقر فا ما تیسر من القرآن ﴾ اور ﴿ وإذا قری القرآن ﴾ دونوں آپس میں معارض میں کونکہ پہلی آیت ﴿ فاقر فا ما تیسری آیت نہیں ہیں ، کونکہ پہلی آیت ہے مقتدی پر قرائت واجب معلوم ہوتی ہے اور دوسری ہے ممانعت، اب کوئی تیسری آیت نہیں جو کسی کو ترجیح دے، تو بحکم''إذا تعارضا تسافطا" دونوں آیتیں معرض استدلال ہے ساقط کر دی جا کیں گی اور اب حدیث کی طرف رجوع کیا جائے گا۔

پی اب دیکھے کہ تھے مدیث کوئی ہے؟ وہی جس کو بخاری ہے آپ نے نقل کیا، اب وہی واجب العمل ہوئی اور قرآنی آیت ﴿ وَإِذَا قَرِیْ القرآن ﴾ اس حدیثِ بخاری کی مخالف نہ ہوئی بلکہ بقول صاحب نور الانوار خود دوسری آیت کے مخالف ہوئی، اس سے بھی ابن ہام کے استدلال کا غلط ہونا اور تمام حفیہ کے استدلال کا باطل ہونا اور بخاری کی حدیث کا قرآن کے مخالف نہ ہونا بخوبی ظاہر ہوا۔ افسوس کہتم میں اس قدر مادہ نہیں جوان تکات پر اطلاع پاؤا ہے عشق جائی تو نہ جانے اور ہم نادان ہوں اس مجمل جمیں؟

مریب: بخاری کے چند مجروح راویوں کی مع کیفیت جرح:

اول: مروان بن حكم بن الى العاص بن اميه، بيداور مورين مخرمه جن كابيان آ كے ہوگا كتاب بخارى (ص:

46

٣٧٨) مين ايك طولاني حديث رسول الله من لله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله الله الله الله

انہوں نے رسول الله تاليكا كود يكها تك نبيس ب، جيها كه أسد العاب ميں ب:

"ولد سنة اثنين من الهجرة، ولم ير النبي مُطُّلُّة ."

''لینی مروان (معے) میں پیدا ہوا اور انہوں نے رسول الله مَثَالِّمُ اَلَٰ کو دیکھانہیں ہے۔''

مجبب: آپ کا ایبا لکھنا صحابہ کرام کی ہسٹری سے عدم واقفیت اور کتب تواری سے بہرہ ہونے اور اساسے رجال کی کتابوں پرمطلع نہ ہونے کی بین دلیل ہے، آپ کی ساری عبارت کا مطلب یہ ہے کہ مروان نے رسول اللہ من کیا ہے کہ مرادان میں کہ چنانچہ اس بناء پر آپ نے اعتراض کیا ہے کہ

'' اگرچہ امام بخاری اِسُلِف نے برخلاف دیگر محدثین کے ہر راوی اور مروی عند کے ملاقات کا ثابت ہونا شرط کیا ہے۔ گریہاں بیشرط مفقود ہے۔''

اے جناب! سنتے مروان صحابی ہے اور رسول الله طافیا کواس نے دیکھا ہے، دیکھنے علامہ حافظ ابن حجرعسقلانی برالشند مدی الساری میں لکھتے ہیں: "له رؤیة " وینی مروان نے حضرت طافیا کو دیکھا ہے، اس کی رؤیت طابت ہے، اگر اس

صحت نام کی بھی خبرنہیں!! (مؤلف)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤٤٣)

الريح العقيم الريح العقيم الريح العقيم الريح العقيم

بي بھي تفصيل سے سننا جا بين تو سنتے، تاريخ خيس ميں ہے:

"وفي دول الإسلام: وكان مروان قد لحق النبي يَكْ وهو صبيّ ." (٢/ ٣٠٧)

"دلینی مروان نے رسول اللہ تافیم سے ملاقات کی ہے، جس وقت وہ صبی تھا۔"

آپ جانتے ہیں کہ''صبی'' کس کو کہتے ہیں؟ نحو کی ایک چھوٹی کتاب " شرح ماثة "کو ملاحظہ کیجئے، جہاں لکھا ہے:'' ظل الصبیّ بالغاً، "لیعنی لڑکا جب تک بالغ نہ ہو، صبیّ رہتا ہے۔ "کی اس کوخوب یاور کھیے گا، اس سے ان کی عمر کا بھی اندازہ ہوگا، جس سے معلوم ہوگا کہ ان کی ملاقات بلوغت کے قریب ہے، پس کیونکر بیطولانی واقعہ کو نہیں یادر کھ سکتے، جس کی تفصیل آگے آتی ہے۔

حاصل کلام یہ کہ مروان کی طاقات رسول الله مُنْ الله علی ثابت ہے اور اس بنا پر جو آپ کا اعتراض شرط طاقات کی بابت تھا، وہ بھی فاسد اور رہ بھر ہوگیا۔ ہاں صاحب اسد الغابہ نے جو ایسا لکھا ہے، وہ بھیند مجبول ہے، جس سے عدم جزم ثابت ہوتا ہے جس کا ثبوت فیل میں بضمن سنه بیدائش آتا ہے، کہے آپ کو اس کی خرتی ؟ اس کو بہرہ ہونا کہتے ہیں۔ فافھہ!!

افسوس كرآب حال وقال والے بخارى كى قدركيا جاسكى ولنعم ما قيل \_

کس طرح وہ مت ہوں من کر جماری کی حدیث

راگ ہے ان کو بخار حال آنا جاہے

مریب: اور اگر بیفرض کیا جائے کی کہ مروان نے رسول اللہ طافی کو دیکی تھا تو ایسی حالت میں بھی حدیث نہ دو نیس اور ایس حالت میں بھی حدیث نہ کور پایداعتبار سے ساقط ہوتا ہے کہ واسطے کہ تاریخ ابن اثیر وغیرہ کتب تواریخ سے معلوم ہوتا ہے کہ واقعہ صدیبیر سم میں ہوا، جیسا کہ ابھی بیان ہوا۔ پس اس حساب سے اس واقعہ کے وقت مروان کی عمر مسلم سال کی تھی، پس مسال کا لڑکا ایک طولانی واقعہ کو کیوں کر یا در کھ سکتا ہے اور اس کی روایت کر سکتا ہے؟

مجیب: یوتو تھیک ہے کہ واقعہ صدیبیہ بھی میں ہوا ہے لیکن یہ بالکل غلط ہے کہ مروان کی پیرائش بھی میں ہوئی ہے، اس لئے کہ علامہ حافظ ابن حجر کتاب "الإصابه فی تمییز الصحابه" کے نمبر (۲۰۲۸) میں مروان کی بابت لکھتے ہیں: "یقال: ولد بعد الهجرة بسنتین "یتی بیکہا جاتا ہے کہ مروان بھی میں پیدا ہوا ہے، اور "یقال: "صیغہ مجبول کا ہے، جو عدم جزم کے لیے آیا کرتا ہے، جس سے خود اس قول کا باطل ہونا ظاہر ہے، جس کا اشارہ ہم نے اوپر کیا تھا، لیکن علامہ حافظ آگے اس کے بھرای کوفل کر کے روکرتے ہیں، چنانچہ فرماتے ہیں:

- 0 شرح مائة عامل (ص: ٤٣)
- چورکی داڑھی میں تزکا فرض کیا جائے! درحقیقت مردان نے آنخضرت تائیل کودیکھا ہے۔ کما مر۔ (ولف)

www.muhammadilibrary.com الربيح المعقد المعلق المع

"وقال ابن طاهر: ولد هو والمسور بن مخرمة بعد الهجرة بسنتين (إلى قوله) وهو مردود، والخلاف ثابت ." انتهي (إصابه: ٣/ ٩٨١ )

'' یعنی ابن طاہر نے کہا ہے کہ مروان اور مسور میں بیدا ہوئے (جبیما کہ آپ بھی کہتے ہیں) لیکن پیمردود (غلط) ہے اور اس کا خلاف ثابت ہے۔''

لیجے! جناب مروان او رمسور دونوں کی بابت ایک عبارت میں فیصلہ ہوگیا کہ یہ کہنا کہ یہ لوگ میں پیدا ہوئے! جناب مروان او رمسور دونوں کی بابت تو ہم آ گے ان ہوئے تھے بالکل غلط ہے، بلکہ اس کا الث ثابت ہے، وہ کیا؟ جس کو ہم بیان کرتے ہیں، مسور کی بابت تو ہم آ گے ان کے بیان خاص میں بیان کریں گے لیکن یہاں پر ہم مروان کی بابت لکھتے ہیں، تاریخ خمیس میں ہے:

"ومات بدمشق سنة حمس وستين، وهو ابن ثلاثٍ وسبعين سنة، كذا في المختصر".

(حميس ٢/ ٣٨٨)

"مروان نے دمشق میں ایک میں وفات پائی ہے اور ان کی عمر ۲۵ برس کی تھی۔"

جس سے ان کا سن جحری کے آتھ ہوئی قبل پیدا ہونا خابت ہوا اور معلوم ہوا کہ واقعہ حدیبیہ جو <u>اسم</u> میں ہوا تھا، اس وقت ان کی عمر ۱۳ ایرس کی تھی، چھر جناب آتی ہے کا شخص کیا اس طولانی واقعہ کو یادنہیں رکھ سکتا؟ اس کی طرف ہم نے اوپر صبی کے بیان میں اشارہ کیا تھا۔

کہتے! اب سمجھے؟ اصل بات یہ ہے کہ آپ کو دہائی کا دھور ہوگیا کہ ۱۴ کی جگد صرف مسمجھ لیا، اب اس سے بھی بڑھ کر سنتے ،خود امام بخاری رشاشہ اپنی تاریخ صغیر میں مروان کی بابت سیجے ہیں:

"مات مروان سنة ثلاث وستين، وهو ابن إحدى وثمانين الرص: ٦٣ )

"ليني مروان كا انقال سال ج مين هوا باوران كي عمر ٨١ سال كي تقي."

جس سے ان کا س بجری کے ۱۸ سال پہلے پیدا ہونا ثابت ہوا۔ اور معلوم ہوا کہ واقعہ حدید بیب میں بیہ ۲۲ برس کے سے، پھر کیا اتنا بڑا جوان شخص بھی ایک طولانی واقعہ کوئیس یاد رکھ سکتا؟ آپ سے بھی بیشخص گیا گزرا ہوگا؟ اب دیکھئے کہ آپ کو دو دہائیوں کا دھوکہ ہوا تھا یائیس کہ ۲۲ کی جگہ آپ نے صرف ۲۳سمجھا اور ۲ کے ہندسہ کو دربطن کر دیا؟! جناب من خفا نہ ہوئے گا، میدان مناظرہ ہے۔ ع

ہے یہ گنبد کی صدا جیسی کم وایی سے اور اگر بفرض تشلیم ہم مان لیس کہ مروان کی ولا دت <u>۲ج</u> بی میں ہوئی تھی، تو بیروایت من قبیل مراسل انصحابہ ہوگی، اور مراسیل صحابہ با تفاق حجت ہے، جیسا کہ اصول حدیث میں مصرح ہے۔ وکما سیجی!

لیکن تحقیق سیح و ٹابت وہی ہے کہ مروان سند بجری کے ۱۸ سال قبل پیدا ہوا تھا، چنانچیہ " حیاة المحیوان (۱/ ٥٥)

48

www.muhammadilibrary.com دواع مجج عاری و 808 می الوی الوی العقب

میں ہے کہ مروان نے ۲۵ ھے میں وفات پائی ہے اور ان کی عمر ۸۳ سال کی تھی، جس سے بھی سن ججری کے ۱۸ سال پہلے ان کا پیدا ہونا ثابت ہوا۔ فللہ الحمد، اب کئے؟

> سر پہ آرہ چل گیا تجدید باطل ہوگئ جمع غائب ہوگیا تحویل فاضل ہوگئ

مریب: دوم، مور بن مخرمة بن نوفل روایت فدکور مین مروان کے ساتھ بی بھی ہیں، اور حالانکہ بی بھی میں ہور علی ہیں ہو کے میں ہیں ہوئے میں ہیں ہوئے میں ہیں ہوئے میں ہیں ہیں ہیں ہے:

ولد بمكة بعد الهجرة بسنتين. "الين بير مصيم من مدينه من پيدا موك-"

پس اس حساب سے واقعہ حدید ہیے وقت، جو میں ہوا، ان کی بھی عمر م سال کی ہوتی ہے پس ایک طولانی واقعہ کو دولڑ کے جن کی عمر میں سال کی ہو، روایت کرتے ہیں۔

مجیب: اے جناب! ان کا بھی ہے میں پیدا ہونا بالکل غلط ہے جیبا کہ ایک حوالہ اور گزرا کہ علامہ خاتمۃ الحفاظ نے فرمایا کہ جو کیے کہ مروان اور مسور جھ میں پیدا ہوئے تھے، ان کا کہنا بالکل غلط اور اس کا خلاف خاتمۃ الحفاظ نے فرمایا کہ جو کیے کہ مروان اور مسور جھ میں پیدا ہوئے تھے، ان کا کہنا بالکل غلط اور اس کا خلاف خابت ہے، جس کو ہم آگے بیان کرتے ہیں۔ پہلے ہم یہ جاری کہ ان کو رسول اللہ سَالَةُ اللہ سے صحبت تھی یا نہیں؟ کیونکہ ان کی پیدائش مکہ میں ہونے کی وجہ سے کوئی یہ گمان نہ کر لے کہ ان کی پیدائش مکہ میں ہونے کی وجہ سے کوئی یہ گمان نہ کر لے کہ ان کی ان خضرت سُالِقَ میں التھ فیب میں کھتے ہیں:

"له ولأبيه صحبة" ● يعنى مسور اوران كم باب بخرمه دونول كو آنخضرت من الله الأكبر "الإصابة في تمييز اب ان كى بيدائش كا حال سنت! حافظ ابن حجر عليه الرحمة من الله الأكبر "الإصابة في تمييز الصحابه" كي نبيرائش كا حال من مسور كم بان مي لكهة بن:

49

"ووقع في بعض طرقه عند مسلم: سمعت النبي مُك وأنا محتلم، وهذا يدل على أنه ولد قبل الهجرة ." (اصابه: ٣/ ٨٥٧)

' ( لعنی صحیح مسلم میں مسور کے بعض طرق سے آیا ہے کہ ( مسور کہتے ہیں ) میں نے آنخضرت مُلَّقِیُّ سے سنا اور میں بالغ تھا،اس سے معلوم ہوتا ہے کہ مسور قبل ہجرت کے پیدا ہوئے تھے۔''

پس جب مسور بھی قبل جمرت کے پیدا ہوئے تھے، تو واقعہ حدیبیے کے دن انکا م برس کا نہ ہونا بلکہ بالغ ہونا

صاف ظاہر ہے، پھر کیا ایک بالغ (جوان) لڑکا کسی طولانی واقعہ کو یادنہیں رکھ سکتا؟

🛭 يبال بهي نام نه مليك هوا!! (مؤلف)

۵۳۲: ص: ۵۳۲)

www.muhammadilibrary.com الربح المقيم 809 گناري المويح المعقيم

کہاں گئے جناب مشتہر صاحب! ذرااس کوغور ہے دیکھیں اور بتلا دیں کہ اس سے ٹابت ہوگیا یانہیں کہ مروان اور مسور واقعہ حدید پیسے میں ۴ سال کے نہ تھے؟ ہائے بے سمجھے تیرا آسرا! ہے

> جے چاہے خواری سے در در پھرائے جے چاہے دَر دَر سے دُر دُر کرائے

آ کے بید درافشانی کرتے ہیں کہ۔

مریب: اب ناظرین ہی خیال کریں کہ ایس روایت کہاں تک معتبر ہو کتی ہے؟

مجیب: یہ بھی کوئی جرح ہے؟ اگر ایسی روایت نہ معتبر ہوگی تو پھرکونی ہوسکتی ہے؟ جس کو ایک بالغ عاقل جوان روایت کرے . فتد بر و تدرب!!

اگر کسی صورت سے پہلی شق لیعنی بیر ثابت ہوجائے کہ ان دونوں کی عمر صرف ہم ہی سال کی تھی اور بفرض محال اس کو ہم سلیم کر لیس تو بھی ہمارے لیے معزنہیں بدائی گئے کہ دونوں کا ایک طولانی واقعہ کو یادرکھناممکن ہے اور اسنے عمر والے کی روایت کا مقبول ہونا جائز اور امام بخاری کی شرط کے سوافق ہے، اس لئے کہ امام بخاری نے خود باب معتقد کیا ہے: "باب متی یصح سماع الصغیر ." یعنی صغیر کا ساع کب سے اور معرض استدلال میں محمود بن الربھے کی صدیث لائے ہیں کہ انہوں نے یادرکھا تھا (اور روایت کرتے تھے) کلی کورسول اللہ ﷺ کی جو آپ نے ایک ڈول کے پانی سے ان کے مند میں کی تھی ہوں:

"في بعض الروايات: أنه كان ابن أربع، " ♥ انتهى.

تو جب محمود کی روایت معتبر ہوئی، جو ۴ برس کے تھے، تو ان دونوں ۴ برس کے حروالوں کی روایت بھی ضرور معتبر ہوگی۔ و هو المطلوب!

اور اگر کسی صورت سے دوسری شق لیعنی بی قابت ہوجائے کہ بیدونوں صحابی نہ تھے اور آنخضرت مُلَّقَرِّم سے ان کی 50 روایت ثابت ہوا، اس لیے کہ خود اس بخاری روایت ثابت ہوا، اس لیے کہ خود اس بخاری مروایت ثابت ہوتا، اس لیے کہ خود اس بخاری شریف کے بعض طرق میں ان دونوں مروان اور مسور کی روایت بعض صحابہ سے موجود ہے اور اکثر میں انہوں نے ارسال کیا ہے، لیمن صحابی کو چھوڑ کر "قال رسول الله صلی الله علیه وسلم "کہددیا ہے اور اس میں کوئی قباحت نہیں، اس لئے کہ مراسل صحابہ بالاتفاق میں المحد ثین والاحناف والثوافع والمالکیة والحنابلة حجت ہیں جیسا کہ تدریب الواوی شرح نقریب النواوی و فتح المعنیث شرح الفیه وغیرہ میں ہے، اور ملاعلی قاری حفی مرقاۃ میں لکھتے ہیں:

<sup>0</sup> صحيح البخاري، برقم (٧٧)

فتح الباري (۱/ ۱۷۳) بعدازال حافظ ابن حجر بشاف نے اس کی تروید کی ہے۔

www.muhammadilibrary.com

الربح العقيم (810 ) (32 بزارل ربح العقيم (810 ) (810 )

"والمرسل حجة عند الجمهور . " (٤٩١/٤)

اس شق فانی کے مضمون جواب کو (جس کو جم نے ابھی او پر لکھا) حافظ ابن حجر الطف اصاب میں لکھتے ہیں:

"وفي بعض طرقه عنده: أنهما رويا ذلك عن بعض الصحابة، وفي أكثرها أرسلا، "الحديث. (٩٨١/٣)

''لینی ان دونوں کی روایت بعض طرق میں صحابہ ہے موجود ہے، بعض میں مرسلا ہے۔'' پس بہرصورت معترض کا کوئی اعتراض چسپاں نہیں ہوتا۔ للّٰہ الجمد کہ معترض نے جس کو تو ی جرح و اعتراض سمجھا تھا، سب ھباء منٹو را ہوگیا۔لیکن۔

> وہ کب خاطر میں لاتا ہے میرے آزردہ ہونے کو سجھ رکھا ہے ظالم نے پچنسا دل کب کلتا ہے

صريب: سوم، أحمد بن صالح أبو جعفر المصري . قال النسائي: ليس بثقة، ولا مأمون، وقال نسائي أيضاً: تركه محمد بن يحيي، ورماه يحيي بن معين بالكذب وقال معووية € بن صالح: أحمد بن صالح كذاب." (ميزان الاعتدال)

''نسائی نے کہا کہ احمد بن صالح ثقد اور محفوظ نہیں ہیں اور دیکھی نسائی نے کہا کہ محمد بن یحیٰ نے ان کو بوجہ جھوٹے ہیں۔ جھوٹے ہونے کے چھوڑ دیا اور کہا معویہ بن صالح نے کہ احمد بن صالح بڑے جھوٹے ہیں۔

مجيب: ع

فن شناس نئ دلبرا خطا اینجا ست

جناب من احمد بن صالح کے بارے میں نسائی نے جو یہ کہا ہے، حقیقت میں ان سے وہم ہوا ہے، احمد بن صالح حفاظ متقنین سے ہے، جیسا کہ آ گے ہم اس کی ثقابت میں بیان کریں گے، اب سنے وہم نسائی کی وجہ! کی بن معین نے جس احمد بن صالح کے بارے میں کلام کیا ہے، وہ اشموی ہے، نسائی نے غلط خنجی سے اس احمد بن صالح کو مجھ لیا جو ابن المطمر ی ہے، (جس کو آ پ نے لکھا ہے) حافظ ابن حجر تقریب التھذیب میں لکھتے ہیں:

"جزم ابن حبان بأنه إنما تكلم في أحمد بن صالح الأشمومي فظن النسائي أنه عني ابن الطبري." • انتهى

<sup>0</sup> الفلام سے ہے! (مؤلف)

<sup>🛭</sup> بدنیا نام تو ہم نے آج ہی دیکھا!! (مؤلف)

قریب التهذیب (ص: ۸۰)

www.muhammadilibrary.com دفاع مح بخاری الکوی اللقیہ الله

''لین ابن حبان نے میدیقینی کہا ہے کہ اصل میں احمد بن صالح اشمومی کی بابت کلام کیا گیا تھا، نسائی نے ابن طبری کوسمجھ لیا۔''

اور علامه مدى السارى ميس لكھتے ہيں:

"وقال ابن حبان: ما رواه النسائي عن يحيى بن معين في حق أحمد بن صالح فهو وهم، وذلك أن أحمد بن صالح الذي تكلم فيه ابن معين هو رجل آخر غير ابن الطبري، يقال له الأشمومي، وكان مشهورا بوضع الحديث، وأما ابن الطبري فكان يقارب ابن معين في الضبط والإتقان."

• الضبط والإتقان. 
• النهى

'دنینی ابن حبان نے کہا ہے کہ جونسائی نے احمد بن صالح کے بارے میں کی بن معین سے روایت کیا ہے، اس میں ان کو وہم ہوا ہے، اس طور پر کہ ابن معین نے جس احمد بن صالح کے بارے میں کلام کیا ہے، وہ دوسرا شخص علاوہ ابن الطبر ی کے ہے، اس کو اشمومی کہا جاتا ہے، وہ موضوع حدیثیں بنایا کرتا تھا، کیکن ابن طبری (جس پر آپ کا اعتراض ہے) وہ ضب وثقابت میں ابن معین (جو جارح بیں) کے برابر ہے۔''

لیجے جناب! سن لیا؟ اور سنے ! ای وجہ سے علامہ ذہبی نے میزان الاعتدال میں ابن عدی کے قول سے اور حافظ

نے مدی الساری میں ایک زبان ہو کہ کہدویا:

" كان النسائي سيء الراي فيه ".

''ینی نسائی (بعجہ ضد کے) ان کے بارے میں بری رائے رکھتے تھے۔' کھی

بلكه علامه ذہبی نے اس سے بھی زیادہ كہا كه:

"آذى النسائى نفسه بكلامه فيه ." (ميزان)

'' لینی نسائی نے احمد بن صالح کی بابت کلام کر کے خود اپنے کو ایڈ ا دیا ہے۔ (مطلب سے کہ پچھتاوے کا کام کیا)۔''

اب امام نسائی کے ان پر کلام کرنے کی بنا سنے کہ کس بنا پر اور کوئی ضد سے نسائی نے ان کو سمجھ کر ان پر کلام کر دیا؟ وہ یہ ہے کہ امام نسائی ان کے پاس ایک دفعہ پڑھنے کو گئے۔ (محدثین طلبہ کو بڑی مدت کے بعد ان کے اطوار کو پہند کر کے پڑھاتے والا فلا ۔ یہ ان کا عام قاعدہ تھا) احمد بن صالح کو ان کے پچھ طور نا پہند ہوئے بہیں پڑھایا، امام نسائی نے نفا ہوکر ان پرطعن کرنا شروع کیا، حافظ ابن حجر ہدی الساری میں لکھتے ہیں:

مدي الساري (ص: ٣٨٦) نيز ريكين: النقات لابن حبان (٢٥/٨)

ميزان الاعتدال (١/ ١٠٤) هدي الساري (ص: ٣٨٦)

رفاع سي بخارل العقيم الربيح العقيم الربيح العقيم

"فاستند النسائي في تضعيفه إلى ما حكاه عن يحيىٰ بن معين، وهو وهم منه، حمله على اعتقاده سوء رأيه في أحمد بن صالح ."

'' یعنی نسانی نے جو احمد بن صالح کو بیچیٰ بن معین کی حکایت کی وجہ سے ضعیف وغیرہ کہد دیا (یہ دو وجہ سے ہے، ایک تو بید کہ ) ان کو وہم ہوا ہے اور (دوسرے بید کہ ) ان کو اس پر بداعتقادی نے براہ پیختہ کیا (جو احمد بن صالح کی طرف سے تھی)۔''

وجم کی وجہ تو او پر جم لکھ چکے ہیں، اب بداعتقادی کی وجہ خود اُشی علامہ حافظ کے لفظوں میں سنے۔ (اگر چہ ہم نے اس کو بھی او پر لکھ دیا) علامہ عسقلانی بدی الساری میں لکھتے ہیں:

"قال أبو جعفر العقيلي: كان أحمد بن صالح لا يحدث أحد احتى يسأل عنه، فلما أن قدم النسائي مصر، حاء إليه، وقد صحب قوما من أهل الحديث لا يرضاهم أحمد، فأبئ أن يحدثه، فذهب النسائي فجمع الأحاديث التي وهم فيها أحمد، و شرع يشنع عليه، وما ضره ذلك شيئاً، "انتهى .

2

'دیعنی ابوجعفرعقیلی نے کہا کہ احمد بن صالح کمی کو حدیث نہیں بیان کرتے تھے، جب تک کہ اس سے

(اس کے حالات و اطوار وغیرہ کو ) بوچھ نہ لیتے، پس جب اور نبائی مصر میں آئے، ان کے پاس بھی

آئے اور امام نبائی ایسے لوگوں کی صحبت سے ہوکر آئے تھے، جن سے بہن صالح نا نوش تھے، اس لئے

احمد بن صالح نے نبائی کو حدیث سنانے سے انکار کیا، پس نبائی نے جاگر (ضد سے ) ان کی اُن

(قلیل) روا چوں کو جن میں احمد سے (حسب عادت بشریہ) وہم ہوگیا تھا، جمع کر کے ان پر کلمات شنیعہ

استعال کرنا شروع کر دیا۔ (اب حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ) احمد بن صالح کو اس سے بچھ نقصان

نہیں۔ (مطابق مثل بخانی کے'' کی یدی ہور کی یدی واشور با'')

اور نسائی کے سوا ان پر کسی سے جرح ثابت بھی نہیں۔ پس نسائی کی بیہ جرح بھی چونکہ با قاعدہ نہیں بلکہ محض غلط فہمی یر ہے، لہذا مقبول نہیں، جیسا کہ وہی حافظ ابن حجر بدی الساری میں بطور نتیجہ کے لکھتے ہیں:

"فتبين أن النسائي انفرد بتضعيف أحمد بن صالح بما لا يقبل. "اه

'دلیعنی پس ظاہر ہو گیا که صرف نسائی کا احمد بن صالح کی تضعیف میں منفرد ہونا غیر مقبول اور نا قابل پذیرائی ہے۔''

س چکے جناب! اب صریح لفظوں میں ان کی ثقابت سنے! (اگر چدان کی ثقابت اوپر بی ثابت ہو چکی ہے)

حافظ ابن حجر تقريب التهذيب مي لكهة بي:

"نُقة حافظ من العاشرة" \* تعنى احمد بن صالح ثقة اور حافظ بين ...

علامه صفى الدين خلاصه ميس لكھتے ہيں:

"أحد كبار الحفاظ بمصر، وثقه أحمد ويحيى وابن المديني وأبو حاتم و جماعة." ♥ " لينى احمد بن صالح كبار حفاظ مصريس سے ہے، اس كواحمد اور يكيٰ (پيونى يكيٰ ہيں!) اور ابن مديني اور ابوحاتم اورايك بڑى جماعت نے ثقة كہا ہے۔"

اور أنيس علام صفى الدين نے خلاصه ميں اور علامه ذہبى نے ميزان ميں اس عبارت كوايك زبان ہوكر كہا ہے: "قال أبو نعيم: ما قدم علينا أحد أعلم بحديث أهل الحجاز من هذا الفتىٰ ." قالتهى ايتىٰ ابونيم نے كہا كہ جاز والول كى حديثوں كوخوب جانے والا احد بن صالح كے سوا اور كوكى ہم پرنيس آيا۔" اور سنے! علامه ذہبى ميزان الاعتدال جي كھتے ہيں:

"الحافظ الثبت أحد الأعلام، قال البحاري: أحمد بن صالح ثقة، ما رأيت أحدا يتكلم فيه بحجة، قال أبوحاتم والعجلي وجماعة: ثقت التهي

'' یعنی احمد بن صالح حافظ شبت احد الأعلام ہیں، امام بخاری نے کہا ہے کہ احمد بن صالح ثقتہ ہیں، ان پر کلام کرنے والوں کے پاس کوئی دلیل نہیں ہے،'' کلام کرنے والوں کے پاس کوئی دلیل نہیں ہے، ابوحاتم اور عجی اور ایک جماعت نے ان کوثقہ کہا ہے۔''

لیج جناب! آپ نے میزان سے جرح کی عبارت تو نقل کر دی اور آگ پیچیے جو ای کار دتھا، اس سے چٹم پوٹی

كر كية!! اى كو كمت بيس كه: " لا تقربوا الصلوة " والى شل كوآب في يح كردهايي

جب کہا مرتا ہوں وہ بولے میرا سر کاٹ کر جھوٹ کو پچ کر دکھانا کوئی ہم سے سیکھ جائے

اور سنة ! علامه حافظ عسقلاني هدى السارى مين لكصة بين:

"أحمد بن صالح المصري أبو جعفر ابن الطبري، أحد أثمة الحديث الحفاظ المتقنين المجامعين بين الفقه والحديث، أكثر عنه البخاري وأبوداود، اعتمده الذهلي في كثير من أحاديث أهل الحجاز، و وثقه أحمد بن حنبل ويحيى بن معين وعلي بن المديني وابن نمير

🛭 مصدر سابق

53

۵ تقریب التهذیب (ص: ۸۰)

۵ الخلاصة للخزرجي (ص: ۷)

<sup>🗗</sup> ميزان الاعتدال (١/ ٢٤١)

والعجلي وأبوحاتم الرازي وآخرون، أحمد بن صالح إمام ثقة، وقال ابن عدي: كان النسائي ينكر عليه أحاديث، وهو من الحفاظ المشهورين بمعرفة الحديث، وقال صالح جزرة: لم يكن بمصر أحد يحفظ الحديث غير أحمد بن صالح، وكان يذاكر بحديث الزهري ويحفظه، ويؤيد ما نقلناه أو لا عن البخاري أن يحيى بن معين وثق أحمد بن صالح ابن الطبري ... • انتهى

"احمد بن صالح ائمہ حدیث حفاظ متفنین جامعین بین الفقہ والحدیث سے ہیں، بخاری اور ابوداود نے اس سے اکثر روایت کی ہے اور ذبلی نے جاز والوں کی اکثر حدیث بیں ان پر اعتماد کیا ہے، اور احمد بن صنبل اور یجیٰ بن معین اور علی بن مدینی اور ابن نمیر اور عجلی اور ابوحاتم رازی اور بہت سے لوگوں نے ان کو ثقہ کہا ہے (اب حافظ خود کہتے ہیں کہ ) احمد بن صالح ثقہ ہے اور ابن عدی نے (تعجب سے) کہا ہے کہ نسائی نے ان کی چند حدیثوں سے اٹھا کہا ہے، حالانکہ بیان حفاظ سے ہیں، جومعرفت حدیث میں مشہور ہیں اور صالح نے کہا کہ مصر میں سوائے احمد بن صالح کے کوئی حافظ حدیث نہیں، بید زہری کی حدیث سے ذاکرہ کرتے اور حفظ کرتے (پھر حافظ فرمائے ہی) اور اس کی تائید امام بخاری کے اس قول سے ہوتی نے، جس کوہم نے پہلے نقل کر دیا ہے کہ بیکی بن معین نے خود احمد بن صالح ابن طبری کو ثقہ کہا ہے۔''

کہاں گئے جناب مشتر صاحب! یہ وہی کی بن معین ہیں، جن ہے امام نسائی نے احمد بن صافح پر جرح نقل کی

ہے، حالاتکہ یجیٰ بن معین احمد بن صالح کی توثیق کررہے ہیں،معلوم ہوا کہ دوراں متھ اور بیاور ہیں!ع

شیر قالیں وگر ست و شیر بنتاں گر و

٤

حسن ذاتی اور ہے سونے کا زیور اور ہے کہتے!اب تو سمجھ گئے؟ آگے چلئے۔ع

بس اک نگاه یه مخمرا نها فیصله دل کا

صريب: چهارم، أحمد بن عيسى أبو عبد الله: رواه أبوداود عن يحيى بن معين: أنه حلف بالله أنه كذاب.

"ابو داود نے روایت کی ہے کہ کیلی بن معین نے خدا کی قتم کھا کر کہا کہ میخض بڑا جھوٹا ہے۔"
(منزان الاعتدال)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٣٨٦)

<sup>🗨</sup> مخلیں فرش کا شیراور ہوتا ہے اور جنگل کا شیراور!

www.muhammadilibrary.com دفاع صحيح بخارى

**مجیب** : احمد بن عیسیٰ کذاب نہیں بلکہ سیا اور ثقہ ہے، کیخیٰ بن معین کا ان کو کذاب کہنا مؤول بتاویل حسن ہ، یہاں پر کذب اینے اصلی معنی پرنہیں ہے، اس واسطے کی بن معین کی اس تنقید برکسی کا بھی انفاق نہیں ہے، بلکہ ائمہ حدیث نے تعاقب کیا ہے اور یچی بن معین کے کلام کوسلیم نہیں کیا ہے، ہاں احمد بن عیسی نے بعض روایات کے ساع کا اظہار کیا تھا اور ممکن ہے کہ اس میں ان سے خطا ہوئی ہو اور ان کا ساع ثبوت کو نہ پہنچا ہو، اس بنا پر میکیٰ بن معین نے کذاب کہددیا، حالانکہ کذب وضع سے یہ بمراحل بعید ہیں، حافظ ابن حجر تھذیب التھذیب جلد اول میں لکھتے ہں:

"إنما أنكروا عليه ادعاء السماع، ولم يتهم بالوضع، وليس في حديثه شيء من المناكير، وقال الخطيب: ما رأيت لمن تكلم فيه حجة، توجب ترك الاحتجاج بحديثه ." انتهى '' بینی لوگوں نے ان کے دعوالی ہماع برصرف انکار کیا ہے اور یہ وضع ( کذب) کے ساتھ متہم نہیں ہیں اور ندان کی حدیث میں بچھ مناکیر سے خطیب نے کہا کہ میں نے ان بر کلام کرنے والول کے یاس کوئی دلیل نہیں یائی، جس سے ثابت ہو کہ یہ قابل جمت نہیں ہیں۔''

اور علامه صفى الدين خلاصه مين اور حافظ ابن حجر بدل لباري مين ايك زبان موكر لكصة بين:

اور علامه حقی الدین خلاصه ین اور ماست و به منافق الدین خلاصه ین اور ماست و به منافق الدین خلاصه ین التها المنافق المنافق المن تکلم فیه حجة . " التها المنافق المنافق

خود علامه ذہبی میزان الاعتدال میں تغیر لیسر لکھتے ہیں:

"وقال الخطيب: ما رأيت لمن تكلم فيه حجة. " • انتهى

''لینی خطیب نے صاف کہہ دیا ہے کہ جس نے احمد بن عیسیٰ پر پچھ کلام کیا ہے محض بے دلیل ہے۔''

پس جب ابن معین کے قول پر محققین نے تعاقب کیا، تو معلوم ہوا کہ ان کا احمد بن عیسیٰ کو کذاب کہنا مؤول بتاویل حسن ہے اور یہی وجہ ہے کہ اکثر ائمہ نے ان سے روایت کی ہے، منجملہ ان کے امام مسلم نے بھی اپنی صحیح میں ان سے روایت کی ہے۔ اب ان کی ثقابت صاف لفظوں میں گوش گزار فرمائے، حافظ ابن حجر تقریب التهذیب ميں لکھتے ہيں:" صدوق " 🖰 بعنی احمد بن عیسلی سیچے ہیں، کذاب نہیں، علامہ صفی الدین خلاصہ میں لکھتے ہیں:

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۱/ ۵۹)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ۳۸۷)

العتدال (١/٦٢١) ميزان الاعتدال (١/٦٢١)

۵ تقریب التهذیب (ص: ۱۳)



"قال النسائي: ليس به بأس، قال الذهبي: لم أجد له حديثا منكرا."  $^{oldsymbol{0}}$  انتهى

"دلیعنی نسائی نے کہا کہ احمد بن علی گفتہ ہیں (کیونکہ لفظ" لیس به بأس، و لا بأس به "منجملہ الفاظ تعدیل و است کے ہے)۔ اور علامہ ذہبی (صاحب میزان الاعتدال) نے کہا کہ میں نے اس کی کسی حدیث کو مشرخیس پایا (جوان کی تقابت کی کھلی دلیل ہے)۔"

اور علامه ذہبی خود میزان میں فرماتے ہیں:

"هو موثق، وقال النسائي: ليس به بأس، قلت: قد احتج به، ولم أر له حديثا منكرا." ● انتهى ملخصاً "ليعنى احمد بن عيلى ثقد بين، امام نسائى نے ان كو ثقه كہا ہے، مير نه نرويك بھى بير قابل حجت بين، كيونكه ميں نے ان كى كوئى منكر حديث نہيں ويكھى۔"

علامه حافظ ابن حجر تهذيب النهذيب جلداول مين فرمات بين:

اب جب نسائی نے باو جود اس کے کہ وہ منجملہ ائمہ جارتی تشددین کے ہیں، احمد بن عیسیٰ کی توثیق کی اور شخین نے ان سے روایت کی اور پھر ائمہ متاخرین مثل خطیب بغدادی وابن حبان و ذہبی وابن حجر نے باوجود تحقیق و تلاش کے ایک روایت بھی ان کی منکر نہیں پائی، تو بیا احمد بن عیسیٰ کے خایت ورجہ کی ثقابت و ا تقان و صدق کی دلیل ہے۔ حاصل کلام بیر کہ احمد بن عیسیٰ ثقد ہیں اور ان کی ثقابت آ قاب نیم روز کی طرح روثن ہے۔ آ جے جا کے چائے۔ ع

بس اک نگاه په تخبرا نها فیصله دل کا

صريب: بيجم، أيوب بن عابد الكوفي . وكان من المرجئة واله البحاري، وأورده في الضعفاء لإرجائه، والعجب من البحاري يغمزه وقد احتج به "."

'' بیمرجیہ تھے کہا اس کو بخاری رائٹ نے اور شار کیا ان کو بخاری نے ضعیفوں میں بوجہ مرجیہ ہونے کے اور تعجب ہے بخاری ہے۔'' (بیزان الاعتدال) تعجب ہے بخاری ہے کہ ان پر چشمک کرتے ہیں اور حالانکہ دلیل پکڑی ہان ہے۔'' (بیزان الاعتدال)

<sup>0</sup> الخلاصة للخزرجي (ص: ١١)

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال ( ١٢٦/١)

۵۱/۱) تهذیب التهذیب (۱/۲۵)

مجيب:ع

دروغ گويم بر روي تو

ایوب بن عابد سیح بخاری میں کیا جہاں تک میرا خیال ہے اساء رجال میں بھی اس نام کا کوئی رادی نہیں ہے، یہ تو آپ کے افتراء کی حالت ہے .....!!اصل یہ ہے کہ۔ع

دروغ گو را حافظ نباشد

افسوس کہ آپ کو نہ ہی تعصب کی ایس پٹی بندھی ہوئی ہے کہ کیسی کیسی کھوکریں کھاتے ہیں، حقیقت میں تو آپ کا جواب اسے ہی میں ہوگیا کہ آپ کی جرح ابوب بن عابد پر ہے اور اس نام کا کوئی راوی بخاری میں نہیں ، پس جرح بھی مقبول نہیں، کیونکہ جس بنا پر اعتراض ہے وہ بنا ہی فاسد ہے، پس اعتراض بھی فاسد بلکہ اُفسد!!

اب سنے رادی کا حقیق نام! اصل میں وہ ایوب بن عائذ ہے، اس فلطی کو ہم آپ کے سرکیوں لگا کیں؟ خیر ہم

اس قدر رقم کرتے ہیں کہ کہہ دیں شاید ہے کا تب کی فلطی ہو، اب اس کا جواب سنے، ہم نے المعر جون القدیم

(ص: ٥٩) میں بتلایا تھا کہ رواۃ کی تقید ہیں انکہ کا اجتہاد ہوتا ہے، جس طور پر انکہ مسائل میں اجتہاد کرتے ہیں، ویا ای اجتہاد کرتے ہیں، پس ممکن ہے کہ امام بخاری کے اجتہاد میں اس وقت یہی بات آئی ہو،
ویہا ہی رواۃ کی تقید میں بھی اجتہاد کرتے ہیں، پس ممکن ہے کہ امام بخاری کے اجتہاد میں اس وقت یہی بات آئی ہو،
پھر نقد ہونا ایوب کا ثابت ہوا ہو، اس لئے اپنی صحیح میں اس سے روایت کیا اور یہی ٹھیک معلوم ہوتا ہے، کیونکہ امام
بخاری نے خودان کی تویش کی ہے، حافظ ابن حجر ہدی الساری میں تکھتے ہیں:

"وقال البحارى: إنه صدوق. • يعنى المام بخارى في خودان كوصد في كما ب-

اب ان کی ثقامت میں دیگر محدثین کے اقوال سنے!

حافظ ابن حجر تقریب التهذیب میں ان کو "ثقة "اور علام صفی الدین خلاصه میں: "و ثقه أبو حاتم" ● لکھتے میں، یعنی ایوب بن عائذ ثقه ہے اور یہی وجہ ہے کہ امام مسلم نے بھی اپنی صحیح میں ان سے روایت کی ہے۔ علامہ ذہبی میزان الاعتدال میں لکھتے ہیں:

"و نقه أبو حاتم وغيره، وعند مسلم له حديث ." ● انتهى ''بعنى ابوحاتم اوران كسوا دوسرول نے بھى ايوب كو تُقة كہا ہے اور مسلم ميں ان سے ايك حديث بھى ہے۔'' حافظ ابن حجر مدى السارى ميں لكھتے ہيں:

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ۳۹۲)

تقريب التهذيب (ص: ٥٦) الخلاصة للخزرجي (ص: ٣٧)

الاعتدال (١/١٢٤)

وفاع سح بخارل ١٠٥٥ ١١٥ ١١٥ ١١٥ الربح العقيم

"وتّقه ابن معين وأبو حاتم والنسائي والعجلي و أبوداود." <sup>•</sup> انتهي

'' بینی ابن معین، اور ابو حاتم اور نسائی اور عجلی اور ابو داود اتنے لوگوں نے ان کو ثقہ کہا ہے۔''

اوريكى علامه حافظ تهذيب التهذيب جلداول مين لكصة بين:

"وقال الدوري عن يحيى; ثقة، وقال أبوحاتم: ثقة صالح الحديث صدوق، وقال النسائي: ثقة، وقال ابن حبان في النقات، وقال أبوداود: لا بأس به، وفي رواية: ثقة، وقال ابن المعديني: ثنا سفيان حدثنا أيوب بن هائذ، وكان ثقة، وقال العجلي: كوفي تابعي ثقة. انتهى "تعنى دورى نے يكي سے روايت كى ہے كه ايوب بن عائذ ثقة ہے اور ابو عاتم نے كہا كه ايوب ثقة صالح الحديث صدوق ہاور نسائى نے ثقه كہا ہے اور ابن حبان نے ثقات ميں ذكر كيا اور ابوداود نے لا باس به اور تقد كہا ہورائن مدينى نے كہا كہ ايوب بن عائذ ثقة شے اور عجلى نے كہا كہ ايوب بن عائذ ثقة شے اور عجلى نے كہا كہ ايوب كونى تابعى اور ثقة تھے." غرض ان كى ثقابت يرسارے المرتق الليان بين - آگے جلئے ۔ ع

بس اك نگاه من تشهرا تها فيصله دل كا

مربب: عشم، عاصم بن سليمان الأحول البصري .قال عبد الرحمن بن المبارك:

قال ابن علية: كل من اسمه عاصم في حفظه تمي

"عبدالرحمٰن بن مبارك نے كہا كدابن عليه نے كہا كدكل وه تحفر جس كا نام عاصم ب، حافظ اس كا خراب ب- (ميزان الاعتدال)

مجيب: أولا بيتو قاعده كليه بي صحيح نبيل كه جس كا نام عاصم ہواس كا ها فظ خراب ہو، آيے ہم آپ كو بتلاتے ہيں: "عاصم بن عمر بن المحطاب العدوي" كى نبت اساء الرجال كى كس كتاب سے جرح ثابت تو كريں اور ان كے حافظہ كے متعلق نقص فكاليس تو؟ ليكن بيد يادر كھے كه " لن تفعلوا، ولو كان بعضكم لبعض 57 ظهيراً " يعنى برگر نبيس ثابت كر سكتے، يس بية تاعده كليه بى ثوث كيا، البذا عاصم بن سليمان بر بھى كوئى جرح باتى ندرى، كونكه ان كى ثقابت ثابت ہے۔

ثانياً: اگرية قاعده كليفتي بهي مو، تويه عاصم بن سليمان اس عضارج بين، اس طرح جيسا كه عاصم بن عمر، حافظ ابن حجر تهذيب التهذيب جلد پنجم مين لكهت بين:

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٣٩٢)

۵ تهذیب التهذیب (۱/ ۳۵۵)

<sup>🗗 &</sup>quot;ٹمی" نہیں ہے بلکہ "شی،" ہے۔

www.muhammadilibrary.com هناري ک کناري العقاله هنادي العامل الع

"وقال أبو الشيخ: سمعت عبدان يقول: ليس في العواصم أثبت من عاصم الأحول."
" ليعنى ابوشخ نے كہا كه ميں نے عبدان سے سنا، وہ كتے تھ كه جس قدر عاصم بيں، ان ميں عاصم بن سليمان الاحول أثبت (بصيغه اسم تفضيل يعني نهايت ثقة) ہے۔"

ان دو وجوه سے معلوم ہوا کہ بیرعاصم احول اس قاعدہ کلیہ سے خارج ہے۔ اب ان کی ثقابت صراحناً سنے! حافظ ابن حجر تقریب التھذیب میں لکھتے ہیں: "ثقة من الرابعة " علی بیرعاصم احول ثقہ ہے۔ علام صفی الدین خلاصہ میں لکھتے ہیں:

"و ثقه ابن معين وأبو زرعة، قال أحمد: ثقة من الحفاظ ." انتهى

'' یعنی عاصم احول کو ابن معین اور ابو زرعة نے ثقہ کہا ہے اور امام احمد نے کہا ہے کہ یہ عاصم ثقہ ہے حفاظ میں سے ہے۔ علامہ ذہبی میر ان الاعتدال ( وہی میزان! ) میں لکھتے ہیں:

"الحافظ الثقة، وثقه علي بن المديني وغيره، قال سفيان: حفاظ الناس أربعة، فذكر منهم عاصم بن سليمان، وروى الميموني عن أجمد قال: ثقة من الحفاظ."

'' عاصم احول حافظ ہے، ثقد ہے، علی بن مدینی اور ال کے سوا دوسروں نے ان کو ثقد کہا ہے، سفیان نے کہا کہ لوگوں میں حفاظ چار ہی ہیں، جن میں سے ایک عاصم انول کو بھی ذکر کیا ہے اور میمونی نے احمد سے روایت کیا ہے کہ عاصم ثقد ہے، حفاظ سے ہے۔''

علامه حافظ ابن حجر هدى السارى مين لكصة بين:

"وثقه ابن معين والعجلي وابن المديني وابن عمار والبزار، وصفه بالثقة والحفظ أحمد بن حنبل ." <sup>• •</sup> انتهى

'' یعنی عاصم کو ابن معین اور عجلی اور ابن مدینی اور ابن عمار اور بزار نے ثقه کہا ہے اور امام احمد نے عاصم کا وصف ثقه اور حفظ کے ساتھ کیا ہے۔''

اور يمى حافظ عسقلانى تهذيب التهذيب جلد يجم مين كس زور سے لكھت بين:

<sup>€</sup> تهذیب التهذیب (۳۸/۵)

۲۸۵: ص: ۲۸۵)

الخلاصة للخزرجي (ص: ١٨٢)

<sup>€</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ٣٥٠)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤١١)

وفاع سيح بخارى المعقيم (820 ) (820 ) الربيح المعقيم

"قال عبد الرحمن بن مهدي: كان من حفاظ أصحابه، وقال أحمد: شيخ ثقة، وقال أيضا: من الحفاظ للحديث، ثقة، وقال المروزي: ثقة، وقال إسحاق بن منصور و عثمان الدارمي عن ابن معين: ثقة، وكذا قال ابن المديني وأبوزرعة وابن عمار، وذكره ابن عمار في موازين أصحاب الحديث، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال البزار: ثقة." في التهي

58

دو مینی عبدالرحمٰن بن مہدی نے کہا کہ عاصم احول حفاظ میں سے تھا اور احمد نے کہا کہ وہ شخ شقہ ہے اور انہیں امائم احمد نے کہا کہ عاصم حفاظ حدیث میں سے ہے اور ثقہ ہے اور مروزی نے بھی کہا کہ ثقہ ہے اور اسانی ابن مدین اور اساق بن منصور اور عثمان دارمی نے ابن معین سے روایت کیا کہ عاصم ثقہ ہے اور ایسائی ابن مدین اور ابوزرعہ اور ابن عمار نے عاصم کو اصحاب حدیث کے ہم وزنوں میں ذکر کیا ہے اور ابن حبان نے ان کو ثقات کی ذکر کیا اور بزار نے بھی ثقہ کہا ہے۔''

و كيم جناب مشتهر صاحب! كتف وأك ان كى ثقابت كررب بين؟ اب بهى آپ كو چول و چراكى جا ب؟

آ کے چلتے۔ع

بس اک نگاه پیشگیر تفا فیصله دل کا

مريب: بفتم، الحسن بن مدرك البصري. وي أبوعبيد عن أبي داو د قال: الحسن بن مدرك كذاب. (ميزان الاعتدال)

''روایت کی ابوعبیدنے ابوداود سے کہ ابوداود نے کہا کہ حسن بن مدرک برا جمونا ہے۔''

مجیب: حسن بن مدرک کی بابت ابوداود اس قول میں شاذ ہیں ، کیونکہ نقادین کی ایک جماعت ان کی نقامت بیان کرتی ہے اور کسی نے ان پر جرح نہیں کی ہے، ہاں ابوداود نے جوحسٰ بن مدرک کو کذاب کہا ہے، اس سے مرادان کی کذب وضع فی الا حادیث نہیں ہے، بلکہ اس کی وجہ خود ابوداود نے بیان کر دی ہے کہ:

"يأخذ أحاديث فهد بن عوف فيقلبها على يحييٰ بن حماد." انتهى

'' یعنی حسن بن مدرک فہد بن عوف کی حدیثوں کو لے کر کیجیٰ بن حماد پر بلیٹ ویتا ہے۔''

اس كا جواب طافظ في مقدمة الفتح مين ويا ي:

"قلت: إن كان مستند أبي داو د في تكذيبه هذا الفعل، فهو لا يوجب كذبا، لأن يحيى بن حماد وفهد بن عوف جميعاً من أصحاب أبي عوانة، فإذا سأل الطالب شيخه عن حديث

<sup>●</sup> تهذیب التهذیب (۳۸/٥)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ۲۱۱)

www.muhammadilibrary.com عناری کا عناری (دناع کا عناری العربی العقیم العربی ال

رفیقه لیعرف، إن كان من جملة مسموعه فحدثه به أو لا، فكیف یكون بذلك كذابا؟ وقد كتب عنه أبوزرعة وأبوحاتم ولم یذكرا جرحاً، وهما إمامان في النقد. " انتهى اس كا ترجمه بم نيس كريں گے، تم خودكرلو! خلاصه بين لوكحن كا يفعل ان كے كذاب بونے كا موجب نيس

ہے، بلکہ ابوزرعہ اور ابوحاتم نے ، جو امام فی النقد ہیں، حسن سے لکھا ہے اور کسی قسم کی جرح نہیں گ۔'' اب بدد کیھو کہ محققین محدثین کی جماعت ان کی بابت کیا کہتی ہے؟ حافظ ابن جحر تقریب النهذیب میں حسن کو

"لا بأس به " لكحة بين اورعلامه هفي الدين خلاصه بين ككهة بين: " و ثقه أحمد، وقال النسائي: لا بأس به "

یعن احمہ نے حسن کو ثقد کہا ہے اور نسائی نے کہا ہے: لا باس به تعنی بیر ثقد ہیں، علامہ ذہبی میزان الاعتدال میں لکھتے ہیں: 59

"وثقه غيره، فقال أحمد بن الحسين الصوفي الصغير: كان ثقة." 
انتهي

"لين بهت سے لوگول فيحسن بن مدرك كوثقد كها ہے اور احمد بن حسين صوفى نے كها كه حسن ثقد تھے"

اور بعینہ ای طرح حافظ این جرنے تھذیب التھذیب جلد اول میں بھی لکھا ہے اور یہی حافظ عسقلانی ہدی الساری میں لکھتے ہیں:

"وقال النسائي في أسماء شيوخه: لا أس به، وقال ابن عدي: كان من حفاظ أهل البصرة." • انتهى

''لینی نسائی نے کہا ہے لا باس به (لینی ثقہ ہے) اور این عدری نے کہا کہ حسن اہل بھرہ کے حفاظ (ورا اس جمع کو کموظ رکھنا!) میں سے تھے''

اور بعید اس عبارت سے انہیں علامدائن جرنے تھذیب التھذیب جد ال میں بھی لکھا ہے۔

پس ثابت ہوگیا کہ حقیقت میں حسن بن مدرک حفاظ اور ثقد لوگوں میں سے ہے اور ابودواد کا کلام او پرمحمل حسن کے محمول ہوگا۔ فافھہ!

الحدمد لله ثم الحدمد لله كرآپ ك زعم فاسد و خيال باطل مين سجح بخارى شريف ك راويول ك مجروح مون كربات جو شكوك فاسده اور او بام كاسده تص سب كسب هباء منثوراً اور قاعاً صفصفاً اور "كأن لم يحن " مو يك اور ثابت موليا كرسيح بخارى كسب راوى ثقد بين اور اس كى سب حديثين سجح بلكدا صح اور واجب الممل بين، اور كول نه مو؟ اس كے كرع

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص: ٤١١)

تقريب التهذيب (ص: ٢٨٥) الخلاصة للخزرجي (ص: ١٨٢)

عيزان الاعتدال (۲/ ۳۵۰)

<sup>•</sup> هدي الساري (ص: ٤١١)

دفاع سيح بخارى المعقيم الربيح المعقيم

بس اک نگاه یه تهمرا تها فیصله دل کا

صریب: بخاری کی چند حدیثیں جو ایک دوسرے کے خلاف ہیں، ایس حدیثیں بہت ہیں، نمونہ کے طور پریہاں صرف دو حدیثیں پیش کی جاتی ہیں:

١ عن عبد الله بن عمر أن رسول الله عَلَيْ قال: "صلوة الحماعة تفضل صلوة الفذ بسبع وعشرين درجة."

' عبدالله بن عمر سے روایت ہے که رسول الله تُلَافِيْز نے فرمایا: نماز جماعت کی اسکیلے کی نماز پرستائیس ورجہ فضیلت رکھتی ہے۔'' (بعداری مطبوعه أحمدی: ١/ ٨٩، باب فضل صلوة المحماعة)

پس اس حدیث سے نماز جماعت کی فضیلت نماز پر ۲۷ درجہ ثابت ہوتی ہے اور اس کے خلاف میں ایک دوسری حدیث ہے جو حدیث گار کے نیجے ہے، اور وہ یہ ہے:

"عن أبي سعيد أنه سمع رسول الله مُثلِلَة يقول: صلوة الجماعة تفضل صلوة الفذ بخمس وعشرين درجة ."

''ابوسعید سے روایت ہے کہ انہوں نے رسول اللہ اللہ اللہ کا کو بیفرماتے سنا کہ نماز باجماعت اسکیلے کی نماز پر ۲۵ درجہ فضیلت رکھتی ہے۔''

اس حدیث سے نماز جماعت کی فضیلت نماز فرادئ پر ۲۵ درجہ کیت ہوتی ہے، پس اب ویکھئے کہ یہ دونوں حدیثیں کوئٹر واجب الایمان ہوسکتی ہیں، کسواسط • کہ ۲۵ اور عرایک نہیں ہے، اگر ۲۵ درجہ سیح ہے تو ۲۷ نہیں ادراگر ۲۵ درجہ سیح تو ۲۵ نہیں۔'

مجیب: کاش حدیث آپ نے کی استاد ہے پڑھی ہوتی تو ہرگز ایسا نہ لکھتے۔ اے جناب! ان دونوں حدیثوں میں کوئی تعارض نہیں ہوتا (جانے حدیثوں میں کوئی تعارض نہیں ہوتا (جانے آپ کی بلا! کیا منطق کی کتابیں بھی نہیں دیکھیں؟) اس لئے کہ عدد زائد کم کوشامل ہے اور کم زیادہ کے منافی نہیں، حدیث میں حصر کا کوئی کلمہ عدد کے ساتھ وارد نہیں، جس کی بنا پر آپ کہہ سکیں کہ'' اگر ۲۵ درجہ صحیح ہے تو ۲۵ نہیں، اگر ۲۵ ہے تو ۲۵ نہیں، اگر ۲۵ ہے تو ۲۵ نہیں، اگر کا حدیث میں کو تو اب ضرورت نہیں کی کا ہوت کہ تھی کہ اور کچھکھیں کو تو اب ضرورت نہیں محل کے موافق ہے، جیسا اظام ہوگا ویسا درجہ ملے گا، اگر چہ ہم کو تو اب ضرورت نہیں تھی کہ اور کچھکھیں کیونکہ استے ہی ہے آپ کا جواب ہوگیا، لیکن مزید توضیح کے لیے بچھتفصیل ہے عرض کرتا ہوں کہ آپ اچھی طرح سمجھ جا کیں، سنتے اورغور سے سنتے، ان دونوں حدیثوں میں مطابقت بچند وجوہ ہے: آپ کا جواب اوروں احادیث کا مطلب صاف ہوگیا۔

60

www.muhammadilibrary.com دناری می بخاری (823 می الربیع العقیم

ٹانیاً: رسول اللہ طَافِیْ کو خدا نے پہلے ۲۵ درجہ بتلایا تھا، جب خدا نے لوگوں کی دلی رغبت جماعت کی طرف دیکھی تو ان کے دل کو بڑھانے کے لیے اپنے عبیب رسول عظیہ کو زیادتی فضل کی خبر دی کہ اب ۲۷ درجہ بڑھ کے ہوگی۔

ٹالٹاً: ایک روایت میں شمس وعشرین کاممیز بجائے "درجة" کے "جزءا" آیا ہے، لہذا اختلاف دونوں عددوں کا باعتبار اختلاف ممیز ان دونوں کے ہے، پس بلحاظ "جزءاً" اجرفی الدنیا اور بلحاظ "درجة" اجرفی الآخرة مراد ہے۔

رابعاً: فرق بلحاظ قرب وبعد محد كے ب، اگر مجد قريب بي تو ٢٥ درجد اور اگر دور بي تو ٢٥ درجد

خامساً: فرق بحال نمازی ہے، اگر خشوع واخلاص اس میں زیادہ تو ۲۷ درجہ اور اگر کم ہے تو ۲۵ درجہ۔

ساد ساً: فق ساتھ نماز معجد اور غیر معجد کے ہے اگر معجد میں جماعت سے پڑھا تو ۲۷ درجہ اور اگر غیر معجد میں باجماعت بڑھا تو ۲۵ درجہ۔

سابعاً: فرق ساتھ منتظر نماز اورغیر منتظر کے ہے، اگر نمازی نے ایک جماعت کے بعد دوسرے وقت کی نماز کا انتظار کیاحتی کہ باجماعت پڑھا، تو ۲۷ درجہ ورن ۲۵ درجہ۔

ثامناً: فرق ساتھ پانے کل نماز یا بعض کے ہے، گہا جماعت تکبیراولی کو پاکر پوری پڑھی ہے، تو ۲۷ درجہ اور اگر تکبیراولی فوت ہوگئی یا نماز پوری نہیں پائی، لیکن پھر بھی جتی کو باجماعت پڑھا تو ۲۵ درجہ۔

تاسعاً: فرق ساتھ کثرت جماعت وقلت کے ہے، اگر بہت بڑی جماعت تھی تو ۲۷ درجہ ثواب ہوگا، ورنہ ۲۵ درجہ (اوریبی کیا کم ہے؟)

عاتشر أ: ١٤ درجه خاص ہے جہری نماز یعنی فجر وعشاء ومغرب میں، اس لئے کی هما ان تین وقت نماز یوکی کثرت ہوتی ہوتی ہو وعشر کے لئے، اور يہى وجه مناسب بلكه انسب اور قريب صواب 61 ہوتی ہے اور ٢٥ خاص ہے سری نماز یعنی ظہر وعصر کے لئے، اور يہى وجه مناسب بلكه انسب اور قريب صواب ہوتى ہے، اس لئے كه ٢٥ درجه جن وجو ہات ہے مقرر كئے گئے (جس كو ہم ابھى بيان كرتے ہيں) وہ سرّى اور جہرى دونوں نماز وں ميں يائے جاتے ہيں۔

کیکن جبری میں دوزیادہ ہیں، اس لئے ۲۵ پر ابر ھنے سے کا ہول گے، وہ وجوہات جن پر بیرتواب متفرع ہے، یہ ہیں:

ا - اجابت موذن بدنيت صلوة في الجماعة -

۲۔ اول ونت میں چل کے جانا۔

۔ سکینت اور وقار سے چلنا۔

4۔ مسجد میں دعا پڑھتے ہوئے داخل ہونا۔

٥ مسجد مين داخل موكے صلاة التحية براهنا۔

۲۔ پھر جماعت کا انظار کرنا۔

www.muhammadilibrary.com 824 دفاع صحيح بخاري الريح العقيم

ے۔ پھر فرشتوں کا ان کے لیے دعا واستغفار کرنا۔

۸۔ شہادت فرشتوں کی مصلی کے لیے۔

9۔ احابت موذن کی اقامت۔

ا۔ سلامتی شیطان ہے وقت بھا گئے اس کے نزدیک اقامت کے۔

اا۔ کھڑے رہنا انتظار میں تکبیرہ احرام امام کے۔

۱۲۔ تھبیراولی (تحریمہ) کا پانا۔

۱۳ پرابر کرنا صف کا اور بند کرنا کشادگی کا۔

۱۴ جواب دینا امام کا وقت کہنے اس کے مع الله لمن حمدہ کے۔

امن میں رہنا سہو ہے اور امام کو اس کے سہویر ساتھ تھیے کے متنبہ کرنا۔

١٦\_ حاصل بونا خشوع وسلامت وفليوع واخلاص كا\_

ا۔ عدہ کرنا ہیئت کا غالباً۔

۱۸ گیرلینا فرشته رحمت کا۔

۱۹۔ حریص ہونا اوپر سننے مخارج قرأت اور سکھنے ارکان www.kilyak

۲۰\_ ظاہر کرنا شعار اسلام کا۔

الا ارغام شیطان .

۲۲۔ تعاون اوپر اطاعت کے۔

۲۳ نشاط محکامل کا حاصل ہونا۔

مراب سلامتی صفت نفاق ہے۔

٢٥ جواب ديناسلام كا اويرامام كاورنفع اشانا ذكر و دعا هـــ

یه ۲۵ امر ہرسرتی و جبری نماز میں یائے جاتے جی لیکن جبری میں بید دوامر زائد ہیں:

۲۶۔ انصات مقتدی ونت قرأت امام سورهٔ فاتحہ کے بعد۔

۲۷۔ آمین کہنا مقتدین کا وقت آمین کہنے امام کے تا کہ موافق ہوآ مین سے فرشتوں کے۔

اس ویدے یا مختص ہے ساتھ نماز جمری کے اور ۲۵مختص ہے ساتھ نماز سری کے۔ 🍑 فتلك عشر ہ كاملة

سمجھا جناب حنفی صاحب! ان دس وجوہات ہے ہر دو حدیثوں کے درمیان مطابقت پائی جاتی ہے اور ان دونوں میں اس قدر زکات بھرے تھے، اس کو آپ حنفی کیا سمجھیں؟ جن کی سمجھے ہمیشہ حدیث میں قاصر رہتی ہے اور اس برتے پر

🕡 ريكيس: فتح الباري (٢/ ١٣٢)

www.muhammadilibrary.com الربح العقيم 825 \$ \$ 360 كارى العالم المعالم المعالم

تنا پانی! اس فہم پر حدیث پر اعتراض؟ اور خصوصاً احادیث بخاری پر؟ آئندہ سے اپنے اس ارادہ سے ہاز آ یئے، ورنہ یادر کھئے۔

رنگ لائے گا یہ اک دن آپ کا رنگ خنا او سنگر یاؤں میں مہندی لگانا چھوڑ دے

مريب: ٢\_ "عن أبي هريرة أن النبي مُنظِّة قال: آية المنافق ثلث إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا أو تمن خان."

. 62

" حضرت ابو ہریرہ والمنظ سے روایت ہے کہ رسول الله طافی کے قرمایا کہ منافق کی تین علامت ہے، ایک جب بات کرے جھوٹ بولے، ووسری جب وعدہ کرے خلاف وعدہ کرے، تنیسری جب امانت دار بنایا جائے خیانت کرے، "ربحاری مطبوعہ أحمدی: ١/ ١٠، باب علامة المنافق)

اس سے بیر ثابت ہوتا ہے کہ منافق کی علامت تین ہے اور اس کے خلاف میں حدیث فدکور کے بیچے ایک دوسری حدیث ہے:

"عن عبد الله بن عمر أن النبي الله قال: أربع في كن فيه كان منافقا خالصاً، ومن كانت فيه خصلة منهن كان فيه خصلة من النفاق حتى يدعوا، إذا اؤتمن خان، وإذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فحر."

" حضرت عبدالله بن عمر ولا الله عن الله خصلت من الله خصلت الله خصلت الله خصلت نقاق كى يائى جاتى جب تك كه ال كورك كرے:

ا۔ جب امانت دار بنایا جائے خیانت کرے۔

۲۔ جب بات کرے جموٹ بولے۔

٣۔ جب وعدہ كرے خلاف وعد كى كرے۔

س جے خصومت کرے حق سے جدا ہوجائے۔

پس اس حدیث سے بیٹابت ہوتا ہے کہ علامت منافق کی چار ہیں، تین وہی جو پہلی حدیث میں ہے اور علاوہ
اس کے ایک اور لیعنی جب خصومت کرے حق سے جدا ہوجائے، پس بیدونوں حدیث کیونکرٹھیک ہو عتی ہے؟
مجیب: بہت ٹھیک ہے! اس لئے کہ ہم اوپر لکھ آئے ہیں کہ ذکر تلیل منافی نہیں ہے ذکر کثیر کے، آپ کا
اعتراض جب صحیح ہوتا کہ پہلی حدیث میں حصر ہوتا اور عبارت یوں ہوتی: " ثلث آیة المنافق " یعنی منافق کی علامت تین

**1000 826 1000 1000** الريح العقيم دفاغ صحيح بخاري

ہی ہے، کیونکہ ایسے لفظ کومقدم کرنا جس کامقتضیٰ تاخر ہو، اس کا نام حصر ہے، حالانکہ حدیث میں ایسانہیں، چنانچہ آپ نے بھی پیر جمنہیں کیا کہ منافق کی علامت مین ہی ہے، البذا کوئی اعتراض نہیں۔ پس پہلی میں یہ بتلایا گیا ہے کہ یہ تین بھی منافق کی علامت ہے اور چوتھی حدیث میں یہ ہے کہ ایک علامت بیجی ہے، چنانچہ اس مطلب کو دوسری حدیث واضح كرتى ہے، جس كو ہم تفصيل ہے آپ كى الكى عبارت كے جواب ميں بتلاتے ہيں، آپ نے ہم كو سمجھا كيا ہے؟ نازک کلامیاں میری توژس عدو کا دل

میں وہ بلا ہوں شیشہ سے پھر کو توڑ دوں

63

مريب: اوراس مين ايك دفت بخت به واقع مولى كه مثلاً الركس فخف مين چوشى علامت يائى جاتى ہے، لینی یہ کہ خصومت کے وقت حق سے جدا ہوجاتا ہے، تو وہ مطابق کہلی حدیث کے منافق نہ ہوگا اور دوسری حدیث کے مطابق منافق ہوگا، پس مطابق کتاب بخاری کے ایک بی شخص منافق ہوتا بھی ہے اور نہیں بھی ہوتا ہے۔

مجیب: واہ رے عقل! کتاب بخاری کے مطابق کیا؟ حدیث رسول کے مطابق یا کتاب بخاری کے مطابق؟ ۔ع بریں عقل و کرنش ہزار آفریں

اب سنتے جواب: اے جناب! دفت کیوں واقع ہوگی؟ اگر کی شخص میں چوتھی علامت ہوتو کیا پہلی حدیث اس کی نفی کرتی ہے؟ جو اس کے مطابق متافق نہ ہوگا؟ ضرور ہوگا، دوسری عدیث کے اس جلہ پرغور فرمایے، سرور کا ئنات فرماتے ہیں کہ جس شخص میں جاروں خصلتیں بالاجتماع ہوں گی، وہ خانسی منافق ہوگا، اور جس میں ایک ایک خصلت ان میں ہے ہوگی، اس میں نفاق کی ایک خصلت ہوگی، پس جس محض میں صرف چوتھی علامت ہوگی، وہ منافق خالص نه ہوگا، بلکہ اس میں نفاق کی ایک خصلت ہوگی، لہذا کوئی دفت نہیں، کہتے اب بھی سمجھے یانہیں، اگر اب بھی نہیں سمجھا تو ہم علانیہ کہیں گے کہ

> ضیا کو تیرگ ادر تیرگی کو جو ضیا سمجھے یزیں پھر سمجھ الی یہ وہ سمجھے تو کیا سمجھے

مرب : اب آخر میں ہم این فریق مخاطب سے چندالتماس کرتے ہیں:

ا۔ '' بیکہ اگر واقعی ان کومناظرہ کرنا ہے تو اس کوصاف طور سے ظاہر کر کے چندلوگوں کو پنج مقرر کریں ( تا آخر)'' مجيب: اجى جناب! في وفي كا بمهيزا بهى رہنے دين، پہلے آپ اپئ تخصيل علوم كى سندتو پيش كريں كرآپ نے کن علوم کوئس مدرسہ میں مخصیل کیا ہے اور اس سند کو مشتہر کریں کہ پبلک بھی دیکھے اور اگر آپ ہماری سند کی بابت كهين توجم نے عرصه موااين رساله "حكم الحاكم" مين چندموقعوں يرايي سند كا مع مختصر عبارات اسانيد ذكر كيا

www.muhammadilibrary.com الويح العقب

ہاور آپ کی فرمائش پر ہم بالنفصیل مشتہر کر سکتے ہیں، حوصلہ ہواور مرد میدان بننے کا شوق ہے تو آ ہے، ہم اللہ! ورندرشیدید (جومناظرہ کی کتاب ہے) اس کواٹھا کر دیکھنے کہ مجملہ شروط مناظرہ ایک شرط مساوات ہے۔

يس پہلے اس كو ثابت سيجئے

ادھر آ پیارے ہنر آزماکیں نو تیر آزما ہم جگر آزماکیں

صریب: دوم ، بید کہ جو تحریر شائع کریں ، وہ مہذب ویرا بید میں ہونا چاہیے، کسواسطے کہ بخاری شریف میں میں 64 کوئی ایس حدیث نہیں یائی جاتی ہے ، جو نامہذب طریقہ پر گفتگو کرنے کی تعلیم کرتی ہو۔ فقط

مجيب: اگر بخارى شريف مين نبين تو قرآن شريف مين تو ہے: ﴿ وَجَزَوْا سَيّنَةٍ سَيّنَةٌ مِثْلُهَا ﴾ الشوري: ٢٤٠ جس كا مطلب بول بيجية:

بد نہ بولے زیر گردول مر کوئی میری سے ہے بیر گلبد کی صدا جیسی کے ویسی سے

مریب: ۱۳۲۳ جندی

مجیب: واہ اے عربی دانی! اور اس پر شوق مل مرہ! سنة کے آخر میں تاء تانیف ہے، جس کی صفت بھی موث آنی جا ہے، تا کہ موصوف اور صفت میں مطابقت باتی رہے، یوں لکھے: " ہجریہ قدسیہ" کہو! اب بھی حق استادیت نہیں ادا کرو گے؟!

۔ الحمداللہ کہ اس کے فضل و مدد و تائید روح القدی سے عمر کریم فی هن سے اشتہار نمبر (۲) کا مکمل و مفصل جواب باوجود اشغال مخلفہ وافکار شتی کے آج نو (۹) دن میں تمام ہوا۔

جناب من اب میں آپ سے رخصت ہوتا ہوں اور خدا سے دعا کرتا ہوں کہ آیندہ بھی نہ آپ کا منہ دکھائے!! ہے مانگا کریں گے دعا اب سے ہجر یار کی آخر تو دشنی سے اثر کو دعا کے ساتھ

ختم الله لنا بالحسنى، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات الباقيات، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على خير البرية محمد واله وأصحابه وأزواجه وذرياته وأهل بيته وسائر أتباعه أجمعين، إلى يوم الدين . ١٣٢٧ ه

<sup>•</sup> حنفی کا مقلوب ہائے ہوز ہے! (مؤلف)



# اشعار مدح امام بخاری وطلقه و جامع صحیح بخاری شریف

ا ـ قول حافظ عبد الرحمن بن على الربيع يمني رحمه الله

تنازع قوم في البحاري ومسلم لديّ وقالوا أي ذين تقدم فقلت لقد فاق البحاري صحة كما فاق في حسن الصناعة مسلم

٢\_ قول شيخ تاج الدين سبكي رحمه الله

علا عن المدح حتى هما يزان به كأنما المدح من مقداره يضع

له الكتاب الذي يتلو الكتاب هدى لدي إسناده طود ليس يضدع

الحامع المالح الدين القويم وسنته الشريعة ان تغتالها البدع قاضي المراتب داني الفضل تحسبه كالشمس يبدو سناها حين ترتفع 65

واطبي العرائب داري الفطل فحنبه المراب المنتمس يبدو النفاق حين لرفع وو

ذلت رقاب حماهير الأنام له فيهم خضعوا الا تستمعن حديث الحاسدين له المنام له ونقطع

وقل لمن لام يحكيه اصطبارك · لا التحل فإن الذي تبغيه ممتنع · وهبك تأتى كما يحكى شكايته البيع

٣\_وأنشد الشيخ شمس الدين الدجوي رحمه الله (ملخصاً)

بطیب حدیثه یتمسکونا یرد به اعتقاد الکافرینا جواهره تفوق الحاصرینا علی طلابه نورا مبینا و کم حکم أعز الحاکمینا علی حسب الأدلة ینظرونا فأصبح وهو کهف المهتدینا

حديث المصطفئ والشار حينا

بحمدالله نبدأ مادحينا فإن المصطفىٰ صلوا عليه ويكفي مسلما علم البخاري إذا ما جئته تلقاه بحراً وفيه من العوالم فاتحات فكم فرض علمت به ونفل وذرة فقهه يرقون فيها مصابيح الهدئ انبثت عليه

يكون ذخيرة دنيا ودينا شهاب الدين قاضي المسلمينا مناهل علمه للواردينا وفتح من مسائله العيونا بألفاظ عرائس يمهرونا فلا يبعد به متفقهونا شوارعها طريق السالكينا ويمليه الكرام الكاتبينا إليه بوصله يتوصلونا ترى أقلامها في الساجدينا ختام الأنبياء والمرسلينا وأرضاهم وأرضى التابعينا

فحصل ما قدرت عليه منه وكيف لا و خادمه إمام بفتح الباري اتضحت وبانت صحيح سد باب الطعن فيه جلا صور المسائل فاستبانت وفيه الواضحات وغامضات وأحكام ليسعدك قد أضاءت ومن يدري الحديث ومسنديه سما بسماعه سطح الثريا وحسبك والمحابىحين تملي ونحتم بالصلوة على نبي وعترته الكرام وصاحبه

٣ ـ قصيده قاضي طلا محمد حان فشاوري رئيس الأدباء رحمه الله (ملحصاً)

من المنهالي الرشد لاتترك ولاتذر الأثر والأثر أصح في كتب الأعبار والأثر كالغيث منسحم والبحر مبتحر من ذا الكتاب الشذي المعجب الندر نور لكل دحيّ القلب منكدر طهر فؤادك عما فيه من قذر فحل سمعك عن بلوى أحي هذر فحط رحلك قد نجبت عن خطر لكل ساع إلى الخيرات مبتدر طوبئ لمقتبس فيه ومدخر طوبئ لملتمس منه ومجتبر

إن رمت فوزا فخذوا قرء حديث نبي أعنى صحيح البخاري ذا بغير مرا أكرم به من كتاب حل رتبته روايح الرفد والمسك الفتيت زكت هذا الكتاب الذي فيه اتباع نبي هذا الكتاب الذي بحر الهدى فيه هذا الكتاب الذي فيه هدى وشفا هذا الكتاب الذي لو جئت ساحته هذا الكتاب الذي فيه منى وتقى هذا الكتاب الذي نور النبي به هذا الكتاب الذي راقت فضائله

66

رفاع سجح بخارى المعقيم الربيح المعقيم

أدناه أبهى وأسنى من سنا القمر تالله رب العليٰ تنج من السقر طوبئ لمحتفظ فيه ومزدهر طوبي لمنتزه منها ومبتكر مسلسلات إلى المختار من مضر وفيى سناه جلاء القلب والبصر ليحلو بأنواره كالنجم في الخدر فيه شفاء لقلب غير مصطبر لابد منه لأهل العلم والخبر عن مثله ثقة في الصدق مشتهر في لمعة وسنيً أبهي من الدرر متينة لأولى الأخبار والأثر الخينك عن كل سفر خط في الخبر 67 تشعى لكل مريض القلب ذي ضحر لكل التي عاهة للموت منتظر لكل لو حررت ليسواد العين كان جرى إلى جناب رسول الله ذي الفحر عند البيب حليف الوجد والسهر لكل عاني براه السقم بالذعر كم في قراءته من حيد الأثر حلاوةً زائدا أجلى من السكر لكل ذي عاهة في الموت محتضر كأنها غادة فى سندس خضر مثل النجوم تراها غير منحصر كالبدر في غسق والنجم في سرر وروحت روحنا من طيب الذفر

هذا الكتاب الذي لو كنت عامله هذا الكتاب الذي يهدى إلى رشد هذا الكتاب تراه جنة بنعت هذا الكتاب أحاديث مكرمة هذا الكتاب الذي طاب النفوس به هذا الكتاب الذي أضواءه ارتطمت هذا الكتاب الذي نرجوا الفلاح به هذا الكتاب الذي وفي درايتنا هذا الكتاب الذي قد جاء على ثقة هذا الكتاب الذي تسموا جواهره هذا الكتاب الذي أضحت تراحمه هذا الكتاب الذي ظلت مقاصده هذا الكتاب الذى جمّت عوائده هذا الكتاب الذي تشفى دراسته هذا الكتاب الذي زاهت مآر به هذا الكتاب الذي لا ريب مستند هذا الكتاب الذي قد جل سلوته هذا الكتاب الذي يأتى الشفاء به هذا الكتاب الذي فيه درايتنا هذا الكتاب الذي يحلو مكرره هذا الكتاب الذي يأتي بعافية هذا الكتاب الذي تزانت عبارته هذا الكتاب الذي جاءت فضائله الكتاب الذي بانت جلالته هذا الكتاب الذي فاحت نسائمه

هذا الكتاب الذي فاقت لوامعه

www.muhammadilibrary.com 831 گاری الربیع العقیم

هذا الكتاب الذي طابت شمائمه وعطر الكون من طيابه العطر هذا الكتاب الذي فاغت شمائله أهلا به من نسيم منه مستحر بوح الهدى في الضحي بدر الدجي في العلى بوح النهي والدهي ذي المنظر النظر

اللهم انصر من نصر البخاري رحمه الله الذي نصر دين محمد عَلَيْ واجعلنا منهم، واخذل من خذل البخاري \_رحمه الله، ورضي عنه \_ ولا تجعلنا منهم ، آمين ثم آمين برحمتك يا أرحم الراحمين.

تقريظ رساله بذا:

ا ـ ازحبر علام بحرققام عالم يلمعى لوذى علامه ب بدل فهامهٔ اجل فخر المتقديين سند المتاخرين محدث زمال مجتبد آوال قامع البرعت والتقليد رافع البنج والتوحيدمولانا ابوالطيب مولوى محمر شمس الحق صاحب عظيم آبادى وطلفنا بسم الله الرحمن الرحيم، الحمل لله و كفي وسلام على عباده الذين اصطفى أما بعد.

اس فقیر نے رسالہ "الریح العقیم" مؤلفہ شاہ فاضل صالح مولوی محمد ابو القاسم صاحب بناری بارك الله له و آتاه الله تعالىٰ حسن الدنيا و الآخرة كو من أول إلىٰ آخره ديكھا، باشاء الله بہت عمده وضح تحرير ہے، الله تعالىٰ مؤلف كو جزائے فيرعطا فرمائے كه انہوں نے محد كذاب معنى كا خوب بى جواب دیا ہے اور سنت نبویہ على صاحبها السلام و التحیة كى پورى طور سے حمایت كى ہے، پس منگرین سنت نبویہ اور عدو محمد رسول الله تافیق فير البریہ كے ليے تازیانہ ہے اور حاسم على صحح البخارى كے ليے يہ كتاب سوط الله الحبار على منن الملحدين الأشرار ہے۔ و آخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ۔

حرره أبو الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي عفي عنه

الريح العقيم 832 وفاع سیح بخاری

تیار ایک غازی دیں پہلواں رہے ہر ایک معرکے میں جو باعز و شاں رہے محر بے حیا نہ ہو تو نہ قالب میں جاں رہے ایما رمیم ہو کہ نہ باقی نشاں رہے یا رب بی نوجوان ہمیشہ جواں رہے

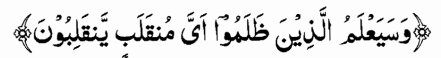
تو اس کے سفلہ بن کا ادھر سے ہو یہ علاج فاضل بیں وہ محمہ ابو القاسم جری ان کا قلم ہے سیف یے قتل مشرکین تقلیدیوں کا جس سے نہ نام و نثال رہے دخبال پٹوی یہ کھے ایسے ایسے وار ریح عقیم اس کے لیے ایک عذاب ہے بہودگ ہے سانے آیا اگر تو پھر خزی ● عظیم اس پر عبر آسال رہے اے مش واسطے ابوالقاسم کے کر دعا

www.mihamnadilibrary.com



www.mihammadilibrany.com

شيك النك لموكا المحال الفاسية



الحمد لله والمنه كه رساله بدايت كا مقاله نافعه متبعين بالدين القويم مسماه به

# العرجون القديم

في إفشاء

# هفوات عمر كريم

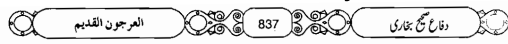
واساله

اس رسالہ میں مولوی عمر کریم حنقی چھ ی کے اشتہار نمبر (س) کا معقول و دندان شکن جواب دیا گیا ہے اور امام بخاری ڈلٹ کا ڈیفنس کیا گیا ہے۔
نیز ان کے حالات (مختصر لائف) بھی درج ہیں، جود کھے سے تعلق رکھتا ہے۔
پیس اس کومن اُ ولہ اِ لے آخرہ بنظر انصاف ملا حظہ فر ما ہے۔

ازتازه تصانيف واهتمام

مولوي محمد ابوالقاسم صاحب بن مولانا محمد سعيد صاحب مرحوم محدث بناري

در مطبع سعيد المطابع بنارس بطبع و مزين مقبول ابل جهان شد



# اعتذار

ناظرین جیران ہوئے کہ مولوی عمر کریم نے اپنا اشتہار نمبر (۳) ۱۳۳۳ھ میں شائع کیا تھا، اس کا جواب آج ۲<u>۳۳۱ھ</u> میں کیوں نکلا ہے؟ کیا مجیب استے دنوں تک جواب ہی میں غلطان تھا؟

نہیں بلکہ اصل واقعہ یوں ہے کہ میرے پاس بماہ شعبان ۱۳۳۱ھ کو اشتہار نمبر (۳) پہنچ چکا تھا، جس کا جواب میں نے بعونہ وصونہ ۱۳۳ھ ماہ رمضان ہی میں کامل ایک ماہ میں لکھ دیا تھا، لیکن ان دنوں بوجہ سرمایہ مہیا نہ ہونے پرلیں میں نے بعونہ وصونہ ۱۳۳ھ واور دور ہے پرلیں میں بہ خیال صرف کثیر کے نہ چھیوا سکا، چنانچہ اس دوطرفہ خیال میں دوسرا رمضان ۱۳۲۵ھ آپنچا اور درمیان میں بوجہ شخل کا موں کے اس کی طرف خیال بھی نہ گیا، غرض دوسرے رمضاں بعنی میں نے ملازمین پرلیس مہیا گئے اور اس کے طبع کرانے کا مصم ارادہ کرلیا، چنانچہ اس سال اپنے میں ۱۳۳۵ھ میں میں نے ملازمین پرلیس مہیا گئے اور اس کے طبع کرانے کا مصم ارادہ کرلیا، چنانچہ اس سال اپنے اشتہار میں بھی اس کو بہ لفظ '' ذریر طبع '' شائع کیا، لیکن قریب نصف کے طبع ہوا ہوگا کہ پرلیس میں نقصان آ گیا، جس کی وجہ سے بند کر دیا گیا اور قریب ایک سال تک پرلیس وغیرہ کی مرسمے ہوئی۔ اس سال پھر بقیہ طبع کرانے کا ارادہ ہوا، اتفاق سے خوشنولیس بیار ہوگیا، جس کی وجہ سے مزید حرج ہوا، لیکن ساتھ بی اس کے یہ خیال ہوا کہ زیادہ دیر کرنا باعث بدنامی ہے، اس لئے کسی نہ کسی طور پر سے اس کو از سرنو لکھایا اور طبع کرائے بدیہ ناظرین کیا۔ امید ہے کہ میرے احباب برنامی ہے، اس لئے کسی نہ کسی طور پر سے اس کو از سرنو لکھایا اور طبع کرائے بدیہ ناگرین کیا۔ امید ہے کہ میرے احباب برنامی ہوا، قبل کرام الناس مقبول!

عذر تقفیرات ما چندانکه تقفیرات ما

عاجز

محمد ابوالقاسم عفي عنه

مدرس مدرسه اسلاميه ومهتم مطبع محلّه دارا گر بنارس ۱۳۲۲ جری

وفاع مج بخارى القديم 838 هـ 838 العرجون القديم

تهیدستان قسمت را چه سوداز رهبر کال که خطر از آب حیوان تشنه می آرد سکندر را بسم الله الرحمن الرحیم

الحمد لله الواحد الواجد الماجد العظيم، الدائم الحاكم العالم القديم، القوي الغني العلي الحكيم، المانع الواسع النافع العليم، الحميد المجيد الرشيد الكريم، الجبار القهار الغفار الحليم، الذي قدر القمر منازل حتى عاد كالعرجون القديم، والذي أعد للمتقين دارالنعيم، وجعل مآل اللئيم إلى دار الجحيم، أحمده سبحانه على ما أولاه من الإحسان والفضل العميم، وأشكره على ما أسداه من الإنعام والتكريم، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له الملك الأعلى العظيم، وأشهد أن سيدنا و مولانا محمدا عبده ورسوله الرؤف بأمته الرحيم، المخصوص بالتفضيل والتشريف والتقديم، اللهم فصل وسلم على عبدك ورسولك محمد وعلى اله وأصحابه ذوي الاستقامة والتقويم، أما بعد:

محمد ابوالقاسم تخابی الاصل بناری الوطن حضرات و ناهرین والاتمکین کی خدمت با برکت میں التماس کرتا ہے کہ پھر عمر کریم کا ایک رسالہ نما اشتہار میری نظر سے گزرا، حقیقت امریک کہ اول سے آخر تک صرف جہالت و بطالت و صلالت سے مملواور افتراءت سے پر پایا، اوپر سے طرہ میہ کہ وہ اشتہاراً قطع اوراً ہتر بھی تھا۔ تفصیل اس کی یول ہے کہ عمر کریم نے اس اشتہار کو نہ تو ہم اللہ سے شروع کیا، نہ اللہ جل جلالہ وعم نوالک حمد و سپاس ہے، نہ سرور کا کنات، فخر موجودات احمد مجتبی و مصطفی علی پی درود بھیجا۔ حالا تکہ یہ تینوں امر ایسے ضروری ہیں کہ ذبنی قصد سے بھی نہیں ادا ہوت، جب تک کہ '' اپنچ کلکم می نگار د…الح'' کی صورت میں نہ ظاہر ہوں، ورنہ وہی لازم آئے گا۔ ع

2

ابن حبان میں ہے که رسول الله مظافظ نے فرمایا:

برقست کور ببرکال کا کیا فائدہ؟ کہ خطر نے سکندرکو آب حیات سے پیاسا رکھا۔

 <sup>◄</sup> بدروایت بای الفاظ محیح ابن حبان میں نہیں ہے، اور منقولہ بالا الفاظ کی سند میں احمد بن محمد بن عمران ضعیف اور متروک ہے۔
 ویکھیں: تاریخ بغداد (٥/ ٧٧) إروا، الغلیل (١/ ٢٩)

www.muhammadilibrary.com وفاع تنج عذاري المعرجون القديم

"كل أمر ذي بال لم يبدأ فيه بالحمد لله فهو أقطع ."<sup>•</sup>

"دبینی جوشاندار کام که الجمدللد سے نه شروع کیا جائے، وہ مقطوع البرکت ہوتا ہے۔"

'' یعنی جس شان والے کام میں مجھ پر درود نہ جیجا جائے ، وہ منڈا ہوتا ہے۔''

اس میں ابتداءعرفی ہے۔ پس اس کو مقصور (یعنی مضمون کتاب سے) مقدم ہونا چاہیے، کما لا یخفیٰ علی من له أدنیٰ مهارة في المنطق!

ای لحاظ سے کہ عمر کریم میاں نے اپ اشتہار میں ان امور کا خیال تک بھی نہ کیا (اور شاید آپ کومعلوم بھی نہ ہو کیونکہ اتنا مادہ کہاں؟) وہ اشتہار اقطع دارت و ابتر ہوا۔ باتی رہا اس کا جہالت و صلائت وغیرہ سے پر ہونا اس کی وجہ انصاف کی نظر سے دیکھنے والوں کو آگے معلوم ہو گی۔ ان شاء اللہ تعالیٰ، انھی وجوہ سے اس اشتہار کا جواب لکھنے کو جی نہیں جا ہتا تھا لیکن چونکہ عوام کالاً نعام کے دلول میں اس اغویات کی وجہ سے شہبہ پیدا ہو جانے کا خوف تھا، اس لیے میں نے اس کے دفع کا ارادہ کر کے اس کا جواب لکھنے کی طرف قصد کیا، ہیں۔ ع

اب جگر تھام کے بیٹھو مری کی ی آئی ہے

واضح ہو کہ عمر کریم کا قول "قوله" ہے اور اس کا جواب "أقول" تعبیر کیا گیا ہے، تا کہ ناظرین کوطرفین کی تحریروں میں امتیاز کا موقع ملے۔

والله أسأل أن يجعله لي ولسائر المسلمين دافعا، ولأوهام المنكرين رافعا، ولإيرادات المبطلين دافعا، وفي مصاعد القبول ساطعا، ولعرق محاجات الجاحدين قاطعا، رب اشرح لي صدري، ويسر لي أمري، اللهم أيدني بروح القدس.

<sup>•</sup> سنن ابن ماجه، برقم (١٨٩٤) ثير ويكيس: سنن أبي داود (٤٨٤٠) سنن الدارقطني (ص: ٨٥) صحيح ابن حبان (١/ ٢) اس كى سند مين قرة بن عبدالرض ضعيف ب، علامه ناصر الدين البائي والشين قربات بين: "وجملة القول أن الحديث ضعيف لاضطراب الرواة فيه على الزهري، وكل من رواه عنه موصولا ضعيف، أو السند إليه ضعيف، والصحيح عنه مرسلا كما تقدم عن الدارقطني وغيره " (إرواه الغليل: ١/ ٣٢) ثير ويكسين: سنن الدارقطني (١/ ٢٢٩) سنن البيهقي (٢/ ٢٠٩) التلخيص الحبير (١/ ٢٠٩)

القول البديع (ص: ٢٤٦) بعدازال حافظ الحاوى الطفية في اس كى سندكوضعيف قرارويا ب-

وَلَ مُعِمَّ بَوَارِي مُعِمَّ بَوَارِي كُوْكُ \$ 840 كَانِيم القديم

**عتو له**: الله تعالى جل شانه كے منداور ہاتھ وغيرہ تھہرايا گيا ہے۔

أفتول: اخاه! كيا آپ كواس كى بھى خرنہيں ہے كہ بيسب صفات مثل سمع وبصرويد وغيره الله تعالى كے بيسب صفات مثل سمع وبصرويد وغيره الله تعالى كي باتفاق ائمه حنفيه ومحدثين ثابت بيں؟ اگر قدماء كى كتب كا مطالعه نصيب نہيں ہوا تو شرح عقائد نفى وشرح فقد اكبر ملاعلى قارى حنفى وشرح بدء الأمالى بى ديكھ ليا ہوتا، اگر بيسب بھى ميسر نہ ہوتى تو صرف مالا بدمنه بى كو ديكھ ليا ہوتا، اگر استادیت كا حق ادا كروتو ہم بى تم كو ائمه محدثين و ائمه احناف كے كلام كوفل كر كے بتلا ديں، اچھالو ذراجامع المتر مذى الراح دى باب ما جاء فى فضل الصدقة كے ذيل بيس ملاحظه كرو: 3

"وقد ذكر الله تبارك و تعالى في غير موضع من كتابه اليد والسمع والبصر، فتأولت الحهمية هذه الآيات، وفسروها على غير ما فسر أهل العلم، وقالو: إن الله لم يحلق آدم بيده، وقالوا: إنما معنى البلا لههائه القوة، وقال إسحاق بن إبراهيم: إنما يكون التشبيه إذا قال: يد كيد، أو مثل يد، أو سمر كسمع، أو مثل سمع، فإذا قال: سمع كسمع، أو مثل سمع، فهذا تشبيه، وأما إذا قال كما قال الله تعالى: يد وسمع وبصر، ولا يقول: كيف، ولا يقول: مثل سمع، ولا كسمع، فهذا لا يكون تشبيها، وهو كما قال الله تبارك وتعالى في كتابه: ﴿ليس كمثله شي، وهو السميع البصير ﴾

" حاصل ترجمہ بیہ ہے کہ خدا نے اپنی بابت قرآن میں کی جگہ آیا۔ سمع و بصر" کا لفظ ذکر فرمایا ہے، جمیہ اس کی تاویل یوں کرتے ہیں کہ اس سے مراد قوت وقدرت ہے، لیکن اصل بات بیہ ہے کہ اگر قرآن میں "ید کید یا "مثل ید" یا "سمع کسمع" یا "مثل سمع " وارد ہوتا یا کوئی یوں کہ تو البتہ تعییمہ ہوگی، ورنہ فقط " ید و سمع و بصر "کو جمہول الکیف کے اعتبار سے کہنے میں کی قشم کی تعییمہ نیس، قرآن کی آیت ﴿ لَیْسَ کَمِثْلِهِ شَیْءٌ وَهُوَ السَّمِیْعُ البَصِیْرُ ﴾ [الشوری: ۱۱] اس پر شاہد ہے۔ "

اور امام ابوالحن اشعرى، جس كے عقيده پر سارے احناف بي، "كتاب الإبانة عن أصول الديانة " مل فرماتے بين:

"باب الكلام في الوحه والعينين والبصر واليدين، قال الله تعالىٰ: ﴿كُلُ شَيءُ هَالُكُ إِلا وَجِهه ﴾ وقال عزو حل: ﴿و يبقىٰ وجه ربك دُوالجلال والاكرام ﴾ فأخبر أن له وجها لا يفنى، ولا يلحقه الهلاك، وقال لموسىٰ وهارون: ﴿إِننَى أَسْمِعُ وَأَرَىٰ ﴾ فأخبر تعالىٰ عن

www.muhammadilibrary.com المرجون القديم ( 841 ) المرجون القديم

سمعه وبصره ورؤيته، ونفت الجهمية أن يكون لله وجه كما قال، وأبطلوا أن يكون له سمع وبصر وعين، ووافقوا النصاري لأن النصاري لم تثبت الله سميعا بصيرا، وكذلك قالت الجهمية، فمن سألنا فقال: أتقولون إن لله يدين؟ قيل: نقول ذلك بلا كيف، وقد دل عليه قوله تعالى: ﴿يدالله قوق أيديهم ﴾ وقوله: ﴿لها خلقت بيدى ﴾ فثبتت اليد، "انتهى. مختصراً •

''لینی قرآن سے تو صاف خدا کے لیے و جه وید و سمع و بصر و رؤیت ثابت ہے، لیکن جمیہ اس کا انکار و ابطال کرتے ہیں، اس عقیدہ میں وہ نصار کی کے موافق ہیں، اس لئے کہ نصاری بھی خدا کو ایسا نہیں مانے، اگر وہ ہم سے سوال کریں، تو ہم قرآن سے اس کو ثابت کر دیں گے۔''

اور امام ابوحنيفه رُالله فقداً كبريس فرمات بين:

"فما ذكره الله تعالى في القرآن من ذكر الوجه واليد والنفس، فهو له صفات بلا كيف، ولا يقال: إن يده قدرته أو نعمته، لأن فير إبطال الصفة، وهو قول أهل القدر والاعتزال، ولكن يده صفته بلا كيف، " في انتهى.

'' قرآن میں جوخدانے اپنے لیے " و جه وید و نفس "کا ذکر کیا ہے، بیاس کی صفات بلا کیف ہیں، پس اس سے قدرت ونعمت مراد لینااس کی صفت کو باطل کرنا ہے ادر بیمعتزلہ وغیرہ کا ندہب ہے۔'' اور شخ الاسلام بردوی نے اُصول فقہ میں کہا ہے:

"وكذلك إثبات اليد والوجه حق عندنا معلوم بأصله، متشابه بوه فه، ولن يحوز إبطال الأصل بالعجز عن درك الوصف، وإنما ضلت المعتزلة من هذا الوجه، "انتهى.

"لینی" و جه و ید" باری کا ثابت ہوتا ہم کو با صلہ معلوم ہے اور بوصفہ تمثابہ ہے، لیکن بوجہ عاجز ہونے وصف کے پتد لگانے ہے۔ اصل کا باطل کرنا میہ ہرگز لائق نہیں، یہی تو وجہ ہے کہ معتزلہ گمراہ ہوگئے۔"

پى تمام المحديث (كثرهم الله) واحناف كابي قربب بكر الله تعالى كاب شك "يد وساق ووجه وسمع وبصر وإصبع "بماليكن كيما بع؟ بيالله كومعلوم ب-

اب کہاں ہیں مشتمر صاحب! امام صاحب کی کتاب فقداً کمر کو دیکھیں اور اِبانہ و بردوی کی عبارت کو پردھیں، اور بتلا دیں کہ اگر آپ کا بیعقیدہ نہیں تو آپ کا بعینہ نہ ہب نصار کی وجمیہ ومعتزلہ کا نہ ہب ہے یا نہیں؟

الإبانة للأشعري (ص: ١٢٠) الباب السادس.

<sup>2</sup> الشرح المبسر على الفقهين الأبسط والأكبر المنسوبين لأبي حنيفة (ص: ٢٧)

أصول البزدوي (ص: ١٠)

وفاع سمح بخارى كالمحافق القديم

كَهُ اللَّهِ إِلَّهُ مِنْ كُنَّهُ ؟ \_

آج دعویٰ ان کی یکتائی کا باطل ہوگا رو برو ان کے جو آئینہ مقابل ہوگیا

فنوله: اوربيكها كيا الله كالجعوث بولنامكن ب\_

أفتول: كيما سفيد جموث اوركيسى ب جا تهمت ب؟ الحى حضرت! ذرا" مسلّم الثبوت " جواحناف ك نزديك اصول فقه من اعلى درجه كى كتاب ب، اس كمنهيدكو ملاحظه كروكه:

" بمنيس شليم كرت الله تعالى ك اوير كذب في متنع مون كو"

اور اییا ہی دوسری کتب حنفیہ میں مرقوم ہے، گرمسکہ صدور کذب وامکان کذب میں کس قدر فرق ہے؟ تم کم علم وکم ماہیا ہی دوسری کتب حنفیہ میں مرقوم ہے، گرمسکہ کو دریافت کر کے پھران کے حق میں جو پھھ چاہواستعال کرو اور ہم سے سننا چاہوتو سنو، احناف نے بیٹھی کہا ہے کہ خدا اپنے وعید کا خلاف بھی کرسکتا ہے، مثلاً اللہ نے فرمایا ہے کہ جہم کی آگ کا فروں کے لئے تیار کی گئ ہے، اللہ تعالی اس کا خلاف کرسکتا ہے، چنانچہ شرح عقا کہ نسفی ، مطبوعه

علوی (ص: ٨٦) میں ہے:

"زعم بعضهم: أن الخلف في الوعيد كرم ."

''یعنی بعض ( حنفیہ ) نے کہا ہے کہ اللہ کا کرم ہے وعید کا خلاف کرنا ً

عاشيه پر حفی محشی بيگو ہر افشانی کرتے ہيں: " والحق أن المحلف حائز عقلا " يعنی حق يبي ہے كه عقلا

خلاف وعدہ کرنا جائز ہے۔ (باری کے لئے ) اور اثبات خلف وعید میں ملاعلی قاری حفی کا ایک مستقل رسالہ ہے۔ ذرا ان کتابوں کو مطالعہ کیجے ، تا کہ حقیقت امر مکشف ہو۔ ایس اس عقیدہ کا انتساب المحدیث کی طرف کرنا سبحانك هذا

بهتان عظيم -آه!\_

کس روز تہتیں نہ تراشا کئے عدو کس روز ہمارے سر یہ نہ آری چلا کئے

قتوله: رسول الله عظیم کی تشبیه چمارے دی گئی۔

أفتول: يي بهى صرت بهتان ب، جومولوى تمنا في مولانا اساعيل شهيد ير لكايا تقا، جس كا جواب مولوى شهودالحق صاحب في "صيانة الإيمان " مين بتفصيل مدل ديا ب، چنانچه "صيانة الإيمان" (صفحه: ۵) كى عبارت مندرج صفحه بذا ب:

"باتی مولوی محمد اساعیل براللهٔ کی طرف خدا کو جھوٹا اور حصرت کو چمار سے زیادہ ولیل کہنے کی نسبت

www.muhammadilibrary.com العرجون القديم 843 كارى الفديم

بالكل غلط ہے، مولوى محمد اساعيل الطف نے كہيں ند خدا كوجھوٹا كہا ہے اور ندحفرت كو پھار سے زيادہ ذليل، ميرب افترا ہے۔''

گر ہاں اللہ تعالیٰ کی عظمت و جلال کے مقابلہ میں کسی مخلوق کی ولیی عظمت نہیں، کیاتم نے وہ حدیث قدی جو صحیح مسلم و جامع التر فذی وغیرها میں ہے، دیکھی نہیں ہے، دیکھوعبارت اس کی بیے ہے:

"عن أبي ذر عن رسول الله تَظَيَّة فيما روئ عن الله تبارك وتعالى أنه قال: يا عبادي! إني حرمت الظلم على نفسي، وجعلته بينكم محرما، فلا تظالموا، يا عبادي! لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وحنكم كانوا على أفحر قلب رجل منكم، لم ينقص ذلك من ملكي شيئا، يا عبادي! لو أن أولكم وآخركم وإنسكم و جنكم كانوا على أتقى قلب رحل منكم لم يزد ذلك في ملكي شيئا".

'' یعنی اگرتم سب بدکار ہو جاؤہ ہی خدا کا کچھ نقصان نہیں اور سب نیکو کار ہوجاؤ، تو اس کا کچھ فائدہ نہیں۔'' پس دیکھو! اس حدیث میں کس درجہ عظمت کا بیان ہے؟ نگرتم خبث طینت کے باعث یہ کہہ دوگے کہ بیہ تو حدیث ہے، اس کو ہم نہیں مانتے، خیر جن کوتم پیٹیج کے درجہ میں سیجھتے ہو، یعنی جناب مخدوم شرف الدین بہاری ان کے قول کو دیکھو، وہ کمتوبات صدی (ا/ ۱۱۵) کمتوب می وجبھی زکر حج فرماتے ہیں:

" چول درعظمت وعزت اونظر کنی ہمه موجودات عدم بینی و چال به سلطان عزت وقدرت اونگری ہمه معدومات را موجود یا بی، اگر خواہد در ہر لخطہ صد ہزار چول محمد نظائی بیا فریند و بہر نفسی از اُلگاس ایشاں مقام قاب قوسین د بد در جلال او و فرہ زیادت نگر دد و اگر خواہد در ہر نفسی صد ہزار چوں فرعون بیا فریند تا دعویٰ انا رکھم الاُعلیٰ کنند در جمال و کمال او ذرہ کم نه گردد۔' • فرانتھی

اب تم جو چاہومخدوم صاحب کو کہو، اگر اور مکتوبات کو اٹھا کر دیکھوتو ان میں بھی ای قتم کامضمون ماتا ہے۔ چنانچیہ مخدوم کیچیٰ منیری اینے مکتوبات صدی کے مختلف مکتوب میں یوں رقمطراز ہیں:

'' اگرخوامد در گخله هزار هزار آ دم بیا فریند و هزار هزار چون حبیب وظیل برگزیند در قدرت عرش رفیع با ذره حقیر برابراست'' 🕏

<sup>🛭</sup> صحیح مسلم، برقم (۲۵۷۷)

جب تواس کی بے نیازی کی عظمت وعزت دیکھے تو تمام موجودات معدوم نظر آئیں گیں، اور جب تو اس کی قدرت دیکھے، تو تمام معدومات موجود نظر آئیں گیں، اور جب تو اس کی قدرت دیکھے، تو تمام معدومات موجود نظر آئیں گیں، اگر چاہتے تو ہر الجھ محمد عظفہ جیسے ہزاروں بیدا کر کے ان میں ہے ہرایک کو مقام قاب قوسین کا نظارہ کروا دے، بیاس کے جلال میں کہ اضافہ نہیں کر سکتے، اور اگر چاہتے تو ہر سانس میں ہزاروں فرعون جیسے پیدا کر دے، جو دعوائے کہریائی کریں، تو بیاس کے جلال و جمال میں ذرہ برابر کی نہیں لا سکتے۔

 <sup>●</sup> اگرچاہے کہ بزار کھے میں ہزار آ دم اور حبیب وظیل جیسے ہزاروں پیدا کردے، اس کی قدرت بلندشان کے لیے سبمکن ہے۔

www.muhammadilibrary.com وفاع سيح بخارى القد 844 المنظلة العرجون القد

نیز دوسرے مکتوب میں فرماتے ہیں:

'' اے برادر کے راکار باجبارے و قبارے افتادہ است (الی قولہ) و محمد راکہ خاتم رسالت بود ٹائیڈم وعینی را کہ برجریدہ طہارت بود و یکی را کہ ہرگز گناہ نہ کردہ و نہ اندیشیدہ دریک سلسلہ بند و از برسر ایشان راند و خالد مخلداً در دوزخ بدارد از کے نہ اندیشد واز کے باک ندارد و یک ذرہ ظلم بر دامن عدلش نہ نشیند الخ '' ای طرح دیگر مکتوبول کو دیکھو۔

اجی جناب! اتنا بی نہیں بلکہ بعض صوفیہ حنفیہ نے تو یہاں تک کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ساری مخلوقات جانوروں کی مین بنگنی سے بھی بدتر ہے اور اس پر ایمان کا دارو دار قرار دیا ہے۔ چنانچہ حضرت مولانا نظام الدین صاحب " فوائد الفوائد" مطبوعہ حینی دبلی (ص: ۲۷) میں فرماتے ہیں:

''ایمان کے تمام نمیٹو د تاہمہ خلق نز دیک اوھم چنیں نہ نماید کہ پھک شتر''

ہر مخلوق پر اتکنے والے لوگ لفظ تمام خلوق پرغور کریں اور لفظ چمار پر بگڑنے والے اونٹ کی مینگئی پرغور کریں اور مو مولانا روم نے تو اورغضب کیا کہ احمد رحمة للعالمین کو اور ابوجہل تعین کو ایک ہی ساتھ وزن کیا ہے، چنانچہ اپنی مثنوی میں فرماتے ہیں:

کر بصورت آ دئی انسان بدے
احمہ و ابوجہل ہم کیاں بدلے
پی دیکھوکدان حضرات نے آنخضرت نگائی کی تعظیم کا کہاں تک پائی کہا ہے۔۔
توم خراب حال کو زاہد نہ چھیڑ تو
تجھ کو پرائی کیا پڑی اپنی نبیر تو
قولہ: اوران کا درجہ مشل ایک بھائی کے سمجھا گیا۔

أفتول: غلط كيت مو، اتنابى درجكى في المين مجها ب شك موتو سنورع

بعد از خدا بزرگ توکی قصه مخقر <sup>3</sup>

ا۔ لیکن تم کو جو بیشبہ پیدا ہوا ہے، تو شاید مند احمد والی روایت ہے، جومشکوۃ " باب عشرۃ النساء " کفسل ٹالث میں ہے کہ رسول الله ظاہر کا نے فرمایا: " اعبدوا ربکم و اُکرموا اُنحاکم " کی لین اپنے رب کی عبادت کرواور اپنے بھائی کی تعظیم کرو۔

- اگرآ دی کی صورت میں انسان بدہے، تو احمد والوجہل ایک جیسے ہیں!! (نعوذ باللہ من ذلک)
  - 🛭 خدا کے بعد تو ہی بزرگ ہے، قصہ مخترا
  - اس کی سند شد احمد (۷٦/٦) اس کی سند میں علی بن زید بن جدعان ضعیف ہے۔

www.muhammadilibrary.com وفاح تح خلال العرجون القديم

اگرچہ کہنے والا کہسکتا ہے کہ جب رسول اللہ تا الله عن خود اینے کومومنوں کا بھائی فرمایا تو ہم اس الزام سے بالکل بری بین ، کیونکہ اس مقولہ کے قائل ہم نہیں ، اور بیای طرح ہے جبیبا کہ ضدانے قرآن میں دیگر انبیاء کرام کی بابت فرمایا ہے:

ا - ﴿ وَ إِلَى عَادِ أَخَاهُمُ هُودًا ﴾ [الأعراف: ٢٥]

٢- ﴿ وَ إِلَى تُمُودُ أَخَاهُمُ صَلِحًا ﴾ [الأعراف: ٧٣]

٣- ﴿ وَ إِلَى مَدُينَ أَخَاهُمُ شُعَيْبًا ﴾ [الأعراف: ٨٥]

٣- ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمُ أَخُوهُمُ نُوحٌ أَلاَ تَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء: ١٠٦]

هَالُ لَهُمُ المُوهُمُ لُوطٌ اللا تَتَقُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦١]

ان آیات میں اللہ تعالی نے بڑی سرکش اور منکر تو موں کا ان نبیوں کو بھائی فرمایا ہے، لیکن حقیقت امریہ ہے کہ اس حدیث میں تعلیہ کا بین ردموجود ہے کیونکہ "اکر موا" کا لفظ خود آنخضرت تالیفی کے از دیاد درجہ کا جوت دیتا ہے اور درجہ میں ایک بھائی کے مثل بھینے کی مما نعت کرتا ہے، اگر علم حدیث ہوتو اس نکتہ کو سمجھو، لیکن تم کو یہ کہاں نفییب؟ ورنہ تم صحیح بخاری پر اعتراض کرنے بیٹھتے ؟ یچ ہے:

"چگادڑ کی آئے اس آنتاب سے مقابلہ"

۲۔ اور اگر ابھی تمھاری تشفی نہیں ہوئی تو دوسرا جواب سنو، اخود کی دوقتمیں ہیں: دینی و تو می، آنخضرت مُالَیْمُ نے جو فرمایا ہے وہ اخوت دینی کے اعتبار سے ہے (جیسے حضرت ابراہیم ﷺ نے اپنی کی بیارہ کو اپنی بہن کہد دیا تھا ●)
اور الله تعالیٰ نے انبیاء کرام کی بابت قرآن میں جوفر مایا ہے، وہ اخوت تو بی کے اعتبار سے ہے۔

٣- تيسرا جواب ملاعلى قارى حفى كاسنو، مرقاة من حديث مذكور كے تحت لكھتے مين:

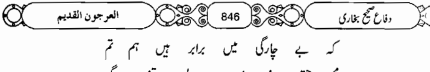
"قاله تواضعا، يعني أكرموا من هو بشر مثلكم ". •

'' یہ کہ آنخضرت تُلُفِیُّا نے اس کو تواضعاً فرمایا ہے، مطلب سے ہے کہ ایسے شخص کی تعظیم کرو جو تھارے مثل بشرہے۔''

چنانچەاس كى تصديق قرآن مجيد كرتا ہے:﴿ قُلُ إِنَّمَا آنَا بَشَرٌ مِّ فُلْكُمُ يُوْخَى إِلَى ﴾ [الكهف: ١١٠] جس كا ترجمه كسى حفى نے يول كيا ہے \_

نہیں بندہ ہونے میں کچھ مجھ سے کم تم

- صحيح البخاري: كتاب الأنباء، باب قول الله تعالىٰ: ﴿ واتخل الله إبراهيم خليلا﴾ صحيح مسلم: كتاب الفضائل،
   باب من فضائل إبراهيم الخليل عليه السلام، رقم الحديث (٢٣٧١)
  - ۵ مرقاة المفاتيح (۱۰/۲۰۳)



کہ بے چارتی میں برابر ہیں ہم م مجھے حق نے دی ہے بس اتنی بزرگ کہ بندہ بھی ہوں اس کا اور ایلجی بھی

بس جب علامه علی قاری حنی ایسا فرماتے ہیں، تو پھر آپ اعتراض کیوں کرنے لگے؟ اصل یہ ہے کہ المحدیث کی ضد میں آپ کوالی وقتیں اٹھانی بڑی ہیں، ورنہ المحدیث تو یوں کہتے ہیں (عربی حانتے ہوتو سمجھو!)

محمد خير البشر لكنه لا كالبشر فللمستقل فيه وامدح أنه ياقوتة بين الحجر

بل ما سمعنا مثله أبدا ولا بصر البصر هو مصطفىٰ لإلهنا خير ما ولدت مضر

فتوله: صوفيه كرام جو اوليا الله اور خداك مقبول بندي بين (الى قوله) ان كى شان مين صوفيه طاحده كدين كالفظ استعال كيا كيا

أفتول: حمهين بھى افترا باند سے كى عادت ہوگى ہے اور اس ميں تم نے بوى مشاقى پيدا كر لى ہے، كين افسوں كداس كا كوئى قدروان نہيں۔ اردے مفترى! يہ بھى صرى بہتان ہے كيونكه صدراول كے صوفيه كرام نها بت پابند شريعت و عابد و زاہد سے اور ان لوگوں كا بورا بورا ممل كتاب الزہد والرقاق برتھا، وہ لوگ تو اللہ تعالى كے بيارے بندول ميں واض بیں۔

فلقد نری الصلحاء من أتباعه أهل البصر فازوا بأعلیٰ رتبة ولهم کرامات کبر

اور ایسے صوفیہ کرام کی بابت ہم لوگوں کا بیعقیدہ ہے۔

أحب الصالحين ولست منهم لعل الله يرزقني صلاحا

باقی رہے ایسے صوفی جو اصل میں متصوف (یعنی تکلف سے صوفی بنتے) ہیں اور صرح خلاف شرع کام کرتے ہیں اور ان سے انعال صادر ہوتے ہیں، جن کی اصل شریعت سے نہیں ملتی، تو الیوں کو ضرور ملاحدہ کہا جائے گا!۔

- محمد خیر البشر جیں، لیکن عام بشر کی طرح نہیں بلکہ کہہ (اور مدح کر) کہ وہ ایسے جیں جیسے پھروں میں یا قوت بلکہ ہم نے نہ ان جیسے کے متعلق سنا نہ کسی آ کھی نے ان جیسا و کیلھا ہے، وہ حارے معبود کا چنا ہوا اور قریش کا کیلاً جنا ہے۔
  - بم صالحین کو دیکھتے ہیں جو اعلیٰ مراتب پر فائز ہیں اور صاحب کرامات ہیں۔
  - صالحین کو پسند کرتا ہوں، اگران میں سے نہیں ہوں، شائد اللہ مجھے بھی صالح بنا دے۔

www.muhammadilibrary.com دفاع مح بخاری دفاع می بخاری المعربون القدیم

اے بیا اہلیں کا دم روۓ ہست پس بہر دیتے نیاید داد دست

کیونکہ ان لوگوں کے ہاں افعال شرعیہ کی پابندی نہیں ہے اور رات دن قبر پرتی میں مصروف رہتے ہیں (لیکن تمھارے نزدیک تو بیسنت اور من شعائر اللہ ہے، ہے نا؟ شرم!) دیکھو جناب مخدوم شرف الدین بہاری براشین، جن کوتم پیغیبر کے برابر جانتے ہو، کمتوب بیست وہشتم (ص: ۹۳) مکتوبات صدی میں فرماتے ہیں:

'' وہر وے واجب است کہ راہ طریقت بموافقت شریعت برود وہر کرابینی در طریقت موافقت شریعت نه بود اورا از طریقت نج فائدہ نه بود افتادہ باشد وآل ند بہب ملحدان است که قیام کیے بے دیگرے روادا رند د گویند چوں حقیقت کشف شد شریعت برخیز دیرال اعتقاد لعنت باد ظاہر بے باطن نفاق است و باطن بے ظاہر زندقہ است،'' انتی ۔ •

دیکھوتمھارے مخدوم صاحب نے خود ایسے صوفیہ کو ملاحدہ وملعون و منافق و زندیق کہا ہے، ابتم جو چاہو مخدوم صاحب کو کہو۔ میں تم کو ایک خیر خواہانہ تھی کرتا ہوں کہ دیکھو ایک دن تمہیں مرنا بھی ہے اور خدا کے آگے منہ بھی دکھانا ہے، ایسے صرح جھوٹ افترا پردازیوں سے بات کو، دیکھوا یسے لوگوں کے بارے میں قرآن یہ فیصلہ کرتا ہے:

﴿ إِنَّمَا يَفْتَرِى الْكَذِبَ الَّذِينَ لَا يُؤَمِنُونَ بِاللَّهِ اللَّهِ وَ أُولَئِكَ هُمُ الْكَذِبُون ﴾ [النحل: ١٠٥] يتى وه جمولة جنكى سزايي فرمائي كل ب:

يى ده جوك . ق مرايه رول ق - ، ﴿ وَ لَهُمْ عَذَابٌ الْيُمْ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [البغره: ١٠٠] المهم احفظنا. يعنى جوثول كوتخت عذاب موكار اللهم احفظنا.

فتو له: تقلید تخصی جواسلام کے ہر فرقد کا مدار ایمان ہے اور جو تمام اولیاء اور فقہاء اور مفسرین و محدثین حتی کہ امام بخاری برائے کا یہی ندہب رہاہے (الی قولد) شرک تھہرائی گئ۔

اُفتول: یہاں پرآپ نے افتراکا فوارہ اہل اسلام کے ہر فرقہ پر چھوڑا ہے، اگر ہم انھی فرق ندکورہ کے اقوال سے تمھارے خلاف ٹابت کر دیں، تو تمھاری کیا ناک رہی؟ الزامی جواب تو ای قدر ہے کہ چونکد آپ نے کسی کے اقوال سے اپنے مدیٰ کا ثبوت نہیں دیا، لہذا دعویٰ بے دلیل باطل! \_

من ادعیٰ شیئا بلا شاهد

لا بد أن تبطل دعواه

• راه طریقت شریعت کے موافق ہونی چاہیے، جے تو طریقت میں شریعت کے مطابق ندد کھیے، اس کی طریقت کا کوئی فائدہ نہیں، یہ محدول کا ندہب ہے کہ ایک کو دوسرے کی جگدر کا کہیں کہ جب حقیقت متکشف ہوتی ہے، تو شریعت جاتی رہتی ہے، ایسے عقیدے پر لعنت ہے، باطن کے بغیر ظاہر منافقت ہے تو باطن بے ظاہر زندیقی!

رفاع تج بخارى 848 \$ 848 كالم القديم

اب تحقیق جواب! بترتیب اقوال فرق ندکورین سنواور پہلے کتاب وسنت سے اس کو پر کھواور ہرایک نمبر پر غور کرو!

ابل اسلام کے ایمان کا مدار جو قرآن مجید ہے، اس کا اتار نے والا فرماتا ہے:

﴿ إِتَّبِعُوا مَا آنُولَ الِّيكُمْ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَلَا تَتَّبِعُوا مِنْ دُونِهِ آولِيَآ ﴾ [الأعراف:٣]

''منزل من الله كے سوا اورول كا كہا مت مانو (خواہ امام ہول يا ولى) ـ''

د کیھے! اس آیت سے پند لگتا ہے کہ " منزِّل " اور " منزَّل علیه " کے حکم کے سوا دوسروں کے حکم کو واجب احمل نہیں گرداننا چاہیے، جو سرک ابطال تقلید ہے، اور بھی بہت آیتیں ہیں، جو بالمعنی ابطال تقلید میں صرح ہیں، کین یہ خوف طوالت اس ایک ہی پر اکتفا کرتا ہوں۔

۲۔ رسول الله طافیظ نے کیے صاف طور پر ائمہ اربعہ کی تقلید سے منع کیا ہے، چنانچہ ابن ماجہ میں حضرت جابر سے مروی ہے: مروی ہے:

"قال: كنا عند النبي مَنْظَيْهُ، فعط حطا، وخط خطين عن يمينه، وخط خطين عن يساره، ثم وضع يده في الخط الأوسط، فقال: هذا سبيل الله، ثم تلاهذه الآية: ﴿وَ أَنَّ هٰذَا صِرَاطِيْ مُسْتَقِيْمًا فَاتَبِعُوهُ وَ لَا تَتَبِعُوا السَّبُلَ فَتَفَرَّقُ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾ [الانعام: ١٥٣] " يعنى رسول الله تَلْفِيمُ في ايك سيرها خط تحينيا اور دوخط رئيس اور دوخط باكيس، پجر ﴿ وَالله خط پر ہاتھ ركه كر فرمايا: بي خدا كا سيدها راست بے (يعنی الل حديث) اور ال چارخطوں كے بارے يس قرآن كى

9

آیت بڑھی کداگران کی پیردی کرو گے تو تم سیدھی راہ سے علیحدہ ہوجا فاکھے۔''

د يكھے! ان چار خطوں سے ان چار نداہب كى طرف اشارہ ہے، يعنى شافعى ، حنى ، ماكى ، صبلى ، اى لئے تو آپ نے چار سے ندزا كد خط تھينچا ندكم ، اب بتاؤ صاف ان كى تقليدكى ممانعت آپ تائيم خود فرما رہے ہيں ، اوراگر عام تقليد كى مما نعت حديث سے سنتا چاہوتو سيجى سنوہ سيح مسلم ہيں انھى حضرت جابر سے مروى ہے كه آپ تائيم نے فرمايا: "فإن حير الحديث كتاب الله ، و حير الهدى هدى محمد فليل و شر الأمور محدثاتها". "فإن حير الحديث كتاب الله لائق اطاعت ہے اور چرمحد رسول الله تائيم كا طريقة قابل اتباع ہے ، اور "دين سب سے بہتر كتاب الله لائق اطاعت ہے اور چرمحد رسول الله تائيم كا طريقة قابل اتباع ہے ، اور است كام يا طريقة (مثلًا تقليد وغيرہ) بير بهت برے ہيں۔ "

سنن ابن ماجه: المقدمة، باب اتباع سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، رقم الحديث (١١) مسئد أحمد (٣٩٧/٣)
 اس كى سند ميس مجالد بن سعيد ضعيف ہے، ليكن اس معنى ميں بروايت ابن معود بيرحديث تابت ہے۔ ويكھيں: مسئد أحمد (١/ ٤٦٥)
 ٤٦٥) سنن المدارمي (١/ ٧٨) المستدرك (٢/ ٢٦١) صحيح ابن حبان (١/ ١٨١)

صحبح مسلم: كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاه والخطبة، رقم الحديث (٨٦٧)

برفاع مجارى بالكرجون القديم 849 مالكوري القديم

جن كا نتيجہ دوسرى روايت ميں في النار كے ساتھ وارد ہے۔ • اب بتلاؤ كەحدىث بھى تقليد سے منع كرتى ہے۔

اور بھی بہت ی حدیثیں ہیں، لیکن " للا کثر حکم الکل " کے لحاظ سے استے ہی پر اکتفا کیا جاتا ہے۔

۳۔ تمام اولیاء وصوفیائے کرام نے تقلید کی تر دید کی ہے، شیخ محی الدین (جو بزے ولی اورصوفیاء کرام سے تھے 🎱 ) فوحات مكيه مين اين سند كوامام ابوهنيفه تك پهنچا كر فرمات مين:

"إنه كان يقول: إياكم والقول في دين الله تعالىٰ بالرأي، وعليكم باتباع السنة، فمن خرج

''امام صاحب محروح فرمایا کرتے تھے کہ اے لوگو! اللہ کے دین میں کسی بات کو اپنی رائے سے کہنے ہے بچوادراینے اوپر حدیث کی بیروی کولازم کرو، جواس سے نکل گیا وہ گمراہ ہے۔''

اس سےمعلوم ہوا کہ صوفیا کہام کے نزدیک مقلد گراہ ہے۔ اور سنے!

مولانا روم (جوصوفیہ میں سے سے) تقلید کا کیساعمدہ خا کہاڑاتے ہیں:

ار بشنوای قصه پهتدیدرا تابدانی آفت تقلیدرا

[تهديد كے ليے اس قصه كوس، تاكه تحقي تقليد كي أخت معلوم بوجائ\_]

۲۔ نوحه گرباشد مقلدرا حدیث جزطمع نه بود مرا دان خبیث

[ رونے والا ہوتا ہے مقلد حدیث میں ، سواطمع کے اس خبیث کی کوئی مراد نہیں ہوتی -]

[اگرچه مقلد سو دلیل کرے، مگر جو گمان ہے اس کو قیاسی بات جانتے ہیں۔]

۳۔ پس خطر باشد مقلدر اعظیم ازرہ رہزن زشیطان رجیم

[ مقلد کے لیے بڑیے خطرات ہیں، راہتے ہے،کثیرے ہے اور شیطان مر دود ہے۔ ]

۵۔ زانکہ تقلید آفت ہرنیکویت

[تمام نکوکاری کے لیے تقلید بمنزلد آفت کے ہے، گھاس کے برابر ہے، تقلیدا گرچہ توی بہاڑ کیوں نہ ہو۔]

۲۔ گرچه تقلید است استون جہان ہست رسوا ہر مقلدز امتحان

[اگرچة تقليدتمام عالم کے ليے ايك بزي آ ڑے، گرامتحان کے وقت ہر مقلد كورسوا ہي ديكھا\_]

ليكيس: سنن النسائي، برقم (١٥٧٨) صحيح ابن خزيمة (١٤٣/٣)

🛭 محی الدین ابن عربی کی بابت گزر چکا ہے کہ بیہ برعتی تصوف اور وصدت الوجود جیسے شرکیہ عقائد کا حامل تھا، حافظ ذہبی اٹسٹ کے بقول اس كى كتب مين صريح كفر بير ويكهين: توفيق الهداية از سلطان باهو (ص: ٢٠)

اللہ کے دین میں کچھ کہنے ہے بچو،سنت کی بیروی لازم پکڑو، جواس ہے فکلا گمراہ ہوا۔

# www.muhammadilibrary.com العرجون القديم العرجون القديم

ے۔ ازمحقق تا مقلد فرقها است کیس چو دا و داست وآن دیگر صداست

[ مقلد تک کی فرقے ہیں، دونوں کی مختلف صدائیں ہیں -]

۸ ـ آن مقلدصد دلیل وصد بیان برزیان آ ردندار درجیج جان

[مقلدسوسودائل اورسوسوبيان ظاهر كرتاري كريج بير ب كداس ميس جان نهيس موتى-]

[تقليد جس كا ايمان ہے، سے تو بيہ كاس كى جان نے بھى ايمان كا منه نبيں ديكھا]

۱۰ منکر آن باشد که تقلیدی بود دین احمد را نه تحقیقی بود

[منكروه ہے جو تقليد پرست ہونه كہ تحقيق پرست-]

اا۔ گرچه عقلت سوئ بالای برد 💉 مرغ تقلیدت برپستی می چرد

[اگر تمهاری عقل بلندی کی جانب پرواز کریے، تقلید کا پرندہ پستی میں لیے جائے گا۔]

۱۲\_ خلق را تقلید شان برباد او مفت صواحنت برای تقلید او

ر مخلوق کوتقلید نے برباو کر دیا، ایسی تقلید پرسات معنتیں۔ ۲

اوصاحب! مقلدین پہفت صدلعت (شرم) اور سنے فی حدی شیرازی نے (جوصوفی سے) ایک ہی مصرع میں 0

اس عمد گی کے ساتھ تمام بحثوں کوختم کر دیا کہ تقلید کا خاکہ ہی اڑا دیا، بوستان کے آٹھویں باب میں فرماتے ہیں: ع

عبادت به تقلید گرای کسیاست

کہاں گئے جناب مشتہر صاحب اد کھے کہ تمام اولیاء وصوفیاء کا خرب یہی تقلید ہی رہا ہے؟ جیسا کہ آپ نے

لکھا ہے یا کچھاور! افسوس کہ مجھے بیختشررسالہ طول کی اجازت نہیں ویتا۔

٣٠ فقهاء نے بھی تقلید سے منع کیا ہے، چنانچدامام ابوطنیف، جور أس فقهاء الحنفیه بین، آپ سے سوال کیا گیا، جیسا که روضة العلماء میں بے:

"إن أبا حنيفة سئل: إذا قلت قولا، وكتاب الله يخالفه؟ قال: اتركوا قولي بكتاب الله،

فقيل: إذا كان حبر الرسول مُنْكِلُة يخالفه؟ قال: اتركوا قولي بخبر رسول اللهُمُنْكِلَة، فقيل: إذا

كان قول الصحابة يخالفه؟ قال: اتركوا قولي بقول الصحابة. "ᢨ

'' یعنی امام اعظم براللہ سے بوچھا گیا کہ اگر آپ کا قول قرآن کے خلاف ہوتو کیا کیا جائے؟ فرمایا: جھوڑ دینا، پھر بوچھا گیا کہ اگر حدیث کے خلاف ہو؟ فرمایا: تب بھی جھوڑ دینا، پھر بوچھا گیا کہ صحابہ کے قول

تقلید کے ساتھ عبادت کرنا گمراہی ہے۔ (بوسٹان: ۲۸۸)

🛭 عقد الجيد (ص: ٩٤)

www.muhammadilibrary.com

851 گری باری کی باری کا گھیاں کی گھیاں کی گھیاں کا گھیاں کی گھیاں کی کا دورہ کا گھیاں کی دورہ القدیم

کے خلاف ہو؟ فرمایا: تب بھی ترک کر دینا۔''

لوحضرت! اب کون سے فقہاء کوامام صاحب سے بھی زیادہ معتبر مانو گے؟ اگرتم کو دیگر فقہاء کا قول بھی دیکھنا ہو تو ہمارا رسالہ "التنقید" دیکھو

امام ابوضیفہ رہنمائے دین نے یارہ کتاب روضة العلماء میں فرمایا ہے جا دیکھو کہ قول احمدی سے قول جو میرا مخالف ہو تو ایسے قول باطل کو وہیں دیوار پر مارو

یہاں تھلید ان کی کس لئے تم نے اٹھائی ہے

مفسرین کا بھی بید ندجب ندتھا، دیکھو: "تفسیر فتح العزیز" (ص: ۷۷ مطبوعہ بمبئی) میں ہے:
"دریں آیت اشارہ است بابطال تقلید بدوطریق! اول آئد از مقلد باید پرسید کہ ہرکراتقلید میکنی نزدتو محق است یا نہ
اگر محق بودن اورانمی شنای پس باوجود احتمال مبطل بودن اوچها اورا تقلید میکنی ۔ واگر محق بودن اورا می شنای پس بکدام
دلیل می شنای، آگر به تقلید دیگری شنای تخن درآں خواہر رفت و تسلسل لازم خواہر آ مد واگر بعقل می شنای پس آنرا چرادر
معرفت حق صرف میکنی وعار تقلید برخود گوارا می دادی، طریق دوم آئد کے راکہ تقلید میکنی، اگر ایس مسئلہ اورا او ہم بتقلید
دانستہ است پس تو واو برابر شدید، اورا چہ ترقی ایک کے تقلید اوکینی، واگر بدلیل دانستہ است، پس تقلید وتی تمام میشود کہ تم
ہم آن مسئلہ رابر بان والا مخالف او باشی نہ مقالید میں تو جم آن مسئلہ را بدلیل دانستی تقلید ضابع شد۔"
اور ند ہب حضہ کی "تفسیر أحصدی" (مطبوعہ کھکتری میں ہے:

و بحوز له أن يعمل في مسئلة على مذهب، وفي أحرى على اخر، كما هو مذهب الصوفية ."
د بين ايك مئله مين كسى كے ندېب پر اور دوسرے مئلے مين دوسرے كے ندېب پر عمل كرے (كسى خاص كى تقلد نه كرے) صوفه كا يمى ندېب ہے ."

دیکھومفسرین وصونیہ دونوں کا نہ جب تمھارے لکھے ہوئے کے خلاف معلوم ہوا۔

۲ محدثین پر بھی تم نے یہاں افترا کیا ہے، دیکھوشاہ ولی الله محدث دہلوی اپنے وصیت نامہ میں فرماتے ہیں:
 "در فروع پیروی علاء محدثین کہ جامع باشند میان فقہ وحدیث کردن و دائما تفریعات فقہیہ را بر کتاب و سنت عرض نمودن، آنچہ موافق باشد در جیز قبول آوردن، والا کالائے بدبرش خاوند دادن امت را بیچ وقت از عرض مجتهدات بر کتاب وسنت استغنا حاصل نیست وخن متقشفہ فقہاء کہ تقلید عالمے را دستاویز ساختہ شتیع

● اس آیت میں ابطال تقلید پر دوطرح ہے اشارہ ہے۔ (۱) مقلدے پوچھنا چاہے کہ توجس کی تقلید کر رہا ہے، وہ تمحارے نزدیک تن پر ہے

کرنہیں؟ اگر تن پر ہے اور تو اے بچچا تنائمیں تو اس کے اس میں باطل پر ہونے کے احتال کے باوجودتم اس کی تقلید کیوں کرتے ہو؟ اوراگروہ

حق پر ہے اور تو اے جانتا ہے، تو کس دلیل کی بنا پر؟ اگر کسی دوسرے کی تقلید میں اے پیچانتے ہوتو بات اس میں چلی جائے گی اور لازی

تسلسل آئے گا اور اگر عقل ہے بچچانتے ہو، تو اے معرضت حق میں کیوں استعال نہیں کرتے کہ عارتقلید گوارا کرتے ہو؟

(۲) جس کی تم تقلید کرتے ہواگر اس سئلے میں وہ بھی کسی کی تقلید کرتا ہے، تو تم دونوں برابر ہوائیدا کس بنا پر اس کی تقلید کرتے ہو؟ اور اگر دلیل کا پ

11



سنت را ترک کرده اندنشیدن وبدیثال انتفات نه کردن و قربت خدا جستن بدوری ایثان \_'' 🗖

اور "حجة الله البالغه" (مصرى،ص:١٥٢) من فرمات بين:

"اعلم أن الناس كانوا قبل المائة الرابعة غير مجمعين على التقليد النحالص لمذهب و احد." على التقليد النحالص لمذهب و احد." يتن يوتقي صدى كے پيشتر كوئي بھي كى خاص ندبب كى تقليد نہيں كرتا تھا۔"

اور شیخ عبدالحق حنفی ، جن کوتمام "محدث دبلوی" كتب مو، شرح سفر السعادة مطبوعه مطبع نولكشور (ص: ٢١) ميں

#### فرماتے ہیں:

گویند که طریقه پیشنیان برخلاف ایس بود ایشان تعین ند به و انتاع مجتهد واحد را از واجبات نمی داشتند مجتهد ان راعمل باجتهادخود بود وسبیل عوام رجوع بایشان نی آئکه التزام متابعت احد به کنند و انکار بردیگر به نمایند."● دیکھومحدثین نے تقلید کی چھاڑ کر ڈالی ہے!!

۱مام بخاری کا بھی یہ ند بہ بر آئے تھا بلکہ وہ خود مستقل مجتبد تھے نہ کہ مقلد، جیسا کہ آگے "قوله" کے جواب
میں بالنفصیل آپ کو بتلایا جائے گا۔ عائی ظر!

۸۔ ہم تمحاری خاطر علی نے احداف کے بھی دو تو کی کہ دیتے ہیں، ملاعبد العلی کھنوی حفی " شرح مسلم النبوت"
 (ص: ۲۲۸) میں فرماتے ہیں:

"إذ لا واحب إلا ما أوجب الله تعالىٰ، والحكم ، ولم يوجب على أحد أن يتمذهب بمذهب رحل من الأئمة فإيجابه تشريع شرع حديد ."

'' یعنی اصل واجب تو اللہ تعالیٰ کا کیا ہوا ہوتا ہے اور اس نے کسی شخص پر آماروں ہے کسی خاص کے نہ ہب کو اختیار کرنانہیں واجب کیا ہے، پس اس کا الترام کرنا ایک نئی شرع نکالنا ہے۔''

معلوم ہوا كدكى امام كى تقليد كرنا ايك نئى شرع أكالنا ب، كى أيومرى "وشر الأمور محدثاتها"

← علم ہے تو تقلید ختم ہوگئ کہ تم بھی اس مسئلے کو اس دلیل کے ساتھ جانے ہو، وگرنہ تم اس کے مخالف ہوگے مقلد نہیں اور جب تم اس مسئلے کو دلیل سے جانے ہوتو تقلید ختم!

• وسیت نامد مع ترجمہ راہ نجات (ص: ۴) فروع میں علاء محدثین کی بیروی کرنی چاہیے، کیونکہ وہ فقہ و حدیث کے جامع ہیں، اور بمیشہ فقہبی فروعی مسائل کتاب وسنت پر چیش کرنے چاہئیں، جوموافق ہوائے بول کرنا چاہیے اور جونہ ہوائے نہیں۔ امت کو کسی بھی وقت معروضات فقہبہ کتاب وسنت پر چیش کرنے سے استغنا حاصل نہیں، اور وہ فقہا جو کسی عالم کی تقلید کرتے ہیں اور سنت کو ترک کرتے ہیں، ان کی طرف متوجہ نہیں ہونا چاہیے اور ان سے علیحدہ ہوکر خدا کی قربت تلاش کرنی چاہیے۔

عجة الله البالغة (١/٧٥١)

کہا جاتا ہے کہ پہلے علاء کا طریقہ ان کے خلاف تھا، وہ تعین ند بہب اور ایک ہی جبتد کی چیروی واجب نہیں بھتے تھے، جبتد اپنے اجتہاد کے مطابق علی کرتا اور ویگر کا انکار نہ کرتے۔

فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت (٢/ ٤٣٨)

کیوں جناب! آپ نے تو یہ گوہر افشانی کی تھی کہ تمام اولیاء وفقہاء ومفسرین ومحدثین کا ندہب اور اہل اسلام کے ہر فرقہ کا مدارِ ایمان یہ تقلید ہے، حالانکہ سب ہی تقلید کا رد کر رہے ہیں، اور کون اس کی تائید کر سکتا ہے؟ اس لئے 12 کہ جہتد معین کی تقلید کو واجب و لازم جاننا شرک فی الرسالة ہے، بقول ع

نہیں وہ اہل سنت بلکہ مشرک فی الرسالة ہے

پس آپ کا سفید جھوٹ ہوا یا نہیں؟ اصل یہ ہے کہ چونکہ حیلہ گری و مغالطہ دبی تمھاری ہے، اس لئے تم نے ایسا لکھ کرعوام کو دھو کہ دیا ہے تقلید کی مفصل بحث رسالہ " التنقید فی رد التقلید " میں ملاحظہ کرو، جو چارا جڑاء میں ہے۔ اس رسالہ میں ہم نے بہت ہی اختصار کے ساتھ لکھا ہے ، اس رسالہ کے دیکھنے سے تم کومعلوم ہوگا کہ تمھارے علماء احتاف نے تقلید کو جڑ سے اکھیڑ کر " قاعاً صفصفاً "کر دیا ہے۔ فتذکر و تب إلیٰ الله! ۔

تقلید کے پرزے اڑے توحید کے سکے جے شخصی مقلد جو کہ سے پکے موحد ہوگئے فولاء: ترجمہ: تاج الدین کی نے کہا کہ ابو عاصم نے بخاری والف کو ہم لوگ شافعوں کے زمرہ (کلاس) میں ذکر کیا ہے۔

کیوں نہ ہو؟ شاباش! بوں ہی چاہئے، اگر امام بخاری پالمعنی المتعارف امام شافعی کے مقلد سے اور مجہد مستقل نہیں سے تو پھرسلف سے خلف تک ایک مجہد کا بھی وجود نہیں پایا جائے گا، حق سے کہ امام بخاری وامام سلم وابو داود و تر ندی وغیرہم من المحب نہ دین المحدثین کے مقلد ہونے کا دبوی الیا خلط و مردود اور بدیمی البطلان ہے کہ اس کی فظیر دنیا بھر میں نہیں ملے گی۔ اس کی اصل حقیقت من! اورغور سے سنو!

علاء اصول کا بعض استدلالات میں اختلاف ہے، یعنی ایک مجہد ایک طریق سے استدلال کرناضیح جانتا ہے، تو دوسرا ان کوضیح نہیں جانتا، چنانچہ اصول فقہ کی ساری کتابوں میں یہ مسئلہ بھراحت موجود ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ امام شافعی بڑائشہ بعض وجوہ سے احکام شرعیہ پر استدلال کرتے ہیں، حنفیہ ان وجوہ کو غلط کہتے ہیں، مثلاً قرآن شریف میں حقم ہے: ﴿ مِنْ فَتَکَاتِکُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ﴾ [النساء: ٢٥] لینی اگرتم کوآزاد عورتوں سے نکاح کرنے کی طاقت نہ ہوتو تم ایماندارلونڈیوں سے نکاح کا تھم نہیں دیا بلکہ ایماندارلونڈیوں سے نکاح کا تھم نہیں دیا بلکہ ایماندارلونڈیوں سے نکاح کا تھم نہیں دیا بلکہ ایماندارلونڈیوں سے نکاح کا تم مورت میں ایماندار کی قید لگائی گئی ہے، جنی اس کے ثابت ہوتا ہے کہ کافر لونڈیوں سے نکاح جائز نہیں، کیونکہ اجازت کی صورت میں ایماندار کی قید لگائی گئی ہے، جنی اس کونیس مانتے۔

ای طرح اور بھی کئی اصول ہیں، حنی ان اصولوں کو شلیم نہیں کرتے، امام بخاری کی علمی تحقیق بھی یہی ہے کہ یہ دیگر ا اس قتم کے اور اصول حق ہیں، چنانچہ زمانہ حال کے اہل حدیثوں کا بھی یہی خیال ہے کہ امام شافعی اس نزاع میں حق

<sup>•</sup> چور کتنا ولير ب كه باتحد مين چراغ ليے موت ب؟!

و ويكسين: المبسوط (٤/٧٤) بدائع الصنائع (٦/ ٢٥٥) الأم للشافعي (٥/٥) المهذب (٢/ ٤٣٨) مغني المحتاج (٦/ ١٨٣)

رفاع مج بخارى (فاع مج بخارى) (854 \$ \$ 854 \$ \$ كارى (فاع مج بخارى)

بجانب ہیں اور ان کا دعویٰ قرآن و صدیث اور عقل ہے مدلل ہے۔ پس اس توافق فی الاصول کے لحاظ ہے، جو امام بخاری و دیگر محدثین کو امام شافعی ہے ہے، بعض علاء نے حسب زعم امام بخاری کو شافعیوں میں معدود کیا ہے، اگر چہان کا معدود کرنا غلط و باطل ہے۔ و لا عبر قبول ذلك البعض!

حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث اپنے رسالہ"الإنصاف" (ص: ٦٧) میں اکابر محدثین مثل ابن جریر وغیرہ کے شافعی ہونے کی تشریح کرتے ہیں:

"ومعنى انتسابه إلى الشافعي أنه حرئ على طريقته في الاجتهاد واستقراء الأدلة، وترتيب بعضها على بعض، ووافق اجتهاده اجتهاده، وإذا خالف أحيانا لم يبال بالمخالفة، ولم يخرج عن طريقته إلا في مسائل، ومن هذا القبيل محمد بن إسماعيل البخاري، فإنه معدود في طبقات الشافعية الشيخ تاج الدين السبكي، وقال: إنه تفقه بالحميدي، والحميدي تفقه بالشافعي، " انتهى.

"خلاصه مطلب اس شہادت کا بیہ ہے کہ ای جریراور امام بخاری کو امام شافعی کا مقلد ہوتا لکھا جاناعلی رائے تاج الدین بکی ان معنی سے نہیں ہے جو آج کل شازع فیہ ہیں، بلکہ بیدا یک الگ اصطلاح ہے کہ جس مجتد کا توافق کسی مجتبد سے ہوا، پس متاخرین اس کواس مابتی کی طرف منسوب کر دیتے ہیں۔"

حضرت ثاه ولى الله صاحب "حجة الله البالغه "(مصرى، ص: ١٥٢) مين الى تزياده واضح طورت كلصة بين: "كان أصحاب الحديث أيضاً قد ينسب إلى أحد المذاهب لكثرة موافقته له كالنسائي والبيهقي ينسبان إلى الشافعي، "

''لینی اہلحدیث بھی بعض اوقات کسی ندہب کی طرف نسبت کئے جاتے تھے، بوجہ اس کے کہ ان کے اکثر مسائل اس ندہب سے موافق ہوتے ، جیسے امام نسائی وہیمتی کوشافعی کہتے ہیں۔''

نه بيكه وه شافعي كم مقلد تقع، معاذ الله! فالبخاري من هذا القبيل.

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اہل حدیث ہمیشہ سے غیر مقلد رہے ہیں کیکن بداصطلاح بھی ای وقت سے جاری ہوئی ہے جس سے تقلید (شنت الله شمله) کا زماند آیا، اس سے پہلے تو کوئی جانتا بھی نہیں تھا کہ خفی کون ہوتے ہیں اور شافعی کون؟ \_

وہاں سے حال تھا ہر گز نہ اتباع پیمبر ٹاٹھا کا کہ ندہب ہو جدا ہر کا مقرر یا لقب ہر کا کہ فاردتی فلانا ہے فلانا مرتضائی ہے

الإنصاف لشاه ولى الله الدهلوي (ص: ٧٦)

عجة الله البالغة (٢٢٢/١)

www.muhammadilibrary.com وَالْ يَحْجُ بَارِلُ الْعَرِجُونِ الْقَدِيمِ

بلکہ یہی عام دستورتھا کہ خلف اہل علم سلف کے اقوال کو مع دلائل کے دیکھتے، پھر جس بات کو مدل و مبر ہن جانتے، اس کو قبول کر لیتے۔ ان کو بیے خیال نہیں ہوتا تھا کہ ہمارا غد ہب کیا ہے، بلکہ ان کا بیہ خیال ہوتا تھا کہ ہمارا غد ہب قرآن و صدیث ہے، یہی وجہ ہے کہ ایک مسئلہ میں اگر وہ امام ابوصنیفہ سے موافق ہوتے سے، تو دوسرے میں امام شافعی ہے، الحاصل امام محمد بن اساعیل البخاری مجہد مستقل سے۔ وہ امام شافعی سے کس بات میں کم سے کہ ان کو تقلید شافعی کی فرورت پڑتی؟ دیکھوضح بخاری کے ترجمۃ الا بواب میں انھوں نے کتنے مسائل میں امام شافعی کا خلاف کیا ہے اور کتنی جگہ بالا شارہ ان پر اعتراض کیا ہے، صرف ایک شخص کا قول جس کو تاج الدین بھی نے طبقات میں لکھا ہے، قابل الشفارہ ان پر اعتراض کیا ہے، صرف ایک شخص کا قول دکھاؤ، جس میں بتقریح موجود ہو کہ امام بخاری شافعی الشفات نہیں ہا، گرتم سے ہوتو ائکہ متقد مین کی جماعت کا قول دکھاؤ، جس میں بتقریح موجود ہو کہ امام بخاری شافعی المذہب سے، یا کہیں امام بخاری ہی کا قول دکھا وہ وہ اپنی شافعیت کے مدی ہوں، یاد رکھوتم قیامت تک ان شاء الشنہیں ٹابت کرسکو گے، ولو کان بعض کے لبعض ظھیرا!!

بلكه ديكموية ابوالحن سندهى مدل ففي في عاشي صحيح بخارى مصرى مين لكها ب:

"وقد تنازع في البخاري المذاهب الأربعة، والصحيح أنه مجتهد."

'' یعنی ہر چہار ندہب والوں نے امام بخاری کی بابت تنازع کیا ہے۔ (لیعنی شافعیوں نے ان کو اپنے

طبقات میں ثار کیا ہے اور حفیوں نے اپنے میں اور اکیوں نے اپنے میں اور عنبلیوں نے اپنے میں ) اور صحبہ سر میں میں دکھیں سے میں اور اکیوں نے اپنے میں اور کا کہا ہے۔

صحیح بیہ ہے کہ امام بخاری (کسی مذہب کے پابند نہ تھے بلکہ تنقل) مجتہد تھے۔'' روز میں مرجم میں میں تاتا ہا شینی کچتہ اسر جنفی دیکھیں ہیں نہ ہوں ہ

اور جب امام بخاری مجمبّد تصوّتو بقول شخ عبدالحق د ہلوی حنی'' مجبّد راعمل باجتباد خود بود'' 🍑

امام بخاری مقلدنه تهرب، پس آپ کا دعویٰ باطل ہوا۔ فالحمدالله علیہ

جواس پر بھی نہ وہ سمجے تو اس بت سے خدا کھے

فتوله: امام بخارى وطلف (الى قوله) امام شافعى وطلف كى بورے مقلد تهرت بير،

أفتول: بير محض كذب اور باطل اور مردود ہے جيسا كرتقرير بالا ہے واضح ہے كين تم چونكہ خود بھى مقلد ہو، اس كے اس دعوى كے جوت ميں كر ''امام بخارى مقلد سے'' بھى تقليد ہى ہے كام ليتے ہوكہ ابوعاصم (جومحض ايك مصنف ہے) نے امام بخارى كوشافعوں كے طبقہ ميں ذكر كيا ہے۔ اس كى وہى مثال ہے جوكى نے كہا كہ '' تيرے منہ پر ناك نہيں تو گئے رونے گر اتنا نہ كيا كہ منہ پر ہاتھ بھيركر و كھوتو ليتے كہ ناك ہے يانہيں؟ '' ابو عاصم كے ذكر كرنے ہے امام بخارى كو تقنيفات كونه و كھا كہ كيا كہدرى ہيں، جس كى كو جمارے كلام ميں شك ہو، وہ ايك طرف سے بخارى كو اور دوسرى طرف مؤطا امام محمد كوركھ كر د كھے اور اپنے نفس سے فتوى پوچھے كہ ان دونوں ميں كيا فرق ہے؟ مؤطا امام محمد ميں تو ہر جگہ ہي ماتا ہے:

شرح سفر السعادة (ص: ۲۱) مجتبدا نظ اجتباد کے مطابق عمل کرتا تھا۔

العرجون القديم

"هذا قول أبى حنيفة، وبه نأخذ." "وليعني ابوطيفه كايي ندبب باوراس ير ماراعمل ب-"

856

مرامام بخاری وشك نے تمام صحح بخاری میں شافعی كا نام بھی نہیں لیا، صرف دوجگہ امام شافعی كا ذكر ملتا ہے:

ا۔ زکوۃ میں۔

۲\_ تفسيرعراما مين، وه بهي ان الفاظ مين:

د فاع ضیح بخاری

"قال مالك: العرية أن يعري الرجل الرجل النخلة ... الخ، وقال ابن إدريس: العرية لا تكون الا بالكيل ".

لیعنی امام ما لک نے یوں کہا ہے اور ابن اور ایس نے یوں، ابن اور ایس امام شافعی رائے ہوں ہیں، ہملا اگر امام 15 بخاری رائے امام شافعی رائے ہوں کہا ہوتے تو یہی ان کی روش ہوتی کہ تمام کتاب میں دیگر علماء حسن بھری، عطا، کمول، سفیان، ما لک، زہری وغیرہ کے اتوال تو نقل کرتے، گر امام شافعی کا بجو دو جگہوں کے نام بھی نہ ہوتا۔ ایس اگر علم اصول کو دیکھیں تو پید چاتا ہے کہ امام خاری جیے عظیم الشان آ دمی کو مقلد کہنا ہوت کبیرہ گناہ ہے، کیونکہ علماء اصول کے نزدیک مقلد اور جابل ایک ہی معنی میں ہے، عالانکہ امام بخاری رائے وہ وہش ہیں کہ آیة من آیات الله ہیں۔ کے نزدیک مقلد اور جابل ایک ہی معنی میں ہے، عالانکہ امام بخاری رائے وہش ہیں کہ آیة من آیات الله ہیں۔ اس جس کے ملم وفضل اور اجتہاد کی تمام اکا بر دین سائلہ سے خلف تک تعریف کریں، ایسے خص کو مقلد کہنا آ قاب پر تھو کنا نہیں تو کیا ہے؟ ایس اس کو یادر دکھو اور آ کندہ کو 'دچھوٹا میں بردی بات' کا مقولہ ثابت نہ کرواؤ، بزرگان دین کی تو ہین کرنا جھوڑ دو، ورنہ یا درکھو۔

رنگ لائے گا ہے ایک دن آپ کا رنگ حنا او ستمگر یاؤں کو مہندی لگانا چھوڑ کردے

فتوله: ابن جرعسقلانی جنہوں نے بخاری کی شرح فتح الباری تعنیف کی ہے اور امام بخاری کی پالائش کا بیڑا اٹھا کر ان کی طرف داری میں مستقل مقدمہ فتح الباری کامسمی بد ہدی الساری لکھا ہے اور اپنی پوٹمی حدیث دانی کی اس کام میں نہایت ناکامیابی کے ساتھ صرف کی ہے۔

#### أهتول:\_

کار پاکال را تیاس از خود مگیر گرچه باشد در نوشتن شیر و شیر 🖲

چونکہ تم کم علم و کم مایہ ہولہذاتم فتح الباری کی قدرومنزلت سے نا آشنا ہو، یہی وجہ ہے کہ تم نے اپنی پوری پونکی

- ويكمين: صحيح البخاري، قبل الحديث (١٤٢٨)
  - 🛭 مصدرسالق، قبل الحديث (۲۰۸۰)
- نیک لوگوں کے کام اینے اور تیاں نہ کر، اگرچہ لکھنے میں شیر (شیر) اور شیر (دودھ) ایک جیسے ہی ہیں!

www.muhammadilibrary.com. دفاع فيح بخاري

استحریر میں بدی ناکامیابی کے ساتھ خرچ کی ہے۔ حافظ ابن حجرنے فتح الباری مع مقدمہ ایس بے نظیر شرح لکھی ہے كه بايد وشايد!!

كياتم كونهين معلوم كة تمحارب بم مذبب عينى في "عمدة القارى "اى " فتح البارى " كمستفيض بو كر كھى ہے؟ كياتم نے حافظ سخاوى كے قول كونہيں ويكھا:

" صیح بخاری کی شرح امت محدید بر ایک دین تقل تھا، کی سے بیدوین ادا نہیں ہوا، صرف اس دین تقل کو حافظ ابن حجر برطن نے ادا کیا۔''

کیاتم نے نہیں سنا کہ جب علامہ شوکانی ہے بخاری کی ایک اور شرح کی درخواست کی گئی، تو انھوں نے فرمایا: "لا همرة بعد الفتح " عن اشاره تها اس امرى طرف كه فتح البارى ك بعد اورسب شرعيل بياري، اور فتح الباري مع مقدمه كى قدراس كے مطالعه كرنے والوں پرخود ظاہر ہے۔

> آ فتاب وليل

آ ناب

يس اگرخمصاري البيهي يتكرون قليل البعهاعت حافظ ابن حجر عليه الرجمية من الله الاسكير كي تنقيص كريس، تو حافظ وثراشه

کے درجہ و منزلت میں ذرا بھی کی نہیں ہوگی، بلکہ یمی ان کے ازدیادشان کا باعث ہوگا، بقول متنبی

"وإذا أتتك مذمتي من ناقص الم في الشهادة لي بأني كامل

فتوله: قبررسول الله مَنْ اللهُمَ اور ديكر بزرگان دين كى جومثل صفا ومروه اور حجر اسود كمن شعائر الله يعنى اللہ کی بعض نشانیوں ہے ہیں اور جس کی زیارت ذریعہ نجات کا ہرمسلمان کے ہے، بت اور اس کی تعظیم جو فَحُواكَ اس آيت كى جاتى ج: ﴿ وَ مَنْ يُعَظِّمُ شَعَآئِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقُوَى الْقُلُوب ﴾ إلى فوله: بت برتی قرار دی گئے۔

16

التبر المسبوك (ص: ٢٣١) سيرة البخاري (ص: ٢٦٠)

فهرس الفهارس (١/ ٢٣٨) سيرة البخاري (ص: ٢٥٩)

اگرون کو چگادر کی آ کھے والا (جوون شیل د کھے نہ سکے) نہ د کھے سکے تو اس میں سورج کا کیا قصور؟!

دیوان المتنبی (ص: ۱۲۲) اگر کی ناقع آ دی کی طرف ہے تم کومیری فدمت بہنچ تو یہ میرے کمال کی شہادت ہے۔

وَ وَا لَ كُنَّ بُنَارِي الْقَدِيمِ 858 \$ \$ فَارِي الْقَدِيمِ الْقَدِيمِ الْقَدِيمِ الْقَدِيمِ الْقَدِيمِ

أفنو ل: سبحان الله! نازم بری فنم!! امت محمد بر افترا باند سے باند سے شریعت محمد بر بافترا باند سے گے؟
عیاذا بالله! بیتمهاری بری جراکت ہے، گویا دین نبوی میں کی بیشی کرنا تمهارے افتیار میں ہے کہ جس کو چاہوشعائر الله
میں داخل کر دو اور جس کا ورجہ چاہو جمر اسود وغیرہ کے برابر کر دو، آج تمهارا ند بب معلوم و اہل فد بب معلوم! ایے ہی
عقیدہ والوں کوفقہا نے ملحدومر تد لکھا ہے اور لکھا ہے کہ ان کو تجدید اسلام ضروری ہے، آج تم نے تمام حفیوں پر دھبد لگا
دیا، واللہ تم نے شیطان کے بھی کان کتر لئے، کیا تم کسی حفی کی تغییر میں بھی دکھا سکتے ہو جو کہ تم نے لکھا ہے؟ کیا تم " من
قال فی القرآن برأیه فلیتبوا مقعدہ من النار " مستحق نہیں ہوئے؟ ضرور ہوئے: ای کو فداوند عالم فرماتا ہے:

﴿ اتَّنَيْنُونَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَوٰتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ ﴾ [يونس: ١٨]

يعنى كياتم الله كوجهي اليي باتين بتلانا چائت موجواس كعلم مين نبين؟

عالانکداس قرآن کا اتار نے وال کا خداہے، جس نے فرمایا:

﴿ قُلُ أَنزَلَهُ الَّذِي يَعُلَمُ السِّرَّ فِي السَّائِينِ وَالْأَرْضِ ﴾[الفرقان: ٦]

''اے نبی! تو ان کو کہداس قرآن کو اس اللہ پاگھ نے اتارا ہے، جوآسانوں اور زمینوں کے تفی بھید جانتا ہے۔''

پھر بتلائے! ایسے تحقی جمید جانے والے علام الغیوب کے کلام اللہ کی کا کیا حق ہے کہ من شعائر اللہ میں ان باتوں کو داخل کر دے، جو نازل کرنے والے کے منشا کے خلاف ہو؟ اور جب ایسے تحقی نے، جن پر قرآن اترا ہے، خود قبر پرتی کو بت پرتی فرمایا ہے، تو تم من شعائر اللہ کہنے والے حضرت ظافی ہے بھی بڑھ گئے؟ اور پھر بیاعتراض کہ 'آ مخضرت ظافی کا درجہ مثل ایک بھائی کے سمجھا گیا'' چہ معنی دارد؟ اس لئے کہتم نے اپنا درجہ قرآن کی شرح کرنے میں آنخضرت ظافی ہے بھی بڑھا لیا، کہو! کسے لینے کے دینے پڑے؟

الجما ہے پاؤل یار کا زلف دراز میں لو آپ اپنے دام میں صیاد آگیا

سنواورغور سے سنو! انصاف کا خون نہ کرو، جو معاملہ قبور کے ساتھ کیا جاتا ہے، اس کے بت بری ہونے میں 17 کسی مومن کو شک نہیں ہے، اس طرح اولیاء کی قبور پوجی جاتی ہیں، کیا تم کو

سنن الترمذي، برقم (۱۹۹۱) سنن النسائي الكبرئ (۱/۵) اس كى سند مين عبدالاً على بن عامر النعلبي ضعيف ب، امام ابن عدى را الشاعل في المراحدث عن سعيد بن جبير ... بأشباء لا يتابع عليها " (الكامل: ۲۱٦/٥) اور فيكوره روايت سعيد بن جبير بى بيم جبير بى بيم مروى به.

www.muhammadilibrary.com دام عن محاري (859 هن المعرون الله

اجمیر و بغداد وغیرہ کی قبر پرتی کا حال نہیں معلوم کہ جو معالمہ اللہ پاک کے ساتھ کرنا چاہیے، اس سے زیادہ ہی خواجہ معین الدین چشق بطشہ وضح عبدالقادر جیلانی وغیرها کے ساتھ کیا جاتا ہے؟ پھر اس کے شرک ہونے میں کسی مومن باللہ کو کیا کلام ہوسکتا ہے؟ بلکہ اس شرک کا عدم بدیمی البطلان ہے، حضرت تُلَقِّعُ نے خود قبر پرتی کو بت پرتی سے تعبیر فرمایا ہے اور خداسے دعا ما تگی تھی کہ اے اللہ! مت کرمیری قبر کو بت جو بوجی جائے!

پس ای قبر پری سے رسول الله تافیر نے خوف کیا تھا، جس کوتم شعائر الله کہتے ہو، اگر حقیقت میں آپ کی قبر من شعائر الله ہوتی تو آپ نے ایسا کیوں فرمایا، جیسا کہ مشکوۃ (ص: ۱۲۴) میں ہے:

"قال رسول الله ﷺ: اللهم لا تجعل قبري وثنا يعبد، اشتد غضب الله علىٰ قوم اتحذوا قبور أنبيائهم مساجد. " (رواه مالك)

جس كاتر جمه شخ عبدالحق والوى حنى شرح مشكوة (١/٠١١) ميس يول كرت بين:

'' گفت آنخضرت ٹُلٹیٹا خداں ا مگردان قبر مرا مانند ہے کہ پرستیدہ میشود سخت شدیا سخت بادخشم خدا برگروہی کہ گرفتند قبر ہائے چینجبرال جودرام جدہا۔''<sup>©</sup>

اور مشکوة (ص:۲۱) میں ہے:

"عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله الله قال في مرضه الذي لم يقم منه: لعن الله اليهود والنصاري اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد. (متفق عليه )

جس كر جمد اور شرح مين واى شخ عبدالحق حفى شرح مشكوة رس: ٢٥٩) مين لكهت بين:

''آ مخضرت نگانیم گفت در بیاری خود که برنخاست از ال لعنت کند خدا آنها کی یبود و نصاری را که ساختند گور بائے پیغمبران خودرامبحد با، چول دانست آنخضرت قرب اجل را و بترسیداز امت که مبادا بقیر شریف وے آس کنند که یبود و نصاری بقور انبیاء خود کر دند، بیا گابانید ایشال رابر نهی از ال بلعن بریبود و نصاری که قبور انبیاء را مساجد گرفتند، وایس

- السوطاً للإمام مالك (١/ ١٧٢) برقم (٤١٤) مشكاة المصابيح (١/ ١٦٥) مؤطا امام ما لك ين به عديث مرسل مروى به كيونكه اس عطاء بن يبار بيان كرتے بين اور وہ تابعی بين، اى ليے صاحب مشكاة فرماتے بين: "رواہ مالك مرسلاً" ليكن حافظ ابن عبدالبر وُلك نے اسے منداورموصول بيان كرنے كے بعدائ حديث كوشيح قرار دیا ہے۔ ديكھيں: التمهيد (٥/ ٤١)
- اشعة اللمعات (١/ ٧٣٧) رسول الله تُؤلِيم نے كہا: اے الله! ميرى قبر بت كى مانند ندكر دينا جس كى بوجا كى جائے، ايك قوم پر
   الله تعالى كا سخت غضب ہوا، جس نے اپنے انبياء كى قبر بي سجدہ گاہ بناليس۔
- صحيح البخاري: كتاب الجنائز، باب ما جاه في قبر النبي صلى الله عليه وسلم وأبي بكر و عمر رضي الله عنهما، رقم
   الحديث (١٣٢٤) صحيح مسلم: كتاب المساجد و مواضع الصلاة، باب النهي عن بناه المساجد على القبور ...، رقم
   الحديث (٢٩٥) فيز ويكسين: مشكاة المصابيح (١/ ١٥٧)

وَ الْعُرْجُونِ القَدِيمِ الْعُرْجُونِ القَدِيمِ الْعُرْجُونِ القَدِيمِ الْعُرْجُونِ القَدِيمِ الْعُرْجُونِ القَدِيمِ

بردوطریق متصور است، یکے آئکہ سجدہ بقبور برند و مقصود عبادت آل دارند چنا نکہ بت پرستان بت می پرستند، دوم آئکہ مقصود و منظور عبادت مولی تعالی دارند ولیکن اعتقاد برند کہ توجہ بقبور ایثال در نماز و عبادت حق موجب قرب و رضای و بے تعالی است و موقع و بے عظیم تر است نزدحق از جہت اشتمال و برعبادت و مبالغہ در تعظیم انبیائے او، وایس ہر دوطریق نا مرضی و نا مشروع است، اول خود شرک جلی و کفر است و ثانی نیز حرام است، از جہت آئکہ در و بیز اشراک بخد است، و مبہر دوطریق لعن متوجہ است، و نماز گذار دن بجانب قبرنبی یا مردصالح بقصد تمرک و تعظیم حرام است و بیچکس را در آل خلاف نیست "

اس ساری عبارت کوغور سے براهو، نیز اس مشکوة (ص: ۲۳) میں دیکھو:

"عن ابن عباس رضى الله قال: لعن رسول الله مَنْكُمْ زائرات القبور، والمتخذين عليها المساجد والسرج. " (رواه أبوداود)

فيخ عبدالحق مفى شرح مشكوة على إب لكهة بي:

"گفت ابن عباس لعنت کرده است بینم خدا خلافخازنان را که زیارت کنند قبر با را، ولعنت کرده است رسول خدا تنظیم کسانی را که میگیر ند بر قبور معجد بارا یعنی مجده برندگان بجانب قبور بقصد تنظیم و کسانی را که میگیر ند چراغها را برقبور بقصد تنظیم و نز د بعض حرام است، اگر چه نه بقصد تنظیم با شداز جهد اسراف و تصبیع مال ـ" •

نیز مظکوۃ ہی میں بروایت مسلم جندب دانٹؤ سے مروی ہے:

- أشعة اللمعات (١/ ٤٥٣) ني تُنْجُرُ ني الله يهال يبارى من كها، جس سے اٹھ ند سكے، كداند تعالى يرد و انسارى پر لعنت كر ہے، جنہوں نے اسنے انبياء كى قبر يس مجده كا يس بنا ليس، جب آپ تُنْجُرُ كو اپنى موت كے قريب ہونے كا علم ہوا تو آپ نے اپنى الحت كو قرايا كدمبادا آپ كى قبر يحى ايسے بن مقدر بنا كى جده كا يس بنا ليس، جب آپ تُنْجُرُ كو اپنى موت كے قريب ہونے كا علم ہوا تو آپ نے اپنى امت كو اس سے منع فريان، اور بيد دور سے ممكن ہے، ايك قبر كو كوره كرنا اور اسے مقصود عبادت ركھنا، جس طرح بت پرست كرتے بيس۔ دومر سے مقصود تو الله تعالى كى عبادت ہو، كين بيد اعتقاد ركھنا كدان كى قبر پر نماز پر حمنا قرب الله كا دور رضائے ضاوندى كا موجب ہا اور بير جگد الله كے بال زيادہ عظیم ہے، كونك وہال عبادت بھى ہوگى اور اخبياء كى تقور كھنا كہ كونك وہال عبادت بھى ہوگى اور اخبياء كى تقور كھنا كے تقور كھنا كونك ہے، بوكر نماز پر حمنا حرام ہے، كونك وہال بھى شرك ہے، جا ہے تفى عى ہوگى اور ہون طريقوں ميں لعنت ہا اور تيرك يا تعظيم كى نير سے تبر ني ياكى مردصالح كى قبر رخ ہوكر نماز پر حمنا حرام ہے، اس ميں كى كوافتلاف تبيل۔ سنن أبي داود (٢٣٢٦) سنن التر مذي (٢٠٣) سنن النسائي (٣٤٠٢) اس حديث كى سند ميں ابو صالح موئى أم حائى ضعيف ہے، امام مسلم خلائے فرماتے بين عداد الحديث ليس بنابت، وأبو صالح باذام قد اتفىٰ الناس حديثه، ولا بئبت له ضعيف ہے، امام مسلم خلائے فرماتے بین عدال الحدیث لیس بنابت، وأبو صالح باذام قد اتفىٰ الناس حدیثه، ولا بئبت له ضعيف ہے، امام مسلم خلائے فرماتے بين عدال الحدیث ليس بنابت، وأبو صالح باذام قد اتفىٰ الناس حدیثه، ولا بئبت له
- القبور" حدیث ثابت ہے۔ دیکھیں: سنن النر مذی (۱۵۷۶) نیز دیکھیں: إرواء الغلیل (۳/ ۲۳۲)

  الفبور " حدیث ثابت ہے۔ دیکھیں: سنن النر مذی (۱۵۷۶) نیز دیکھیں: إرواء الغلیل (۳/ ۲۳۲)

  ادر چراغ جلانے والوں پرلعنت بھیجی ہے، لین تعظیم کے قصد سے قبروں کی جانب مجدہ کرنا اور ای غرض سے وہاں چراغ جلانا بعض کے نزد یک حرام ہے، اگرچہ تعظیم کا قصد نہ ہو، کیکن امراف اور مال ضائع کرنے کی بنا پر بھی حرام ہے۔

سماع من ابن عباس " (تحذير الساجد للألباني: ٥٢) البت باي الفاظ "لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم زوارات

"قال: سمعت النبي ﷺ يقول: ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد، إني أنهاكم عن ذلك. " ◘ ترجميثرح مشكوة [٣٥٣/١] من يول ہے: ترجميثرح مشكوة [٣٥٣/١] من يول ہے:

''شنیدم آنخضرت را کدمیگفت آگاه باشید و بدانید کدمیگویم کسانیکه می بودند پیش از شا بودند کدمیگیرفتند قبر بائے پنجبران خود را وصالحان خود رامنجد با، آگاه باشید پس تگیرید قبر با رامنجد با بدرستیکه من شارانهی کردم ازال '' اورمشکوة (ص: ۱۲۷۰) میں ہے:

ترجمه شرح مشكوة مين يول ب:

اور یہ بھی اس مشکوۃ میں ہے:

"عن حابر قال: نهي رسول الله يَكِي أن يحصص القبر، وأن يبني عليه. " (رواه مسلم) ترجمة شرح مشكوة مي بير ب:

' 'نهی کرد آنخضرت مُنْاقِیَّا از سیخ کردن گور و نهی کرد ازاں که بنا کرده شود برگور، بعض گفته اند که مراد بناکردن است به سنگ و مانند آن وبعض گفته اندمراد به بنا خیمه زدن و مانند آن است که آن نیز مکرو و منهی عنداست'، •

<sup>•</sup> مسلم: كتاب المساجد و مواضع الصلاة، باب انهي عن بناه المساجد على القبور ...، رقم الحديث (٥٣٧) مشكاة المصايح (١/١٥٧)

 <sup>◘</sup> صحيح مسلم: كتاب الجنائز، باب الأمر بتسوية القبر، رقم الحديث (٨٦٩) مشكاة المصابيح (١/ ٣٨٢)

<sup>•</sup> صحيح مسلم: كتاب الجنائز، باب النهي عن تجصيص القبر والبناء عليه، وقم الحديث (٩٧٠) مشكاة المصابيح (٣٨٢/١)

<sup>🗗</sup> أشعة اللمعات (١/ ٧٣٧) نبي تُلَيُّرًا نے قبر پر چونہ ﷺ کرنے اور اس برعمارت کھڑی کرنے ہے منع کیا ہے، بعض کہتے ہیں اس ہمرادیہ ہے کہ چھر وغیرہ کی عمارت بنانا، بعض کہتے ہیں خیمہ وغیرہ لگانا، نیزیہ بھی ناپندیدہ اور منع ہے۔

العرجون القديم

(OXX) 862 XXOX

دفاع ضيح بخاري

اورامام عمر الدين نے كتاب الهدي النبوي (١/ ٤٨٥) من وند تقيف كے قدوم كے ذكر مي فرمايا ہے: "هدم مواضع الشرك التي تتخذ بيوتا للطواغيت، وهدمها أحب إلى الله ورسوله، وأنفع للإسلام والمسلمين من هدم الخانات والمواخير، وهذا حال المشاهد المبنية علم القبور التي تعبد من دون الله، ويشرك بأربابها مع الله، لا يحل إبقاؤها في الإسلام، ويحب هدمها، ولا يصح وقفها ولا الوقف عليها، وللإمام أن يقطعها وأوقافها لحنوذ الإسلام، ويستعين بها على مصالح المسلمين، وكذلك ما فيها من الآلات والمتاع والنذور التي تساق إليها يضاهيٰ بها الهدايا التي تساق إلىٰ البيت الحرام، للإمام أخذها كلها، وصرفها في مصالح المسلمين، كما أحذ النبي عَليُّ أموال بيوت هذه الطواغيت، وصرفها في مصالح الإسلام، وكان يفعل عندها ما يفعل عند هذه المشاهد سواء من النذور لها، والتبرك بها، والتمسح بهام تقبيلها، واستلامها، هذا كان شرك القوم بها، ولم يكونوا يعتقدون أنها خلقت السموات والأرض، بل كان شركهم بها كشرك أهل الشرك من أرباب المشاهد بعينه، فالواجب في مثل هذه المشاهد أن تهدم وتجعل مساحد إن احتاج إليها المسلمون وإلا أقطعها الإمام هي وأو قات للمقاتلة وغيرهم" لنتهي.

خلاصہ اس کا یہ ہے کہ وہ مکان جوطواغیت کی پرستش کے کے بنائے جائیں، ان کا ڈھا دینا اللہ ورسول کو بہت محبوب ہے اور مسلمانوں کو بردا نفع بخش ہے، ایبا ہی جو قبروں پر بنا کریں کی بیشش ہوتی ہے، اس کا بھی ڈھا دینا واجب ہے اور اس کا باقی رہنے دینا اسلام میں حلال نہیں اور اس میں جس قد حسان جھاڑ، فانوس وغیرہ ہوں ان کو وہاں سے نکال کرمسلمانوں کی ضروری مصلحوں میں صرف کر دیا جائے جیسا کہ آنخضرت مُلَاثِمُ نے طواغیت کے مالوں کو نکال کرمسلمانوں کی ضرور ہات ہیںصرف کیا تھا اور اس کا بوسہ ونذر وغیرہ سب شرک ہے۔ فقط

اور حجة الله البالغه مي ب:

"كان أهل الحاهلية يقصدون مواضع معظمة بزعمهم يزورونها، ويتبركون بها، وفيه من التحريف والفساد ما لا يخفي، فسد النبي عُطِيلُه الفساد، لئلا يلتحق غير الشعائر بالشعائر، ولئلا يصير ذريعة لعبادة غير الله، والحق عندي أن القبر ومحل عبادة ولى من أولياء الله والطور كل ذلك سواء في النهي." انتهى

حاصل یہ کہ حالمیت والے چند جگہوں کی زبارت کرنے جاتے تھے، جس کو انھوں نے اپنے فاسد گمان

19

واد المعاد للإمام شمس الدين ابن القيم رحمه الله (٥٢٥/٣).

عجة الله البالغة (١/٨/١)

www.muhammadilibrary.com. دفاع تی عاری (863 کاری الفد

میں معظم ومتبرک متصور کیا تھا، رسول الله مُلَاقِع نے اس کو بند کر دیا، تاکه شعائر غیر شعائر سے ندل جائے اور عباوت غیر الله کا ذریعہ ندبن جائے، پس قبر وغیرہ بھی اس مما نعت میں داخل ہے۔

اب كهال كے عمر كريم ميان!! ذراح پشم بصيرت سے ان روايات وعبارات كو ديكھيں كد جس كو وہ شعائر الله ميں داخل كرتے تھے، اس كا حرام وفسق ہونا ثابت ہوا۔ اب زيادہ ميں كهال تك لكھتا چلا جاؤں ؟ لعل فيه كفاية لمن له دراية! پس جب خود آنخضرت تاليم أن اسے بت برتى قرار ديا ہے تو ہم بركوئى الزام نہيں رہا۔ كما قبل \_

بنانا نه تربت کو میری صنم تم نه کرنا میری قبر پر سر کو خم تم

قوله: بزرگان دین کی قبر پرواسطے حصول حاجات کے جانا، جو ایک سنت اور حدیثوں اور بزرگان وین کے قول و نعل سے خابت ہے، جیسا کہ ہم آ کے بیان کریں گے، شرک تھہرایا گیا۔

افتول: بزرگان وین کی قبر پر صل حاجات کے واسطے جانا، کی سیح حدیث سے ثابت نہیں ہے، اوراس کوسنت کہنا افتراء عظیم ہے اوراس کا قائل یقیناً حدیث من کذب علی متعمدا فلیتبواً مقعدہ من النار " میں واخل 20 ہے، اور یہ بزرگان وین کے قول و نعل سے بھی ثابت نہیں ہے۔ من یدعی فعلیہ البیان! بلکداس کے خلاف بہترے واقعات پایہ جوت کو پنچے ہیں، دیکھوز مانہ خلافت حضرت عربی قط سالی ہوئی، تو حضرت عمر صلاة استدقاء کے لیے حضرت عباس کے ہمراہ باہر نکلے اور اللہ تعالیٰ سے کہا کہ جب رسول اللہ تا بی موجود تھے، تب ہم لوگ آپ کو وسیلہ گردانے تھے، اب وفات کے بعد آپ کے بھا حضرت عباس کو وسیلہ گردانے ہیں، یا اللہ یانی برساؤ! ع

پس خیال کرو که حضرت عمر دان نظر نے رسول الله خالی قبر پر جاکر آپ کے حاجت طلب نہیں کی ، بلکہ خلفاء راشدین و دیگر اجله صحابہ کو کتنی بارغ زوات میں کیسے کیسے سخت واقعات پیش آئے ، گر کہیں ٹابت نہیں ہے کہ ان لوگوں نے رفع مشکلات رسول الله خالی کی قبر کے پاس جا کر جا ہا، چونکہ تم نہ سنت کی تعریف جانو، نہ اصول المحدیث سے باخر ہو، اسلئے تم کواس وقت مزامل رہا ہے کہ جو جا ہتے ہو کہہ دیتے ہو، ایک تو تم مقلد ہونے کی وجہ سے مشرک نی الرسالت سے ہی، مشرک نی عبادت الله والاستعانة بھی ہوگے، وہی مثل ہوئی: '' ایک کریلا دوسرا نیم چڑھا ،' یعنی دوسری تنی اُغامیدہ الفاسدة .

افسوس کہ شیطان نے اپنا کام کر لیا اور ان مبتدعین نے اس کو کچھے نہیں سمجھا، بلکہ شیطان نے مبتدعین کے ول میں افعال شرکیہ کو بہصورت ثواب ڈال دیا اور ان کے ناپاک دلوں نے اس کو قبول کر لیا۔

<sup>🛈</sup> صحيح البخاري، برقم (١١٠) صحيح مسلم، برقم (٣٠٤)

<sup>2</sup> صحيح البخاري، برقم (٩٦٤)

ج شیطان و بخمن اولاد آدم سیطان و بخمن اولاد آدم سیطاتا ہے وہی راہ جہنم سی کو بت پرتی ہے سیطاتا سی کو ہے وہ قبروں پر جھاتا غرض اللہ سے دونوں کو روکا جملا کر راہ جا خندق میں جمونکا

قوله: شخ سد وكا برا اورميان جلال كا مرغ جو الله كا نام ليكر ذئ كيا جاتا ب اورموافق اس آيت كريمه ك ﴿ فكلوا مما ذكر اسع الله عليه ... ﴾ إلى قوله تطعى حرام قرار ديا كيا-

افنول: تم كو يہ بھى معلوم جى تطعى حرام قرار دينے والے كون بيں؟ ہم سانو وہ حضرات فقہاء حنفيہ بيں! وجہ يہ ہے كہ جس جانور پر تقرب غير ضدا كي جائے اور اس تقرب غير ضدا كى نيت پر الله تعالى كا نام لے كروہ ذرج كيا جائے، تو الله تعالى كا وہ تسميہ ذرج كے وقت مفير نيل ہے، بلكہ وہ ذبيحہ بالا تفاق حرام ہے، اگر چہ بسم الله والله أكبر كر كے ذرج كيا جائے، كيونكہ اس جانور سے تقرب غير الله مقصود ها، اس غير الله كے نام پر اس كى شهرت تقى اور اسى نيت پر وہ ذرج ہوا۔

تمام علائے حنفید نے اس کی تصریح کی ہے، دیکھو تفییر نیشا بوری میں ہے:

"قال العلماء: لو أن مسلما ذبح ذبيحة، وقصد بذبحها التقرب كي غير الله، صار مرتدا، و ذبيحته ذبيحة مرتد - انتهى.

اور در مختار میں ہے:

دفاع سيح بخاري

" ذبح لقدوم الأمير ونحوه، كواحد من العظماء، يحرم، لأنه أهل به لغير الله، ولو ذكر اسم الله تعالىٰ، " فانتهى.

21

اور الأشباه والنظائر مي ہے:

"لو ذبح لقدوم الأمير، أو واحد من العظماء، يحرم، وإن ذكر اسم الله تعالىٰ عليه، لأنه مما أهل به لغير الله، "€ أهل به لغير الله، "

€ الأشباه والنظائر (ص: ٣١٩)

تفسير النيسابوري، زير آيت: البقرة (۱۷۳)

۵ الدر المختار (۲۰۹/۲)

www.muhammadilibrary.com وفاع مج بناري (865 هم العوجون القا

اور جو ہرہ نیرہ شرح قدوری میں ہے:

"الذبح عند مرأى الضيف تعظيما له لا يحل أكلها، وكذا عند قدوم الأمير أو غيره تعظيما له، لأنه أهل به لغير الله،" <sup>©</sup> انتهيٰ.

ان عبارتوں کا خلاصہ بیہوا کہ اگر کوئی مسلمان ہم اللہ کہہ کران جانوروں کو ذبح کرے، جس سے تقرب غیر اللہ مقصود ہے، تو وہ بوجہ " ما أهل به لغير الله "كحرام ہے۔

اب بتاؤ کہ کتب فقہ پر بھی تمھارا ایمان ہے یانہیں؟ اس حرام خوری پر کیوں آیادہ ہو گئے ہو؟! آج دعویٰ ان کی میکمآئی کا باطل ہوگیا روبرو ان کے جو آئنہ مقابل ہوگیا

قوله: كتاب بخارى مثل ترآن شريف كى كتاب محفوظ مجى گئ، يهال تك كه مانندقرآن شريف كى استختي من يهال تك كه مانندقرآن شريف كى استختيس يارك بنادي كاور بيشرك نه بوا۔

#### أفتول

پڑی پھر سمجھ ایس کی تم سمجھو تو کیا سمجھو

ابی جناب! بخاری شریف کی بابت اجماع کی بدولت و اصح الکتب بعد کتاب الله " کہا جاتا ہے، پس جب وہ بعد یت کے ساتھ مقید ہوئی، تو مثلیت کہاں ربی؟ سیجی تمھارا اخرا ہے کمٹل قرآن کے بخاری محفوظ بھی گئ، تم کو ابھی تک سیجی نہیں معلوم کے قرآن شریف کے تمیں پارے خدا کے یہاں سے مقسم ہوکر انزے تھے یا لوگوں نے بنائے تھے؟ جی عقل کے پیچھے لئے لے کر دوڑ نے والے سنوا صحابہ کرام نے روز مرہ کی تلاوت کی آسانی کے لیے تمیں حصہ بنایا کہ ایک ماہ میں قرآن مجید ختم کرنے کا ایک اندازہ ہوجائے۔ پس صحیح بخاری کے جو تمیں حصہ کئے گئے، تو بغرض تفاول و تسہیل درس تدریس، تو یہ شرک کوئلر ہوا؟ اگر شرک کا معنی آپ نے یہی سمجھا ہے اور اس کو اس قدر و صحت وے دی ہے، تو آپ کو ایک کا دو بنتا پڑے گا کیونکہ خدا ایک ہے!

ضیا کو تیرگ اور تیرگ کو جو ضیا سمجھے پڑیں پھر سمجھ ایسی پہ وہ سمجھے تو کیا سمجھے

فتوله: اب صرف سوره اورآيت بنانا باقى ب، كيا عجب كده كام بھى پورا بوجائـ

ا فتول: کیوں اس قدر خبط الحواس ہورہے ہو؟ کیا بخاری شریف میں سورہ اور فرقان حمید کی آیات نہیں ہیں؟ پھر حدیثوں کا سورہ یا آیت بنتا چے معنی دارد؟ ہمیں بڑا افسوس ہے کہ آج تو تم مولوی عمر کریم پٹوی کہلاتے ہو، کیا عجب

رفاع سن بخارى القديم 866 \$ 866 كالله العرجون القديم

کہ کل ہے کچھاور بن جاؤا۔

22

نازنین تو بڑھتے بڑھتے کیا ہے کیا ہوجائے گا

ہے ابھی بت ہی گر ایک دن خدا کہلائے گا

فتوله: اورامام بخارى بطلف مثل انبياؤل كمعصوم مان كتر

أفنول: استغفرالله! سفيد جموت اس كانام ب-

جادو وہ جو سر پہ پڑھ کے بولے

اچھا اگرتم اپنے قول میں سیچ ہوتو اس دعویٰ کا ثبوت پیش کرد! ورنہ \_

دعویٰ ہے دلیل قبول خرد نہیں

ناظرین! کیا اب بھی آپ یقین ہیں کریں گے کہ اس مشتہر کا اشتہار جہالت، صلالت اور کذب وافتر اےمملو

ہے یانہیں؟ لوگو! انصاف کا خون نہ کرنا!!

قتوله: امام بخاری محدث ہونے کے علاوہ بھی طلق بھی بنادیے گئے، حالانکہ بیتو خود امام شافعی کے مقلد تقے، جیسا کداور بیان ہوا۔

**اَقتول**: وَه کواک ناک والی مثال بھول گئے؟ ذرائم خود بی اور کے بیان کو پھرنہیں لوہے کی عینک لگا کے

پڑھو کہ امام بخاری کومقلد کہنے والا اور گوہ کھانے والا دونوں برابر ہیں۔

اجی جناب! امام بخاری محدث اور مجتهد مستقل بھی تھے، ہم اس کو بالنفصیل آگئے بیان کریں گے! ان شاء الله تعالی \_ فانتظر!

فتوله: اوراس وقت تك كسى في ان كومجتر مطلق لكها بهي نبيس بـ

**اُ هنو ل**: یتمهاری قلت نظر و لاعلمی اور جہالت کی دلیل ہے، تمام اکابر دین نے امام بخاری کو مجتهد وفقهیه امت تسلیم کیا ہے، شیخ سندھی حنفی لکھتے ہیں:

" والصحيح أنه مجتهد " يعني الم بخاري مجتهد مطلق تقيه • كما مر آنفا.

اورامام نووى تهذيب الأسماء (ص: ٩٠) مين فرمات بين:

"قال محمد بن بشار حين دخل البخاري البصرة: دخل اليوم سيد الفقهاء، وروينا عن عبد الله بن محمد المسند قال: محمد بن إسماعيل إمام، فمن لم يجعله إماماً فاتهمه، وروينا عن إمام الأثمة محمد بن إسحاق بن خزيمة قال: ما رأيت تحت أديم السماء أعلم بحديث www.muhammadilibrary.com دفاع فليح بخارى

رسول الله ﷺ من محمد بن إسماعيل البخاري، قال الحافظ أبو الفضل محمد بن طاهر المقدسي: حسبك بإمام الأئمة ابن خزيمة يقول فيه هذا القول مع لقيه الأئمة

و المشائخ شرقا وغربا،" انتهى . .

''لینی محمد بن بشار نے امام بخاری کوسید الفقهاء کہا ہے، اور عبدالله مسندی نے بید کہا کہ بخاری امام ہیں، اور جوان کوامام نہ جانے وہ بے دین ہے اور امام ابن خزیمہ نے کہا کہ آسان کے نیچے رسول الله ظافیم کی حدیث کو جاننے والا ان (امام بخاری) کے مثل کوئی نہیں ہے۔"

اورخلاصه فی اساءالرجال میں ہے:

"قال أبو بكر بن أبي شيبة ومحمد بن نمير: ما رأينا مثل محمد بن إسماعيل، وقال أحمد:

ما أخرجت خراسان مثل محمد بن إسماعيل فقيه هذه الأمة.

''بینی ابو بحر بن ابی شیبہ و محد بی نمیر نے کہا کہ ہم لوگوں نے امام بخاری کے مثل کسی کونہیں و یکھا اور امام احمدنے امام بخاری کوفقیہ هذه الأمام بخاری کوفقیہ

اب ان کے محدث وامام و مجتہد مطلق وفقیہہ کی بلکہ امام القتهاء ہونے میں کیا شک رہا؟ بھلاتم ایسے کلمات مدحیہ بحق امام ابوصیفه را الله اسمه ثقات کے کلام سے ثابت کر سکتے ہو؟ ...

بس تنگ نه کر ناصح ایان مجھے اتا

یا چل کے دکھا دے دہن ایک کمر الیم

فتوله: بال كتابول عصرف اس قدرمعلوم بوتا ب كه انهول في بين بن كا اداده كيا تها، مراس میں ناکامیاب رہے۔

أفتول: اس كے جواب ميں صرف اس قدركها كافى ہے كه " لعنة الله علىٰ الكاذبين "اجى جناب! ورا ان كتابوں كو پيش تو يجيئ كركن كتابوں ے ثابت موتا ہے؟ ہم كہتے ہيں كہ ﴿مِثْلَ مَا آنْكُمْ تَنْطِقُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٣] كے يقين جانو كه جو عالم خص صحيح بخارى كر اجم الابواب كو ديكھے گا، وہ باليقين جان لے گا كه ايسے ا پیے استنباط واجتہاد کی باتیں سوائے مجتہد مستقل کے کوئی شخص نہیں کرسکتا، پھر مجتهد بننے کا ارادہ چے معنی دارد؟!

بہت افسوں تو بیہ ہے کہ امام بخاری، جن کوسلف نے مجتبد مستقل تسلیم کیا ہے، تمھارے نزدیک مجتبد مطلق نہ ہوں اور امام ابوصنيفه مجتبر مستقل ہوں،مہربان! انصاف كا خون نه كرو، ہم آ كے اجتهاد كي فصل ميں بالتصريح اس كوان شاء الله تكھيں كے \_

23

 <sup>◄</sup> تهذيب الأسماء واللغات لننووي (١/ ٧٩)

خلاصه تذهیب تهذیب الکمال للخزرجی (ص: ۲۲۷)

العرجون القديم

میرے دل کو دیکھ کر میری وفا کو دیکھ کر

رفاع تنج بخاري المنظمة المنظمة

بنده برور! منصفی کرنا خدا کو دیکھ کر

أفتول: بيخض غلط ب، اس لئے كه جب امام بخارى كے قول كے خلاف ہوگا، تو اس وقت "خالف سنة رسول الله" كوئى نہيں كہرسكتا، بلكه " هذا مخالف لقول البخاري "كہا جا سكتا ہے، ليكن ايباكى نے بھى نہيں كہا، جيبا كة محمارى تحرير سے ظاہر ہوتا ہے كه "خالف سنة رسول الله "كا حكم لگا ياجا تا ہے، جس سے معلوم ہوا كه وه قول رسول الله كا حكم الله على حديث رسول الله كا قول حديث رسول الله كا فاف تھا، نه امام بخارى كے قول كے، پس ايبا قول حديث رسول الله كا فاف ما به اور فرمايا ہوتا كے كاف كودامام صاحب نے تكم ديا ہے اور فرمايا ہے:

"إذا صح الحديث فهو مذهبي " (تفسير مظهري، طبع حصار: ٣٩٣/١)

لیعن جب حدیث محیح ثابت ہوجائے تو وہی میں جب ہے، اور چونکہ محیح بخاری کی حدیثوں کا محیح ہونا آفآب نصف النہار کی طرح ظاہر ہے، اس لئے ان کی محیح حدیثوں کے رہتے ہوئے اس کے مخالف جوقول ہو نگے، سب ترک کئے جائیں گے نہ بوجہ مخالف ہونے کے قول بخاری ہے۔ ٹ

بيين تفاوت ره از كيا است 📆 مكيا 🎖

الحاصل امام ابوحنیفه کا قول اگر محیح بخاری کی مرفوع حدیثوں کے مخالف ہوگا ہے شک اس پر "خالف سنة رسول الله" کا حکم لگایا جائے گا۔ کیونکہ وہ رسول الله تُلَاثِمُ کے فرمان کے مخالف ہوا، ندامام بخاری کے قول کے۔ فافھم 24 وکن من الشاکرین!

فتوله: ايبالفظ اس وقت كها جاسكاتها كه كتاب بخارى رسول الله كى مقبوله مولى -

أفتول: ہاں جناب بے شک کتاب صحح بخاری رسول الله طَالِيَّة کی اُکویا مقبولہ ہی ہے اور ایسا ورجہ کسی دوسری کتاب کو حاصل نہیں ہے، سنئے! مولانا نور الحق حنی بن شخ عبدالحق وہلوی حنی تیسیر القاری شرح صحح بخاری میں فرماتے ہیں:

"ابوزید مروزی گوید که درمیان رکن و مقام ابراجیم درخواب بودم که پینیم ر ظافیًا رادیدم که گفت اے ابوزید چرا

حاشیه ابن عابدین (۱/ ٦٣) صفة الصلاة للألبانی (ص: ٤٦)

<sup>🛭</sup> و کیھ کس قدر تفاوت ہے!

رفاع سيح بخارى ﴿ 869 ﴿ 869 ﴾ العرجون القديم

درین کتاب مرادرس نمیکوی گفتم یا رسول الله کتاب تو کدام است گفت کتاب محمد بن اساعیل بخاری" • اور آ گے دیکھئے:

"خطیب ابو بحر بغدادی بسند خویش از عبدالواحد طرابلسی نقل میکند که گفت بیغیر تافیق را درخواب دیدم که با جمع از اصحاب ایستاده بودندو انتظاری کشیدند، سلام کردم برآ ل حضرت تافیق جواب سلام بمن باز داد گفتم یا رسول تافیق سبب توقف شا در بن موضع جیست فرمود "أنتظر محمد بن إسماعیل" بعد از چندروز خبر فوت بخاری رسید، چون تفص نمودم از وقت و فاتش ایمال ساعت بود که من در واقعه دیده بودم بیغیر تافیق "

پی اس سے صحیح بخاری و امام بخاری و امام بخاری و امام بخاری و امام بخاری و این کہ رسول الله مَثَاثِیْنَ نے صحیح بخاری کو اپنی کتاب کہدکر تعبیر فرمایا اور امام بخاری کے انتظار میں وقوف و قیام کی تکلیف برداشت فرمائی، اگر چدرؤیا و منام بی سہی، ایس فضیلت تم کسی کتاب نقد کی دکھلا کے ہو؟۔

أولئك آبائي فحثني للظلهم ﴿ إذا حمعتنا يا حرير المجامع ۗ

اُقتول: کتاب سیح بخاری، امام بخاری در الله کا اس عنوان ہے کہی ہوئی ہے کہ اس میں انھوں نے محض اقوال و افعال و احوال رسول الله مُثَاثِيمٌ کو جمع کر دیا ہے اور آٹار صحابہ وغیرہ کو ضمناً ذکر کیا ہے، پس بیہ روایات خواہ انگہ اربعہ میں ہے کی کے ند جب کے موافق پڑے، اس سے ان کو بحث نہیں، مقصود ان کا صرف احادیث صیحہ کو جمع کرنا ہے، اس واسطے بعض بعض بعض تبویب میں امام مالک کے قول پر رد ہے اور بعض میں امام مالک کے قول پر رد ہے۔

- ا ابوزید مروزی کتے ہیں: میں مقام ابراتیم اور رکن کے درمیان سویا ہوا تھا کہ خواب میں رسول کریم نظی کا کو دیکھا، آپ نظی نے کہا: اے ابوزیدا میرک کتاب کوئی ہے؟ آپ نے فرمایا: محمد بن اساعیل بخاری کی کتاب!
- ابو بکر خطیب بغدادی اپنی سند سے عبدالواحد طرابلسی نے نقل کرتے ہیں کہ اس نے کہا: میں نے پیغیر طابقیاً کوخواب میں دیکھا کہ آپ بتھے کے دن ایپ ساتھیوں سمیت کھڑے تھے اور کسی کے انتظار میں تھے، میں نے سلام عرض کی، آپ بناٹی اف جواب دیا، میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! آپ کے اس جگہ کھڑا ہونے کا کیا سبب ہے؟ آپ بناٹی انتظار میں میں کا انتظار کر رہا ہوں، چندروز بعد بخاری کے فوت ہونے کی فبر بلی جب میں نے ان کی وفات کے وقت کے متعلق تفتیش کی تو وہ ی وقت تھا، جس میں میں نے تیفیر طابقیاً کوخواب میں دیکھا۔
  - یہ ہیں میرے آباء واجداداے جربرا کسی مجلس میں ان جیسے لے کرتو آ ؤا۔

و دفاع میخ بخاری کی 870 کی العرجون القدیم

اور حنفیوں پر تو بہت زیادہ رد ہے، کیونکہ حنفیوں کا نہ ہب اُضعف المذاہیے اور نصوص صحیحہ صریحہ کے بہت مخالف 5 ہے، جیسا کہ ماہرین پرمخفی نہیں ہے، پس عمر کریم کا بیقول کہ''اپنے رنگ لینی شافعی طریقہ'' الخ جہل مرکب نہیں تو کیا ہے؟!

جناب عمر كريم صاحب! آپ صحح بخارى كى المانت سے باز آكيں، ورند آپ كے رفض كے لئے اس قدركافى بے كہ جس نے صحح بخارى كى المانت كى ووسبيل مؤنين سے علىحدہ ہوا، جيسا كد حجة الله البالغه (ص: ١٣٩) باب طبقات كتب الحديث يس ہے:

"أما الصحيحان فقد اتفق المحدثون على أن جميع ما فيهما من المتصل المرفوع صحيح بالقطع، وأنهما متواتران إلى مصنفيهما، وأنه كل من يهون أمرهما فهو مبتدع متبع غير سبيل المؤمنين، "• انتهال

سبیل المؤمنین، " انتهیٰ ''لینی تمام محدثین نے اس امر پر اجماع کیا ہے کہ صحیح بخاری ومسلم کی تمام متصل مرفوع حدیثیں یقیناً صحیح بیں، جو خض ان دونوں کی اہانت کرے، وہ بوی اور تنبع غیر سبیل الموثین سے ہے۔''

> ہوتے ہوئے مصطفیٰ کی گفتار مت دیکیے کسی کا قول و کردار

حجة الله البالغة (١/ ٢٨٢)

ابراہیم بن یزیر خی وطن تقدامام ہیں، حافظ وہی وطن فرماتے ہیں: الفقیه، کان عجبا فی الورع والمخیر، متوقبا للشهرة، رأسا فی العلم، " نیز حافظ ابن مجر وطن فرماتے ہیں: نقة إلا أنه يرسل كثيرا" (الكاشف: ١/ ٢٢٧، تقريب النهذيب: ٩٥) ويكر ائتمہ محد ثين ہے بھی ان كی توثيق اور ثناء مروى ہے، علاوہ از یں بیائمہ المی سنت سے تھے اور ہرتم كی بدعت سے مرّ اتھے۔ ان كے تلمید تماد بن الی سلیمان بدعت ارجاء کے رؤسا ہے اور متعلم فیہ تھے، ای طرح امام ابو طنیفہ بھی ضعیف اور اہل ارجاء سے تھے، جس كی تفصیل تاریخ بغداد، الضعفاء للعقبلی اور المحروحین لابن حبان وغیرہ كتب رجال من باً سائی ويكھی جاسكتی ہے۔

جمداللہ کہ آپ نے اپن تحریر میں امام بخاری کومحدث تنظیم کیا ہے اور سیامر بدیمی ہے کہ محدث مقلد نہیں ہوسکتا، کیونکہ جن کو بچھ بھی منطق میں دخل ہے، وہ جانتے ہیں کہ محدث اور مقلد میں تباین کی نسبت ہے۔ پس گویا آپ نے خودا پی اس بات کا بطلان کر دیا کہ امام بخاری شافعی کے مقلد تھے! فالحمد للہ

> ہوا ہے مدگی کا فیصلہ اچھا میرے حق میں زلیخا نے کیا خود یاک دامن ماہ کنعان کا

**عنو له**: امام ابو حنیفه کا درجه حدیث دانی میں اس قدر گھٹایا گیا که وه کل متر ه (۱۷) حدیثیں جانتے تھے، اور امام بخاری کا درجه اس قدر بڑھایا گیا که ان کو چھ لا کھ حدیثیں ملی تھیں۔

أفتول: جموث كيا ٢٠٠

حقیقت حال سچا واقعی کچی کہانی ہے۔ اس امر پر تواریخ شاہد ہیں، دئیک ریخ ابن خلدون (ا∕ ۳۵۱) کیا آپ کو بیشش نہیں معلوم کہ: ''جو بندہ یا بندہ'' جوخص جس چیز کو تلاش کرے گا،ضرور یائے گا۔

امام ابوصنیفہ بڑائے نے سوائے جج کے اپنا فدم جبارک کوفہ سے نکالا تک نہیں، ای مقام پر کسی طرح جیسی صدیثیں پنچیں، ان کو ملیں، کوفہ میں محدثین کا ملین سے آپ کو صحبت حاصل نہیں ہوئی، اگر شاذ و نادر کسی سے 26 ملاقات بھی ہوئی تو ان کو کوئی حدیث نہیں بتلاتا۔ (دیکھو: راعلام الموقعین علامہ ابن قیم) بلکہ وہ محدثین امام صاحب کو تھیجے کرنے گلتے:

"اتق الله، ولا تقس الدين برأيك، فإن أول من قاس إبليس"

جس کا ترجمہ مولانا روم یول کرتے ہیں:

اول آنکس کاین قیاس کها ممود پیش انوار خدا ابلیس بود €

اور امام بخاری برافت کا حدیث کی علاش کی غرض سے بمیشہ کجاوہ کسار ہتا تھا، بقول کسی استاد کے۔ع

<sup>■</sup> تاريخ ابن خلدون (١/ ٤٤٤) اى طرح الم عبدالله بن مبارك براش به الم ابوضيف كى بابت "مسكينا في الحديث " اور "بتيما في الحديث " بي الفاظ ثابت بي \_ (الجرح والتعديل: ٨/ ٤٤٩، تاريخ بغداد: ١٣/ ٤٤٣) نيز مولانا عبدالحى كصنوى لكهة بين: وأما رواياته للأحاديث فهي وإن كان قليلة بالنسبة إلى غيره من المحدثين إلا أن قلتها لا تحط مرتبته" (مقدمة عمدة الرعاية: ٣٤) نيز وكيسين ظفير الأمانى (ص: ٢٤)

<sup>2</sup> إعلام الموقعين (١/٢٠٦)

سب سے پہلے جس نے انوار خدا کے سامنے قیاس فاہر کیا وہ البیس تھا۔

رائ کی بناری (872 872 872 کیزی العرجون القديم

ون کہیں رات کہیں صبح کہیں شام کہیں

پس بے شک چھ لا کھ حدیثیں ان کوملیں اور سب از برتھیں کیونکہ امام بخاری الشد کا حافظہ بڑھا ہوا تھا، بخلاف طافظ الم ابوصنیف کے کہ آپ ایام جج میں یائج (۵) احکام مناسک جج بی کے بعول گئے تھے، جس کوایک ادنی مختص یعنی ایک جهام نے آپ کو بتلایا تھا۔ ● (دیکھو: تاریخ ابن حلکان: ۲۱۸/۱)

پس عقل مند خود سمجھ سکتا ہے کہ جس کا حافظہ اس قدر بڑھا ہوا ہو، کیا اس کو چھ لاکھ حدیثوں کا یاد رکھنا کوئی مشکل امر ہے؟ اور جس نے اس قدر بحروبر کو طے کیا، اس کو چھ لاکھ حدیثیں پہنچنا غیرممکن ہے؟ بخلاف اس کے جس کو احکام حج بھی نہ یاد رہیں، جس سے بچہ بچہ واقف ہے، اس کوسترہ ہی حدیثیں پنچنا اور ان کو یاد رکھنا خیلے مشکل ے۔ ولله در القائل حیث قال فی مدح البخاری خصوصا وللمحدثین عموما:

ای دهن میں آسان کیا ہم سفر کو ای شوق میں طے کیا بح و بر کو سنا خازن علم دين جس بشر

ائمہ میں جو داغ دیکھا بتایا مثائخ میں جو بھے لکلا جتابا طلسم ورع ہر مقدس کا توڑا نہ ملا کو چھوڑا نہ صوفی کو چھوڑا

اس کے متعلق بھی ہم فصل اجتہاد میں کچھ تفصیل سے عرض کریں گے، ان شاء اللہ۔

اب مشتمر صاحب کی ان گو ہر افشانیوں کامفصل خاکداڑایا جاتا ہے، جس کوانھوں نے اپنے زعم فاسد میں ناقص دنیلوں سے ثابت کیا ہے کہ مزاروں پر جا کر مرادیں مانگنا سنت ہے اور امام بخاری بنطف مجتبد ند متھ وغیرہ وغیرہ ،

پس بگوش ہوش سنئے!

رسول الله مَالَيْمُ اور ديكر بزرگان دين كي قبر پر بغرض حصول حاجات كے جانا شرك بن

اولاً بيمعلوم كرنا جائية كه شرك كس كو كهت بين اور شرك كى كتني قشمين ہے؟ پس واضح ہوكہ شرك كہتے ہيں ا ساجها كرنے كو اور اصول حفيه ميں شرك كى يانچ فتميں كھى ہيں:

- اله شرك في الذات م
- ٢۔ شرك في الصفات۔

وفيات الأعيان لابن خلكان (٢٦١/٣)

27

سه شرك في العلم .

س- شرك في التصرفات.

۵۔ شرک فی العادات۔

تفصیل ہرایک کی یوں ہے کہ شرک فی الذات لینی خدا کے مانند کسی دوسرے کو خدا ماننا، قرآن نے اس کی نفی اوں کی ہے:

﴿ وَ اللَّهُ كُمُ اِلَّهٌ وَّاحِدٌ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمٰنُ الرَّحِيْمُ ﴾ [البقره: ١٦٣]

اس کے سوا اور کوئی خدانہیں۔

اورشرک فی الصفات لینی خدا کی صفتیں غیر میں ثابت کرنا، جیسے خالقیت ، رار قیت، حاجت برآ ری وغیرہ وغیرہ، ان کو بندوں وغیرہ اہل قبور میں سجھنا، حالانکہ خالقیت کی بابت خدا فرما تا ہے:

﴿ اَللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَلَهُنَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ٢٦]

''تعنی خدا تعالی ہر چیز کا خالق ہے۔'گ

یہاں خدا تعالی ہر چیز کا خالق ہے، یہاں خدا نے موجہ کلید کے طور سے بیان فر مایا، یعنی اس کے سوا اور کسی میں صفت طلق نہیں ہے اور راز قیت کے متعلق فر مایا:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقُ ۚ فَا يَتْفُواْ عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ ﴾ [ العنكوت: ١٧]

اور فرمایا:

﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ [الذاريات :٥٨]

"لین خدا کے سواکس کوروزی دینے کا اختیار نہیں ہے اللہ ہی سے روزی طلب کرو، وہی رازق ہے۔"

اور حاجت برآری کے متعلق قرآن نے بتایا:

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي ٓ أَسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ [المؤمن: ٦٠]

''لین تمھارا پروردگار فرماتا ہے مجھ سے مرادیں مانگو، میں تم کو دوں گا۔''

اورشرك في العلم يعني خدا كے سوا دوسر كى كو عالم الغيب جانا، جيسے بعض جبلاء آنخضرت مَالَّا يُلِمُ كو عالم الغيب

كتي بين، حالا نكه قرآن ببلي حكم عام سناتا ب:

﴿ قُلُ لَّا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمُوٰتِ وَ الْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [ النمل: ٦٠]

''لینی زمین و آسان میں خدا کے سوا کوئی بھی غیب کی باتیں نہیں جانیا۔''

وَالْ مُعِمَّ بَوَارِي الله لِيمِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى

پھر قرآن مجید نے خاص تھم سنایا ، یعنی رسول الله مانی کا الله علی کم النیب ہونے کی نفی کرائی کہ آپ فرما و یجے:

﴿ وَلَوْ كُنْتَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَا سُتَكْثَرُتُ مِنَ الْغَيْرِ وَ مَا مَسَّنِيَ السُّوءُ ﴾ [الأعراف:١٨٨]

''ليني اگر ميں غيب جانتا تو بہت سا مال جمع كر ليتا اور مجھے كسى فتم كى تكليف نه پَهَنچق''

اورشرک فی النصرفات لیعنی خدا کے سوا دوسرے میں بھی تصرف کا اختیار سمجھنا، حالانکہ قرآن مجید میں ہے:

﴿ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلاَ يُجَارُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ ﴾

[المؤمنون:٨٨]

28

'' یعنی اے محمد مُنَاقِیمُ'! آپ ذرا پوچھے کہ کس کے اختیار میں ہر چیز کا تصرف و حکومت ہے اور وہ بچالیتا ہے اور اس ہے کوئی بچانہیں سکتا، سب کہدریں گے کہ خدا کے اختیار میں ہے۔''

اور خاص رسول الله منافظ کی باجت ارشاد ہے:

﴿ قُلُ لَّا آمُلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَّ لَا شَيًّا ﴾ [الأعراف: ١٨٨]

'' یعنی اے محمد مَثَاثِیما! آپ ان مشرکوں نے فہادیجئے کہ مجھے اپنی جان کے بھی نفع ونقصان کا اختیار نہیں سے''

پس جب آپ اپنی زندگی میں خود اپنی نفس کے نفع ونقصان کے مالک ند تھے تو انقال کے بعد قبر میں غیروں کی حاجت برآری کے کیمیے مختار ہو سکتے ہیں۔ یا للعجب فیا للعجب!

اور شرک فی العادات یعنی بعض لوگوں کو کسی کام کے کرنے کی عادت ہوجاتی ہے اور حقیقت میں وہ شرک ہوتا ہے، جیسا کہ حدیث میں ہے:

"من حلف بغیر الله فقد أشرك " (ترمذی) یعیٰ جس نے خدا کے سواکسی دوسرے کی فتم کھائی، وہ بھی مشرک ہے۔

بعض نے شرک فی العادات کی جگہ شرک فی العبادت کہا ہے، یعنی خدا کے سوا غیروں کی بندگی کرنا، حالانکہ قرآن مجیدنے فرمایا:

﴿ وَ قَضِي رَبُّكَ آلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [بني إسرائيل: ٢٣]

'' یعنی خدا کا تھم ہے اس کے سوا دوسرے کی بندگی و پوجا نہ کرو۔'' یہاں حصر کے ساتھ ارشاد ہے۔ اب میہ جاننا چاہئے کہ قبر پر بغرض حصول حاجات کے جانا میشرک کی کونمی ہے؟ ظاہر ہے کہ میشرک فی الصفات وشرک

سنن أبي داود، برقم (٣٦٥١) سنن الترمذي، برقم (١٥٣٥) وقال الترمذي: "هذا حديث حسن" وصححه ابن حبان
 والحاكم والذهبي والألباني رحمهم الله.

www.muhammadilibrary.com دفاع سن العرجون القديد 875

فی التحرفات دونوں میں داخل ہے اور اس کو داخل کرنے والے خود علاء حنیہ ہی ہیں، پھر بھلا یہ کیوکر سنت ہوسکتا ہے؟ مزید افسوں یہ ہے کہ یہ قبر و پیر پرست اتنائیس خیال کرتے کہ ہم کو تو خدا نے بیدا کیا ہے، پھر دوسروں کے در پر ہم کیوں بھٹے پھر رہے ہیں؟ اور بینیس جانے کہ ہم لوگ ایبا کر کے ان لوگوں کو بھی قیامت کی باز پرس میں داخل کرتے ہیں، جیسا کہ خدا فرما تا ہے کہ قیامت میں حضرت عیسیٰ علیا اسے بوچھا جائے گا کہ تم ہی نے لوگوں سے داخل کرتے ہیں، جیسا کہ خدا فرما تا ہے کہ قیامت میں حضرت عیسیٰ علیا تا کہ جھے کو اور میری ماں کو خدا کے سوا معبود بنا لو؟ ● اگر عیسائی تثلیث کے قائل نہ ہوتے تو حضرت عیسیٰ علیا ہو قیامت کی باز پرس سے بھی محفوظ رہتے۔ ایسے ہی بی قبر پرست بھی ان اولیاء کو جن کی بابت بیہ کہا جا سکتا ہے کہ ان کی پر ہیز گاری ان کو قیامت کے باز پرس سے محفوظ رکھے گی ، ان قبر پرستوں کی بدولت ان کو بھی اس بلا میں گرفتار ہونا پڑے گا۔ پھر بتلاؤ کہ بیہ کتنے بڑے ظالم اور حد سے تجاوز کرنے والے ہیں ، حالا نکہ خداوند تحالیٰ وعدہ کرتا ہوا فرما تا ہے:

﴿ فَإِنِّي قَرِيْبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ النَّاعِ إِذَا يَعَانِ ﴾ [البقره: ١٨٦]

'' یعنی میں بندہ سے بہت قریب ہوں، پکارے الی کی دعا کو قبول کرتا ہوں جب مجھ سے مانگتا ہے۔''

29

پس جب خدا تعالی وعدہ فرماتا ہے کہ ہم سے حاجت طلب کرو، ہم پوری کریں گے، تو ان کی عقل کو کیا کہنا چاہیے، جو قبروں وغیرہ پر جا کرمردوں سے حاجت برآ ری کرتے ہیں، مالانکہ خدا اپنے وعدہ کے بارہ میں فرماتا ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيْعَادَ ﴾ [آل عمران: ٩]

اور ﴿ فَلَنْ يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَا ﴾ [البقرة: ٨٠]

اور ﴿ فَلَا تَحْسَبَنَّ اللَّهَ مُخْلِفَ وَعُدِيةٍ ﴾ [إبراهيم: ٤٧]

اور ﴿ وَ مَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٢]

اور ﴿وَ مَنْ أَصْدَقَ مِنَ اللَّهِ حَدِيثُنَّا ﴾ [النساء: ٨٧] وغيره وغيره

لینی خدا سے کوئی بھی باتوں میں سپانہیں ہے، وہ ہرگز اپنے وعدہ کا خلاف نہیں کرے گا، اس کا گمان بھی نہ کرو۔
اور جب الی بات ہے تو ضرور اس سے مرادیں مانگنے والا فائز و کامیاب ہوگا۔ یہ کوئی وانشندی ہے کہ اہل قبور
سے حاجات طلب کی جا کیں، جو اپنی زندگی میں ویسے ہی محتاج جیسے تم ہو، گویا ﴿ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبِ﴾
[الحج: ٣٧]ای جگہ چیاں ہے، بھروہ مرنے کے بعد کیا کر سکتے ہیں؟ خدا فرما تا ہے:

۱۱٦ ويكيمين: المائدة: ۱۱٦

العرجون القديم

ران کی گاری کی گاری کی گاری کی گاری کی کار کار کی کی کار کار کی کار کار کی کار کار کار کار کار کار کار کار کار

﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَدُعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ عِبَادٌ اَمْقَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيْبُوا لَكُمْ اِنْ كُنْتُمُ صَدِقِيْنَ ﴾ [الأعراف: ١٩٤]

یعنی جن کو اللہ کے سوا (اپنی حاجت برآ رک کے لیے) پکارتے ہو، وہ تمھاری ہی جیسے بندے ہیں، اگرتم اپنے اس دعویٰ میں سے ہو کہ وہ تمھاری حاجتیں من لیتے ہیں، تو تم ان کو پکارو اور ان کو لاکق ہے کہ وہ تم کو جواب دیں۔

کہے جناب! آپ نے تو شفاء القلوب لکھ مارا ہے، کی قبر سے آپ کو جواب بھی ملا ہے کہ اچھا جاؤتمھاری حاجت برآئے گی، اگر ہوتو ٹابت کیجئے، ورنہ عدم ثبوت میں آپ کے قول کا بطلان ہو جائے گا، اور ارشاد ہوا:

﴿ إِنْ تَدُعُوهُم لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَ كُم وَ لَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُم ﴾ [الفاطر: ١٤] "لينى اگرتم ان كو پكاروتو وه تحصار كيكارنيس من سكته اور بالفرض اگرمن بھى ليس تو تم كو جواب نيس وي كے." معلوم جواكدان كو پكارنا فضول ہے اور جوي خرابي تو يہ ہے كداييا كرنے والا اپنے ول ميں الله كى عظمت كو پجھ

نہیں سمجھتا، حالانکہ اللہ تعالیٰ نے سخت تا کید فرما کی ہے

﴿ مَا لَكُمُ لَا تَرْجُونَ لِللهِ وَقَارًا ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُم أَهُلُوارًا ﴾ [نوح: ١٤٠١٣] "ليتى تم كوكيا بوا ب كمالله كي عظمت كا اعتقادتين ركت، حالانكه عند في تم كوطرح طرح كا بنايا ب." ال منكروا كي تو بوش كرو! الله تعالى خاص النج رسول الله ظَلِينَ كوارشًا و فرما تا ب:

﴿ وَ مَا آنْتَ بِمُسْمِعٍ مَّنُ فِي الْقُبُودِ ﴾ [الفاطر: ٢٢] أور ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى ﴾ [النمل: ٨٠] يعن اعتقد

اور جب آنخضرت مَثَاثِيًّا كويد حكم ب، تو دوسر بي اير عير يكس شاريس بين؟! ولنعم ما قيل ي

لقد أسمعت لا ناديت حياً ولكن لا حياة لمن تنادي

ولو نار انفخت لها أضاءت ولكن أنت تنفخ في رماد • يبي تو وجه ب كه خدا تعالى اين امت كے ليے رسول الله تأثير أكو كو خاطب فرما كريدار شاوفرما تا ہے:

﴿ وَ لَا تَدُّءُ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَ لَا يَضُرُّكَ فَاِنْ فَعَلْتَ فَاِنَّكَ إِذًا مِّنَ الظَّلِمِيْنَ ٢٠٥٥ وَ لَا يَضُرُّكَ فَاِنْ فَعَلْتَ فَاِنَّكَ إِذًا مِّنَ الظَّلِمِيْنَ ٢٠٥٥ وَ إِنْ يَمُسُسُكَ اللهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ ﴾ [بونس: ١٠٧،١٠٦]

• تم نے سایا ہے، زندہ کو آواز نہیں دی، لیکن جےتم پکار رہے ہواس میں زندگی ہی نہیں، اگر تو آگ میں چھونک مارتا تو وہ روش ہوجاتی، لیکن تو راکھ میں چھونک مار رہاہے۔

30

www.muhammadilibrary.com هُوَ عُرِي بَارِي اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

"اورمت پکارتو سوائے اللہ کے اس چیز کو جو نہ تجھ کو نفع دے سکتی ہے نہ نقصان، پس اگر تو ایبا کرے گا تو اس وقت ظالموں سے ہوجائے گا، اگر خدا تجھ کو کسی تکلیف میں مبتلا کرے، تو اس کے سواکوئی کھولنے والانہیں ہے۔"
وقت ظالموں سے ہوجائے گا، اگر خدا تجھ کو کسی تکلیف میں مبتلا کرے، تو اس کے سواکوئی کھولنے والانہیں ہے۔"
ویکھو کہ خدا ایبا کرنے والوں کو ظالم اور کونیا ظالم لیعنی مشرک فرماتا ہے، کیونکہ اس نے قرآن میں بتلایا ہے:
﴿ إِنَّ الشِّرُ کُ لَظُلُم عَظِیْم ﴾ [لقمان: ۱۳] "لیعنی اصل ظلم شرک ہے۔"
اور رسول اللہ من این فرماتا ہے کہ تجھ کو اگر مصیبت پنچ تو خدا کے سواکوئی دور نہیں کرسکتا اور یہاں درود

تاج میں آ تخضرت مُلَقِفًا کی بابت بیکلمات کے جاتے ہیں:

"يا دافع الوباء والبلاء والقحط" نعوذ بالله من ذلك

میں کہاں تک آیتیں لکھتا چلا جاؤں، افسوں کہ اس رسالہ میں گنجائش نہیں ہے، اب بھی قبر پرست خیال کریں کہ ان کی نجات کی کوئی صورت ہوسکتی ہے، تو ہر گزنہیں: ﴿حَتّٰی مَلِيْجَ الْجَمَلُ فِیْ سَمِّ الْخِياَ ط ﴾ [الاعراف: ٤٣] ایسا ہی صدیثیں بھی اس کی مما نعت میں مالا مال ہیں، جیسا کہ پیشتر من شعائر اللہ کے بیان میں لکھا عمیا کہ رسول اللہ مُنافِعْ اللہ علی میں اس کی مما نعت میں عالم اس کی قبر ہے حاجات کی برآری جا ہے، آپ ہمیشہ فرمایا کرتے ہے:

"اللهم لا تجعل قبري وثنا يعبد، اشتد غضب الله علىٰ قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساحد."<sup>●</sup> (مشكوة)

''لین اے اللہ! تو میری قبر کو بت کی طرح نہ کرنا کہ لوگ بوجی (اور مرادی مانگیں) اللہ کا غصہ الی قوموں پر سخت ہوجنہوں نے اپنے انبیاء کی قبر کو جائے سجدہ بنالیا۔''

دوسری حدیث میں ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ آنخضرت مال الم نے فرمایا:

" لا تحعلوا قبري عيدا" (نسائي) لين ميري قبر پرعيد كي طرح بجوم نه كرنار

خواہ کسی غرض سے ہو بہ قصد اہو ولعب و زینت وسرور یا بقصد حصول حاجات وغیرہ، تیسری حدیث میں ہے کہ رسول الله تَالِيُّ خُ ایسے لوگوں برلعنت فرمائی ہے۔ کما مر فی بیان شعائر الله اور چوتی میں ہے:

منبيه: بيرحديث جامع الأصول اور مشكاة المصابيح مين سنن نسائى كى طرف منسوب كى عنى بيروايت سنن نسائى صغرى اور سنن كبرى مين نبين مل سكى، بلكه مولانا عبيدالله مباركيورى وشلفة شارح مشكاة فرمات بين: "هذا من أوهام المصنف، فإن ←

<sup>●</sup> الموطأ (١/ ١٧٢) التمهيد (٥/ ٤٣) مشكاة المصابيح (١/ ١٦٥)

سنن أبي داود: كتاب المناسك، باب زيارة الفبور، رقم الحديث (٢٠٤٢) مسند أحمد (٢/ ٣٦٧) الى حديث كوضياء مقدى اور البانى ينظ في صحح قرار ديا ب، الم أنووى ينظف فرمات بين: رواه أبو داود بإسناد صحيح. (رياض الصالحين: ٢/ ١٦٤) اور الم ابن تيب، ابن عبدالهادى اور حافظ ابن حجر ينظ في اس كى سندكو صن قرار ديا ہے۔

www.muhammadilibrary.com

هنام سي بخاري (878 هي بناري القديم القديم 878 هي بناري القديم التم القديم القديم القديم القديم القديم القديم القديم القديم القديم

''إني أنها كم عن ذلك ' کنین میں تم كوايے افعال قبیحہ ہے منع كرتا ہوں، (مفصل دیکھو: ۱۳ تا ۱۹، رسالہ ہذا) ہے بنانا نہ تربت كو ميرى صنم تم نہ كرنا ميرى قبر پر سر كو خم تم نہيں بندہ ہونے ميں پچھ مجھ ہے كم تم كہ بيچارگ ميں برابر ہيں ہم تم

معلوم ہوا کہ قرآن مجید اور حدیث شریف کسی سے بھی قبروں پر جا کر مرادیں مانگنا ثابت نہیں ہے، بلکہ بخت 31 ممانعت ہے اور قرآن مجید ایسوں کو مشرک کہتا ہے۔ ہاں مشل تمصارے جن کا شعار قبر پرتی ہے اور تقلید جن کا مدار ایمان ہے، وہ کہتے ہی پھرتے ہیں: ایمان ہے، وہ کہتے ہی پھرتے ہیں: (باحادیث جد کارم قولے ز امام آر')

لى وه النه الم اعظم كوفى الطفع الله القرور الأهل الصلاح فيسلم، ويتحاطب، ويتكلم، ويقول: يا "رأى الإمام أبو حنيفة من يأتي القرور الأهل الصلاح فيسلم، ويتحاطب، ويتكلم، ويقول: يا أهل القبور! هل لكم من خير؟ وهل عند كم من شر؟ أنا أتيتكم، واتيكم من شهور، وليس سؤالي منكم إلا الدعاء، فهل دريتم أم غفلتم؟ وسمع أبو حنيفة بقول يتحاطب بهم، فقال: هل أحابوا لك؟ قال: لا، فقال: سحقا لك وتربت يداك، كيف تكلم أحسادا لا يستطيعون حوابا، ولا يملكون شيئا، ولا يسمعون صوتا، "وقرأ ﴿ وَمَا أَنْتَ بِنَدُمِعٍ مَن فِي الْقَبُورِ ﴾. انتهى

''لینی امام ابو صنیفہ نے ایک شخص کو دیکھا کہ وہ بعض بزرگوں کی قبر پڑے کر ان بزرگوں پر سلام کہہ کر ان کو مخاطب کر کے اس طرح سوال کرتا تھا کہ اے قبرستان والوا تمھارے پاس کچھ بھلائی برائی بھی ہے؟ بیس تمھارے پاس کئی ماہ ہے آتا ہوں، تم کو پکارتا ہوں اور میرا سوال تم ہے صرف دعا ہی کا ہے، سوتم کو میر سے سوال کی پکھ خبر بھی ہوئی ہوئی ماہ سے با بے خبر ہی رہے؟ امام ابوضیفہ بڑالت نے بید کلام سن کر اس کو فرمایا کہ'' تجھ کو پکھ جواب بھی ملا؟ اس نے کہا پکھ نہیں، امام صاحب نے اس کو بد دعا دی کہ تو ضدا کی رحمت سے دور ہوئے، تیرے دونوں ہاتھ خاک میں ملیں، تو کیونکر کلام کرتا ہے، ایسے بدنوں سے جس میں نہ جواب کی طاقت ہے نہ کس چیز کے مالک ہیں، نہ کوئی آ واز س سے جس میں نہ جواب کی طاقت ہے نہ کس چیز کے مالک ہیں، نہ کوئی آ واز س سے جس میں نہ جواب کی طاقت ہے نہ کس چیز کے مالک ہیں، نہ کوئی آ واز س سے جس ہیں؟ اور امام صاحب نے بیہ آیت پڑھی: ﴿ وَ مَاۤ أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَنْ فِی الْقُبُودِ ﴾ [الفاطر: ۲۲]

جس کے پاس غرائب نہ ہووہ نواب قطب الدین خان حنی کی جامع التفاسیرین اس کو ملاحظہ کر لے، باوجود یکہ

<sup>◄</sup> حديث أبي هريرة هذا لم يروه النسائي، اللهم إلا أن يكون المراد روايته في السنن الكبرى " (مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح: ٣/ ٢٧٤)

<sup>🛭</sup> صحیح مسلم، برقم (۵۳۲)

عدیث سے مجھے کیا کام؟ امام سے کوئی قول ا!!!

امام صاحب نے ایسے شخص پرلعنت کی ہے، پھر کہاں سے مقلدین کہتے ہیں کہ بزرگان دین کی قبروں پر جانا بغرض حصول حاجات کے سنت ہے؟ معلوم ہوا کہ وہ سب ملعون ہیں اور قرآن و حدیث کے کیا امام صاحب کے قول کے بھی صرح منکر اور مخالف ہیں اور پھر خنی کے حنی اور مسلمانیت کا دعوی! بیر مند اور مسور کی دال!! بقول حالی۔

گر مومنوں پر کشادہ ہیں راہیں پرستش کریں شوق سے جس کی چاہیں نہ توحید میں کچھ خلل اس سے آئے نہ اسلام گبڑے نہ ایمان جائے

اب يهال سے عمر كريم صاحب كى لغويات ومهملات كا ابطال كيا جاتا ہے۔

فتوله: رسول الله تُلْقِيمُ اور ديكر بزرگان دين كي قبرشريف بر حاجات برآنے كے واسطے جانا سنت ہے۔

أفتول: عُ

تخن شائل فی دلبرا خطا اینجا است تم کو به بھی خبر ہے کہ سنت کس کو کہتے ہیں زیرا اپنے بیران پیرشخ عبدالقادر جیلانی کی غنیة الطالبین (صفحہ: ۱۹۲) کا مطالعہ کرو:

32

" فالسنة ما سنه رسول الله عَلي " يعنى سنت وه جي كورسول الله تَعْيَم في إي بـ

پس بتلاؤ که رسول الله عُلَقِمْ کس نبی کی قبر پر جاکراپی حاجات بر کی چاہتے سے؟ آؤالی پر ہماراتمهارا فیصلہ ہو جائے، یا اگرتم نے خلفاء راشدین کی سنت مراد کی ہے، تو اس کو فابت کر دوریا عام صحابہ کا فعل پیش کرو کہ آپ کی وفات کے بعد صحابہ کرام نے کب آپ کی قبر مبارک کے پاس آکر حاجت چاہی؟ حالا نکہ کیسے کیسے مشکلات پیش نہ آئے، ورنہ تم رسول الله عُلَیْمُ پر جھوٹی افتراء باند سے والوں اور "من کذب علی متعمداً فلیتبو أمقعده من النار " کے مصداق بالیتین ہو۔ جلد تو بہ کرو، کیونکہ بہ صریح شرک ہے، اور رسول الله عُلیْمُ نے اس سے منع فرمایا ہے، چہ جائیکہ سنت ہو، جیسا کہ بالنفصیل کھا گیا۔

قوله: صدیث مشکوة باب الکرامة (ص: ۵۴۵) (الی توله) ترجمہ: ابو جوزاء سے روایت ہے، انھوں نے کہا کہ قط زدہ ہوئے اہل مدینہ قط سخت میں، پس شکایت کی لوگوں نے پاس حضرت عائشہ وہ اللہ مدینہ قط سخت میں، پس شکایت کی لوگوں نے پاس حضرت عائشہ وہ اس کے، پس حضرت عائشہ وہ فرمایا کہ دیکھو قبر پنجبر کو اور کرو قبر شریف سے چندسوراخ طرف آسان کے اس تاکہ نہ حائل رہے درمیان قبر اور آسان کے جہت، پس لوگوں نے ایسا ہی کیا، پس برسا پانی بہت یہاں تک کہ پیدا ہوگی گھاس اور فربہ ہوئے اونٹ یہاں تک کہ پیدا ہوگی گھاس اور فربہ ہوئے اونٹ یہاں تک کہ پیٹ گئے جبی سے یعنی تیار ہوگئے۔

🛭 صحيح البخاري، برقم (١١) صحيح مسلم، برقم (٣٠٠٤)

العرجون القديم (فاع سيح بخاري (فاع سيح بخاري (في 188 في المعربون القديم العرجون القديم في الفعربيم الفعربيم المقادة في المعربون المعربون

ا فقول: بیاثرِ حضرت عائشہ ٹاٹھا جس کوتم نے مکتلوۃ نے نقل کیا ہے، سنن داری (ص:۲۵) میں موجود ہے۔ لیکن اے قبر پرستو! اس سے تمھارا مدعا ثابت نہیں ہوتا۔ حضرت عائشہ نے بیٹییں فرمایا کہ تم لوگ رسول الله تُلَاِّم کی قبر مبارک کے پاس جا کر آپ سے اپنی حاجت جاہو، بلکہ ایک عمل ان کو بتایا کہ تم لوگ قبر مبارک سے سوراخ کردو، پس اس کا سبب ریہ ہے جس کو ملاعلی قاری حنی نے مرقاۃ میں لکھا ہے:

"وقد قبل في سبب كشف قبر النهي ﷺ أن السماء لما رأت قبره، بكت وسال الوادي من بكائها، قال تعالى: ﴿فِها بكت عليهم السهاء والأرض﴾ حكاية عن حال الكفار، فيكون أمرها على خلاف ذلك بالنسبة إلى الأبرار." ۖ انتهى

'دیعنی آنخضرت مُلَّیُمُ کی قبر مبارک کے ظاہر کرنے کی وجہ یہ ہے کدآ سان نے جب آپ کی قبر مبارک کو دیکھا، رویا اور اس کے آنچوں سے وادی بہہ بڑی (اور آسان کا رونا کوئی محل تعجب نہیں ہے بلکہ) خدائے تعالیٰ کفار کی بابت فرما تا ہے کدان پر آسان و زمین نہیں روتا، پس اس کا مفہوم خالف بیہ ہوا کہ اُبرار بررو دیتا ہے۔''

پس بہر حال اس میں حاجت طبی اللہ ہے ہوئی درسول اللہ طبیع ہے۔ اور اگر کوئی شخص اپنی دعا میں بغیر قبر کے 3 ا پاس کے ہوئے یوں کیے کدا ہے خدا بوسیار مجمد سلام علیہ کے پنی برساؤ، تو کوئی مضا نقہ نہیں، اور یہی مطلب ہے شخ عبدالحق دہلوی کی اس عبارت کا جس کوتم نے شرح مشکا ہ نے تھی ہے، نہ جسیا کہتم نے سمجھا ہے۔ علاوہ ازیں حضرت عائشہ ڈٹائٹا کا بیہ قول موقوف ہے اور اس حدیث کی سند قابل احقی جنہیں ہے، اور اس کے معارض حضرت عمر ڈٹائٹز کا وہ قصہ ہے جو بسند سیجے معروف ومشہور ہے کہ حضرت عمر جائٹؤ کے زمانہ یک قبط پڑا تو انصوں نے حضرت عباس بن عبدالمطلب کے وسیلہ سے پانی ما نگا تھا، اور اس زمانہ میں بوقت قبط اولیاء کی قبروں سے ایسا نہ کرنے کے افسوس وغیرہ کا بخونی بطلان ہوگیا)

<sup>🛭</sup> سنن الدارمي (۱/ ٥٦) برقم (٩٢)

ع مرقاة المفاتيع (١١/٢١)

پیطریقہ دعا بھی درست نہیں، کیونکہ قرآن وسنت ہے اس کا کوئی ثبوت نہیں، جیسا کہ اسکے حاشیہ میں اس کی توضیح آ رہی ہے، نیز مزید تفصیل کے لیے دیکھیں: تو حید خالص از محدث سندھ علامہ بدلیج الدین شاہ راشدی دلاف (ص: ۵۲۰)

<sup>•</sup> صحيح البخاري، برقم (٩٦٤) علامة تاصر الدين البائي والشير الله حديث كي توضيح وتشرق كرتے بوئے كھتے بين: ومعنى قول عمر: "إنا كنا نتوسل إليك بنينا صلى الله عليه وسلم وإنا نتوسل إليك بعم نبينا "أننا كنا نقصد نبينا صلى الله عليه وسلم و نظلب منه أن يدعولنا، ونتقرب إلى الله بدعاته، والآن وقد انتقل صلى الله عليه وسلم إلى الرفيق الأعلى، ولم يعد من الممكن أن يدعو لنا، فإننا نتوجه إلى عم نبينا العباس، ونطلب منه أن يدعو لنا، ◄

www.muhammadilibrary.com العرجون القديم 881 گناري العرجون القديم

اور حفزت عمر جنائظ کی حدیث کی سند نہایت قوی ہے بخلاف حدیث حضرت عائشہ کی سند کے کہ اس میں عمرو بن مالک النکری قوی نہیں ہے، بلکہ حافظ ابن حجرنے اس کے حق میں "له أو هام "کہا ہے <sup>●</sup> اور جس سند میں ابو جوزاء آئیں، (جیسا کہ اس حدیث کی سند میں یہی ہیں) وہ سند قابل قبول نہیں ہوتی جیسا کہ میزان الاعتدال میں ابو جوزاء کی نبیت کھا ہے: "فی إسنادہ نظر" ●

پس حضرت عمر جل الله کا حدیث کو حضرت عائشہ و الله کا حدیث پرتر جی لازم و متعین ہوئی اور بیر حدیث پاپیہ جست سے ساقط ہوئی۔ <sup>8</sup>ع

# اگر اب بھی نہ تم سمجھو تو پھر تم ہے خدا سمجے

- ◆وليس معناه أنهم كانوا يقولون في دعائهم: اللهم بحاه نبيك اسقنا، ثم أصبحو يقولون بعد وقاته صلى الله عليه و سلم: اللهم بحاه العباس اسقنا، لأن مثل هذا دعاء مبتدع، ليس له أصل في الكتاب ولا في السنة، ولم يفعله أحد من السلف الصالح رضوال الله عليهم. (التوصل: ٣٩)
- حافظ التن حجر الطلقة نے ان كى بابت "صدوى فه أوهام" كها بـــامام التن عدي الطلقة فرماتے بين: عمرو بن مالك النكري بصري منكر المحديث عن الثقات ويسرق الحديث سمعت أنها يعلى يقول: عمرو بن مالك النكري كان ضعيفا ... ولعمرو غير ما ذكرت أحاديث مناكير، بعضها سرقها من قوم ثقات" (الكامل ٥/ ١٥٠) ثير امام المن حمان الطلقة فرماتے بين: "يغرب ويخطئ ...، وقعت المناكير في حديثه من رواية ابنه عنه، وهو في نفسه صدوق اللهجة" (الثقات: ٤٨٧/٨)، مشاهير علماء الأمصار: ١٥٥)
- میزان الاعتدال (۱/ ۲۷۸) بیروراصل امام بخاری الشین کا قول یے ویکسیں: التاریخ الکبیر (۲/ ۱۲) انھوں نے ایک سند کی بابت بیر الفاظ ذکر کے بیں، اس سے ابو جوزاء والی برسند کوضعیف بجھ بین (ست ٹیمل) کیونکہ اوک بن عبدالله اُبو الجوزاء بذات خود لقتہ راوی بیں، حافظ ابن مجر الشین فرماتے بیں: "نقة برسل کثیرا" امام ایس بحری الشین ان کی بابت فرماتے بیں: حدث عنه عمرو بن مالك قدر عشرة أحادیث غیر محفوظة، وأبو الجوزاء روی عن العد ابته، وأرجو أنه لا بأس به، ولا يصح روايته عنهم أنه سمع منهم، وقول البخاري: في إسناده نظر، یرید أنه لم یسمع من مثل ابن مسعود و عائشة وغیرهما إلا أنه ضعیف عنده، وأحادیث مستقیمة، حافظ ابن مجر الشین بیکام ذکر کرنے کے بعد فرماتے بیں: "قلت: حدیثه عن عائشة في الافتتاح بالتکبیر عند مسلم، وذکر ابن عبد البر في التمهید أیضا أنه لم یسمع منها، وقال جعفر الفریابي في کتاب الصلاة: ثنا مزاحم بن سعید ثنا ابن المبارك ثنا إبراهیم بن طهمان ثنا بدیل العقیلي عن أبي الجوزاء قال: أرسلت رسولا الی عائشة یسائها ... فذکر الحدیث، فهذا ظاهره أنه لم یشافهها، لکن لا مانع من جواز کونه توجه إلیها بعد ذلك فشافهها علی مذهب مسلم فی إمکان اللقا، والله أعلم. " (تهذیب التهذیب: ۱/ ۳۳۵)
- أيز ال حديث كى بابت علامه ناصر الدين البائى الخلف رقم طراز بين: "قلت: وهذا مند ضعيف، لا تقوم به حجة لأمور ثلاثة: أولها: أن سعيد بن زيد، وهو أخو حماد بن زيد، فيه ضعف، قال فيه الحافظ في التقريب: صدوق له أوهام، وقال الذهبي في الميزان: قال يحيى بن سعيد: ضعيف، وقال السعدي: ليس بحجة، يضعفون حديثه، وقال النسامي وغيره: ليس بالقوي، وقال أحمد: ليس به بأس، كان يحيى بن سعيد لا يستمرئه، وثانيها: أنه موقوف على عائشة، وليس بمرفوع إلى النبي صلى الله عليه وسلم، ولو صح لم تكن فيه حجة، لأنه يحتمل أن يكون من قبيل الآراء الاجتهادية لعض الصحابة مما يخطئون فيه ويصيبون، ولسنا مازمين بالعمل بها. وثالثها: أن أبا النعمان هذا هو محمد بن الفضار يعرف ◄

رفاع سيح بخارى القديم 882 \$ 882 العرجون القديم

عنو له: حضرت عائشه راهمًا وغيره كقول ونعل واعتقاد كا نام سنت ب\_

أفتول: خوب! ماشاء الله كيا كہنے ہيں؟ بيسنت كى تعريف تو ہم نے آج ہى سنى بھائى ذرا ہم كو بھى بنا دوكه كس كتاب ميں تم نے ديكھا ہے؟ اوہو! كہيں ايث البحر ميں تو نہيں دكھ ليا؟ بس جى بس معلوم شد بافندگى بافندگى ، البحا البح كو يران الوگ رساله لكھنے كو تيار ہوئے ہيں، تف!! باتى رہے وہ دوقول جو آپ نے امام شافعى كے تيل كه بين ادان لوگ رساله لكھنے كو تيار ہوئے ہيں، تف!! باتى رہے وہ دوقول جو آپ نے امام شافعى كنام موكى كاظم مولى كاظم مولى كائم مولى كائم مولى كائم جو تو كى تيل ادام الله مولى كائم مولى كائم جو تو كى تيل اصفاف احلام اور بے سند اور امام شافعى پر بہتان ہے، ہے ہوتو سمجے موتو سمجے موتو سمجے موتو سمجے اس كو تعلى كرو۔ و إلا مردود على وجھك! [ديكھيں: توحيد خالص: ٢٥٨]

فنوله: اب اگرمقلدان بخارى اين امام الامام كوقول كوبهى ندسليم كريس توجم كياكر عكته بير-

**اُفتول**: اجی حضرت! مقلدان اسم فاعل شننه کا صیغہ ہے، بھلا بتلائے ہوتے کہ امام بخاری وطلقۂ کے وہ دو

مقلد کون سے ہیں؟ افسوس جس کو اتنا بھی ای کا علم نہ ہو، وہ اتنے بڑے محدث اور فقیمہ بذہ الامة کی شان میں 34 ناشات الفاظ استعال کرے اور مرد میدان بن کررسانہ کھنے کو تیار ہو! ہم کہتے ہیں جیسے تم خود مقلد ہو و سے بی اپنے پر قیاس کر کے دوسروں کو بھی مقلد سیجھتے ہو، حالانکہ امام بخاری کی کوئی بھی مقلد نہیں، بلکہ اہل حدیثوں کا تو اصول ہہ ہے کہ صحیح حدیث جہاں ملے اس برعمل کریں گے۔ چونکہ شرق سے عُرب تک تمام لوگوں نے بالا تفاق صحیح بخاری کو اُصح الکتب بعد کتاب الله شاتی کریا ہے، لہذا اس کی متصل و مرفوع حدیثوں پر بے خطرہ عمل در آ مدکیا جاتا ہے، اور الکت بعد کتاب الله شامی کرئیا جاتا ہے، اور الله بخاری نہ امام شافعی کے مقلد ہے، جس کو تم بار بار کہتے ہو، اور نہ امام شافعی امام شافعی کے مقلد ہے۔ جس کو تم بار بار کہتے ہو، اور نہ امام شافعی امام شافعی کے مقلد ہے۔ جس کو تم بار بار کہتے ہو، اور نہ امام شافعی امام شافعی کے مقلد ہے۔ آگے جیلئے

مشکل بہت پڑے گی برابر کی چوٹ ہے آئینہ دکھتے گا ذرا دکھے بھال کے

<sup>→</sup> بعارم، وهو وإن كان ثقة، فقد اختلط في آخر عمره، وقد أو رده الحافظ برهان الدين الحلبي في الاغتباط بمن رمي بالاختلاط تبعا لابن الصلاح، حيث أو رده في المختلطين من كتابه المقدمة، وقال: والحكم فيهم أنه يقبل حديث من أخذ عنهم قبل الاختلاط، أو أشكل أمره فلم يدرهل أخذ عنه قبل الاختلاط أو بعده، قلت: وهذا الأثر لا يدرى هل سمعه الدارمي منه قبل الاختلاط أو بعده؟ فهو إذن غير مقبول فلا يحتج به. "
بعده، قلت: وهذا الأثر لا يدرى هل سمعه الدارمي منه قبل الاختلاط أو بعده؟ فهو إذن غير مقبول فلا يحتج به. "
بعدادًال شُخّ الاسلام ابن تيمير بره سن عنه قبل وحد المعت بين:

وقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الرد على البكري: وما روي عن عائشة رضي الله عنها من فتح الكوة من قبره إلى السماء لينزل المطر، فليس بصحيح، ولا يثبت إسناده، ومما يبين كذب هذا أنه في مدة حياة عائشة لم يكن للبيت كوة..." بعدازان أتحول في أراد المراد ورست معنى بيان كيا هم، جوقائل ويد بدر كيمين النوسل للألباني (ص: ١٢٨)

www.muhammadilibrary.com العرجون القديم (فاع سمح بخاري (فاع سمح 883 المحمدية القديم القديم المعربية ا

# امام بخاری رُشُكْنُهُ مِحْتِهُد كامل تھے۔

ہلے یہ جانا چاہئے کہ شروط اجتہاد کون کون کی ہیں؟ لبذا پہلے میں اس کو بیان کر کے بتلا ک گا کہ امام بخاری میں کل شروط پائے جاتے میں کل شروط پائے جاتے میں کل شروط پائے جاتے ہے؟ ملل وکل میں لکھا ہے کہ شرائط اجتہاد یا نج میں:

ا۔ لغت سے قدرصالح كا جاننا، جس سے لغتِ عرب كومجھ لے۔

۲۔ تفییر قرآن کا پیچاننا، خصوصاً آن آیات کا جن کا تعلق احکام سے ہواوران احادیث کا جن کومعنی آیات میں دخل ہواور آثار صحابہ کا۔

٣\_ معلوم كرنا متون اسانيد واحاديث كا اوراحا كريا ساته احوال ناقلين ورواة كے اور وقائع خاصه كامحيط مونا۔

سم۔ مواقع اجماع صحابہ و تابعین سلف صالحین کا دریاف کرنا، تا کہ اس کا اجتہاد ان کے اجماع کے مخالف نہ ہو۔

مواقع قیاسات کا جاننا کہ بعد نظر و تر دد کے س طرح احلی اس کی طلب کی جائے۔

"فهذه خمسة شرائط لابد من اعتبارها حتى يكون المدين محتهدا."

اور بعض علاء نے یہ کلھا ہے کہ پانسوآیات اور تین ہزار حدیثوں کا جنا مجتمد کو کائی ہے۔ ● سوجس میں سے شرائط پائی جا کیں گی، وہ مجتمد سمجھا جائے گا۔ چار چھ دس ہیں شخص کی کچھ خصوصیت آبیں ہے، اجتباد کا چار شخصوں میں حصر کرنا ہے دلیل ہے۔ صد ہا صحابہ و تابعین و تبع تابعین و ہزار ہا علاء دین مجتمد تھے، اگر ان کے باب میں شارع کی اللہ میں کرنا ہے دلیل ہے۔ صد ہا صحابہ و تابعین و تبعد سے سے اس میں کہ گئیں ہے۔

طرف سے کوئی نص مفید حصر آئی ہے، تو وہ کس دن کے لیے چھپا کر رکھی گئی ہے؟

دو چیز طیره عقل است دم فروبستن بوفت گفتن و گفتن بوفت خاموثی

اس پرطرہ مید کد حفید نے جوشرائط اجتہاد کے واسطے ذکر کی ہیں، وہ ان کے امام میں ہرگز موجود نہ تھیں:

ا۔ اول درجد لغت عرب جانے کا ہے، امام صاحب کی عربیت میں جو پھےقصور وفقورتھا، وہ کتب تاریخ وطبقات سے

- الملل والنحل للشهرستاني (١/١٩٧)
- تفصیل کے لیے دیکھیں: إرشاد الفحول (٢٠٦/٢) حجة الله البالغة (ص: ٣١٧)
- دو چیزی عقل کے لیے باعث بھی ہیں، بولنے کے وقت منہ بد کر لینا اور خاموثی کے وقت بولنا۔

35

وفاع ميح بخارى المقديم القديم

بخو بی ثابت ہے۔

ابن خلکان نے تاریخ خطیب بغدادی سے نقل کیا ہے کہ قلت عربیت کے سوا اور بات کے ساتھ وہ معاب نہ

تھے۔ • نامہ دانشوران ناصری میں لکھا ہے:

''ابن خلکان ویافعی آورده اند که ابو حنیفه بجمیع کمالات آراسته بود بز آ نکه در علوم عربیه رتبه بلند نداشته

است گا ہے بخنائش بلحن وغلط آ میخته میشد، '' انتھانی . 🏵

- r دوسری شرط علم قرآن ہے، سوان ہے آیات احکام وغیرہ کی کوئی تغییر منقول نہیں ہے۔
- ۳۔ تیسری شرطعلم حدیث ہے، سوامام صاحب نے سولہ سترہ حدیث سے زیادہ روایت نہیں گی۔ ♥ محدثین نے کہا ہے کہ ان کی بیشاعت حدیث میں مزحاۃ ہے:
  - ا ـ ناكى فى "كتاب الضعفاء " كما به الما حنيفة ليس بالقوي فى الحديث "
    - ۲ امام بخارى نے "كتاب الضعفاء" أين كما ہے: "سكتوا عن رأيه وعن حديثه"
    - سر ابن عبد البر في تمبيد مين لكها ب: "أبو حنيف من الحفظ عند أهل الحديث "
      - ۳- اورمحد بن نصر مروزی نے بھی " قلیل الحدیث " ها ہے۔

بہر حال حدیث میں ان کو کچھ دخل نہ تھا، اس کئے کہ جب امام صاحب سے بوقت طالب العلمی کے حدیث

پڑھنے کو کہا گیا تو آپ نے فرمایا: " لا حاجة لی فی هذا " و کیموطحا دی (ا/ ۳۵) مطبوعہ کلکتہ۔

اس كئ خودانهول ن كها ب: "علمنا هذا رأي " بينيس كها: "عدينا هذا رواية "

اللہ جو تھی شرط مواقع اجماع صحابہ کا معلوم ہونا ہے۔ سواس کا جاننا غالبًا موقوف ہے تھیت صحابہ پر اور امام صاحب کی نہایت کم سنی میں گرچہ بعض بعض صحابہ موجود سے گرامام صاحب کو کسی صحابہ سے ملاقات تک نہیں ہے، چہ جائیکہ ان سے روایت کی ہو، اور جو بعض حفیول نے اس میں غلو کیا ہے اور لقاء وساع کا دعویٰ کیا ہے، اس کی تکذیب تصریحات محدثین نے کر دی ہے، جس کی تفصیل آ گے آتی ہے، ان شاء اللہ تعالیٰ۔

تاريخ بغداد (۱۳/ ۳۳۲) وفيات الأعيان لابن خلكان (٤١٣/٥)

ابن خلکان اور یافعی نے ذکر کیا ہے کہ ابو حنیفہ تمام کمالات سے آ راستہ تھے، صرف عربی علوم میں بلندر تبہ نہیں رکھتے تھے، کہی ان کا
 کلام غلطی اور کن کا آ میزہ ہوتا۔

<sup>🗗</sup> رَيْمُصِل:تاريخ ابن خلدون (١/ ٤٤٤)

الضعفا، والمتروكين للنسائي (ص: ١٠٠)

کتاب الضعفاء للبخاري، برقم (٣٨٢) التاريخ الكبير (٨١/٨)

التمهيد لابن عبدالبر (١١/ ٤٨)

<sup>🕡</sup> تاريخ بغداد (١٣/ ٢٥٢) تاريخ الإسلام للذهبي (٣٠٧/٩)

www.muhammadilibrary.com العرجون القديم 885 گاري (885 گاري العديم

۵۔ پانچویں شرط مواقع قیاسات کو جانتا ہے، اس میں امام صاحب کو البیتہ دستگاہ تھی، کیونکہ اس کو تو امام صاحب نے زمانہ طالب علمی میں پیند کیا تھا۔ دیکھو: طحطاوی (۳۵/۱) ●

یہ بیان اس جگداس لئے کیا گیا ہے کہ حنفیہ نے خود جوشرانکا اجتہاد مقرر کئے ہیں، ان کا وجود کامل طور پر امام صاحب میں نہیں پایا جاتا، کوئی یہ نہ خیال کرے کہ ہمارا مطلب اس جگہ بیان کرنے سے امام اعظم دلالتے کی منقصت ہے، نعو ذ باللّٰہ منہ ! بلکداس امر واقعی کا بیان کرنا ہے، جس کا تعلق مرتبہ اجتہاد سے ہے، ورنہ منا قب وفضائل اس امام عالی مقام کے ہمارے بیان سے زیادہ ہیں اور امام صاحب کے زہد وتقوی وورع میں ہم کو کسی طرح کا شک و شہر نہیں ہے، البتہ وہ بڑے درجہ کے تھے، مگر کہاں درجہ امام بخاری کا اور کہاں درجہ امام ابو حنیفہ کا؟ کیونکہ بھنا چاہیے کہ اس سے زیادہ اور کیا نا انصافی ہوگی کہ جس کے نہ ہب کی بنیادرائے پر ہو، اس کے پاس علم حدیث ولغت کم ہواور اس کو خود اقر ار ہو کہ ہماراعلم رائے ہے نہ روایت، اس کو باوجود فقد ان آ لات و نقصان شرائط اجتہاد کے جمہد کامل کہا جائے اور جن کا بلوغ بمرتبہ اجتہاد سے جمہد کامل کہا جائے اور جن کا بلوغ بمرتبہ اجتہاد سے جو، ان کی روایت بھی مقبول نہ ہو؟ بلکہ بچ پوچھوتو امام بخاری ان انمار لبعہ سے علم قرآن و حدیث میں زیادہ تھے، آ تار صحاب کا علم بھی علی وجہ الکہال ان کو حاصل تھا۔ لغت عرب کو بھی بسبب مزاولت کیا جبہد مستقل ہونے میں کیا شک رہا؟

اوراگر بفرض محال مانا جائے کہ امام صاحب کو تین ہزاریا زیادہ بیٹیں یاد تھیں، تو بھی انصاف بہ کہتا ہے کہ جس کو چھلا کھ حدیث یاد ہوں، وہ بے شک امام صاحب سے زیادہ علم رکھتا ہے، آگر امام صاحب کو پانسو آیت احکام معلوم تھیں، تو امام بخاری کو علاوہ پانسو آیت احکام کے ہزاروں احکام کی احادیث یاد تھیں اور حداد قرآن بھی، پس امام صاحب کی قلت روایت کا بیعذر کہ شرائط رواۃ ان کے نزدیک بہت بخت و درشت تھے، ہرگز لائن قبول نہیں، پچ تو ہے کہ ۔ع
قلت روایت کا بیعذر کہ شرائط رواۃ ان کے نزدیک بہت بخت و درشت تھے، ہرگز لائن قبول نہیں، پچ تو ہے کہ ۔ع

<sup>●</sup> آخی شرائط اجتباد سے متعلقہ ایک مناظرہ بھی ہے، جوامام شافعی اور امام محمد بن حسن کے درمیان ہوا، امام شافعی وطف نے بیان کیا ہے کہ بھی سے محمد بن حسن کہنے گئے کہ بتاؤ ہمار سے استاد (الوضیف) نیا ہے عالم تھے یا تمھار سے استاد (الاک) زیادہ کون رکھتا تھا؟ انسافا ؟! انسوں نے کہا: ہاں! میں نے کہا: میں آپ کواللہ کاتم دے کر کہتا ہوں کہ بتاؤ قرآن کا علم زیادہ کون رکھتا تھا؟ ہمار سے استاد یا تمھار سے استاد؟ انسوں نے کہا: اللہ گواہ ہے، بے شک تمھار سے استاد قرآن کا زیادہ علم رکھتے تھے، بھر میں نے ممار سے استاد یا تمھار سے استاد؟ انسوں نے کہا: اللہ گواہ ہے، بے شک تمھار سے استاد قرآن کا زیادہ علم رکھتے تھے، بھر میں نے صدیث کی نسبت ہو چھا، اس میں بھی امام محمد نے بھی کہا، بھر میں نے اقوال صحابہ کی بابت ہو چھا، تو انسوں نے کہا کہ تمھار سے استاد زیادہ جانے والے تھے، میں دونوں کا مقابلہ کرو زیادہ کا دونوں کا مقابلہ کرو نے ایک رونیات الأعیان: ٤/ ١٣٦١)

<sup>🤡</sup> پیرٹبیں اڑے مریدوں نے اڑایا دیا!

رفاع سي بخارى ﴿ 886 ﴿ 886 ﴾ العرجون القديم

حنفیہ نے ورق کے ورق امام صاحب کے مناقب میں لکھ کر بچارے عوام کالانعام کے دلوں میں ان کی بہت ہیں ہیت بٹھا دی، نقط کو ایک دائرہ بنا کر دکھایا، بلکہ اسی طرح دوسرے مقلدوں نے بھی اپنے ائمہ کی نبست کیا، بوجہ بعدِ زمان وطول مسافت کے ان جاہلوں نے بمجھ لیا کہ بیامام صاحب کوئی ایسے شخص سے، جن سے ہم کوکی امر میں کی طرح کی مناسبت یا شرکت حاصل نہیں ہے، یا نوع بشر سے علیحدہ سے، فرشتے سے، یا نہی امت سے!! نعو ذ بالله بقول حالی ہ

نبی کو جو چاہیں خدا کر دکھائیں اماموں کا رتبہ نبی سے بڑھائیں

آ مدم برسر مطلب۔ تو شیح میں لکھا ہے کہ شرائط اجتہاد تین ہیں، علی بندا القیاس تلوئ کی نور الانوار اور فوائے الرحوت شرح مسلم الثبوت وغیرہ میں بھی اجتہار کے شرائط کہتے ہیں۔ ● جس کے ویکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ امام بخاری ڈٹٹٹ میں میں وہ شرائط بدرجہ اولی پائے جاتے تھے اور امام ابو صنیفہ میں کامل طور سے نہیں، اگر طوالت کا خوف نہ ہوتا تو میں سب کونقل کر کے دکھلا دیتا کہ امام بخاری کا اجتہاد میں ایس جنہ بلند تھا۔ خیر جس قدر لکھا گیا اتنا ہی منصف ناظرین کے 37 لیے کافی ہے، باتی ۔ ع

قیاس کن ز گلتان شکل بهار مر

الغرض خیال کرنا چاہیے کہ حفیہ کے نزدیک پانسوآیت احکام اور بارہ سواردیث کے جاننے سے مثلاً مرتبہ اجتہاد ملتا ہے، پھر جس کوسارا قرآن حفظ ہو، چھ لا کھ صدیث نوک زبان پر یادر کھتا ہو، جس کا تقویٰ و تقدّس بھی متفق علیہ امت ہو، وہ مجتہد کامل ہوسکتا ہے یا جو ان علوم میں قاصر یا ناقص ہو؟ خفا ہونے کی جگہنیں انصاف کرنے کامکل ہے!۔

> تہمیں تقفیر اس بت کی جو ہو میری خطا لگتی ارے لوگو! ذرا انصاف ہے کہیو خدا لگتی

اب رہا بیام کہ ائمہ اربعہ ہی مجہد سے اور انھیں پر اجتہاد ختم ہے۔ بیمض غلط و باطل ہے اور حق سے بینکروں کوں دور اور جہالت سے بالکل قریب ہے، میں کہتا ہوں کہ کون کہتا ہے کہ ائمہ اربعہ مجہد نہ جھنا قیامت کبرئی اور ان کے اخصی ائمہ اربعہ میں اجتہاد کا حصر کرنا حماقت اور نادانی اور امام بخاری در اللہ انہ کو مجہد نہ بھینا قیامت کبرئی اور ان کے اجتہاد سے انکار کرنا اپنی جہالت کا افر ارکرنا ہے۔ امام بخاری سے بڑھ کرکون مجہد ہوگا؟ جس نے ایک ایک آیت کر بیہ اور ایک ایک حدیث سے کتنے مسائل استخراج کے، کیسی کیسی باریکیاں استغباط کی، اس کے تو امام احمد ان کو بلفظ

شرح التلويح على التوضيح (٢/ ٢٤٥) نور الأنوار (ص: ٢٥٠) فواتح الرحموت (٢/ ٤٠٥)

www.muhammadilibrary.com

887 گاری (فار) کی جاری (887 گاری (مار) کی جاری (مار) کی جاری (مار) کی دون القدیم

" فقیه هذه الأمة " یاد فرماتے اور محمد بن بشار بلفظ " سید الفقهاء " کہتے ، جیسا که اس کا بیان گزرا، اور بھی س لو! امام نووی نے کتاب تهذیب الأسماء میں فرمایا ہے، ذراغورے بیڑھنا:

"وعن محمد بن حمدوية قال: سمعت محمد بن إسماعيل البخاري يقول: أحفظ مائة ألف حديث صحيح، ومائتي ألف حديث غير صحيح، وروينا عن الإمام أحمد بن حنيل قال: ما أخرجت خراسان مثل محمد بن إسماعيل، وعنه قال: انتهى الحفظ إلى أربعة من أهل خراسان: أبو زرعة الرازي، ومحمد بن إسماعيل البخاري، وعبد الله بن عبد الرحمن السمرقندي يعني الدارمي، والحسن بن شحاع البلخي، وعن الحافظ أبي على صالح بن محمد جزرة قال: ما رأيت حراسانياً أفهم من البخاري، وعن محمد بن بشار شيخ البخاري ومسلم قال: حفاظ الدنيا أربعة: أبوزرعة بالري، ومسلم بن الحجاج بنيسابور، و عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي، و محمد بن إسماعيل ببخاري، وعنه قال: ما قدم علينا يعنى البصرة مثل البخاري، وهنه أنه قال حين دخل البخاري البصرة: دخل اليوم سيد الفقهاء، وعنه أنه حين قدم البحاري البيرة، قام إليه، فأخذ بيده وعانقه، وقال: مرحبا بمن أفتخر به منذ سنين، وقال على بن المديني: هرأي: البخاري، ما رأى مثل نفسه، وروينا عن محمد بن عبد الله بن نمير وأبي بكر بن أبي شيبه قالا: ما رأينا مثل محمد بن إسماعيل، وروينا عن عمرو بن على الفلاس قال: حديث لا يعرفه البحاري، ليس بحديث، وروينا عن الإمام الدارمي قال: رأيت العلماء بالحرمين و الحجاز و الشام والبراق فما رأيت فيهم أجمع من أبي عبد الله البخاري، وروينا عن أبي سهل قال: دخلت البصرة والشام والحجاز والكوفة ورأيت علماءها فكلما جرى ذكر البخاري، فضلوه على أنفسهم، و روينا عن على بن حجر قال: أخرجت خراسان ثلاثة: أبا زرعة بالري، ومحمد بن إسماعيل ببخارى والدارمي بسمرقند، قال: والبخاري عندي أعلمهم وأبصرهم وأفهمهم، وقال إسحاق بن راهويه: لوكان البخاري في زمن الحسن البصري لاحتاج الناس إليه لمعرفته بالحديث وفهمه، وقال أبو عمرو الخفاف: لم أر مثل البخاري، وقال الترمذي: لم أر بالعراق ولا بخراسان في معنى العلل والتاريخ ومعرفة الأسانيد أعلم من محمد بن إسماعيل، وقال مسلم بن الحجاج للبخاري: لا يبغضك إلا حاسد، وأشهد أنه ليس في الدنيا مثلك، وروى الحاكم في تاريخ نيسابور بإسناده عن أحمد بن حمدون قال: جاء مسلم إلى البخاري، فقبل بين عينيه، وقال: دعني أقبل رجليك يا أستاذ الأستاذين وسيد المحدثين ويا طبيب

38

وفاع سيح بزاري القديم (888 عن العرجون القديم (

الحديث في علله، وقال محمد بن إسحاق بن خزيمة: ما رأيت تحت أديم السماء أعلم بحديث رسول الله منظة من محمد بن إسماعيل البخاري، وذكر الحاكم أبا عبد الله البخاري فقال: هو إمام أهل الحديث بلا خلاف بين أهل النقل، ثم قال النووي: إن وصف البحاري بارتفاع المحل والتقدم في هذا العلم على الأماثل والأقران متفق عليه فيما تأخر وتقدم من الأزمان، ويكفي في فضله أن معظم من أثنى عليه ونشر مناقبه شيوخه الأعلام الممرزون والحذاق المتقنون، "انتهى كلام النووى مختصراً

اس ساری عبارت کا خلاصہ بیہ ہے کہ محمد بن حمدویہ وامام احمد بن طنبل و حافظ ابوعلی صالح ومحمد بن بشار شخص البخاری وعلی بن مدینی وحمد بن عبدالله بن نمیر و ابو بکر بن ابی شیبہ وعمرو بن علی انفلاس وامام دارمی وابو بہل وعلی بن حجر واسحاق بن راہو یہ وابوعمرو البخفاف وامام ترفدی وامام مسلم، و حاکم وابن خزیمہ و امام نووی ، ان انفارہ محفول میں کسی نے امام خواری کو حافظ الجدیث اور کسی نے بےمشل فی حفظ الجدیث و معرفة اللسانید اور کسی نے منتبی الحفظ من حفظ الدینیا اور کسی نے سید الفقهاء و اجمع فی علم الحدیث وذی الفضل واعلم وابھم و ابھم فی الحدیث ولا کانی له فی الدینیا ور کسی نے استاذ الاستاذین وسید المحد ثین وطبیب الحدیث کہا ہے اور ان کے تمام شیوخ ان کے ساتھ افر کر نے اور عمرو بن فلاس نے تو یہاں تک کہا کہ جس طدیث کو بخاری نے بخاری نہ کہا کہ جس

اب بتاؤ عمر کریم صاحب کہ تم نے کتنے ائمہ متقدمین کے اسامی گرامی من لیے، جنھوں نے امام بخاری کے اجتباد و تفقہ فی الدین وفضل و کمال کوشلیم کیا ہے، اگر اس پر بھی تمہاری ہٹ دھری دی تو ہم ضرور بیہ کہیں گے کہ اللہ تعالی تم کو عقل سلیم عطافر مائے اور نہ ہب اہل سنت کا عامل بنائے۔

آمد برسر مطلب - اب رہا بیدامر کہ اجتہاد اسکہ اربعہ پرختم ہے، اس کو کتنے اسکہ دین نے باطل لکھا ہے؟ تم کو ہم ایک برے حفی عالم کا قول دکھلاتے ہیں دیکھو ملاعبدالعلی حنی شرح مسلّم النبوت میں فرماتے ہیں:

"ثم إن من الناس من حكم بوجوب الخلو من بعد العلامة النسفي و اختتم الإجتهاد به، وعنوا الاجتهاد في المذهب، وأما الاجتهاد المطلق فقالوا: اختتم بالأئمة الأربعة حتى أوجبوا تقليد واحد من هؤلاء على الأمة، وهذا كله هوس من هوماتهم، لم يأتوا بدليل، ولا يعبأ بكلامهم، وإنما هم من الذين حكم الحديث أنهم أفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا، ولم يفهموا أن هذا إخبار بالغيب في خمس لا يعلمهن إلا الله تعالىٰ."

39

تهذیب الأسماء واللغات للنووي (۱/ ۲۹)

فواتع الرحموت شرح مسلم الثبوت (۲/ ۲۳۱)

www.muhammadilibrary.com العرجون القديم 889 في المرجون القديم

" پھر بعض لوگ وہ ہیں کہ انھوں نے بیتھم لگایا ہے کہ علامہ نسفی کے بعد زمانہ مجہد سے خالی ہے اور اجتہاد کو علامہ نسفی پرختم بتاتے ہیں اور اس سے اجتہاد فی المذہب مراد لیتے ہیں اور اجتہاد مطلق کو کہتے ہیں کہ ائمہ اربعہ پرختم ہو چکا ہے، یہاں تک کہ ان لوگوں نے ان چار اماموں میں سے ایک کی تقلید امت پر واجب کردی ہے۔ بیسب ان کی بوالہوی ہے، نہ تو اس پر وہ کوئی دلیل لا سکتے ہیں نہ ان کے کلام کا کوئی اعتبار ہے، کیونکہ بیلوگ ان میں سے ہیں جن کے حق میں حدیث آئی ہے کہ انھوں نے بغیر جانے بوجھے فتوئی دیا، سوخود بھی گمراہ ہوئے اور دوسروں کو بھی گمراہ کیا، حالانکہ بیلوگنہیں سجھتے کہ اس قسم کی باتوں میں سے ہیں، جن کوسوائے خدا کے کوئی نہیں جانتا۔"

منصفین کته شناسو! اس کلام بلاغت نظام سے دو باتیں ثابت ہوئیں: ایک تو تقلید کا ابطال خاص ایک علامہ حنق فے کر دیا، (اگر عمر کریم حنقی سیچ ہوں گے، تو ضرور اس کوتشلیم کریں گے ورنہ بوالہوں کیے جائیں گے بقول علامہ)
دوم: یہ کہ انکہ اربعہ میں انحصار اجتہاد کا قبل غلط و باطل ہے۔ پس بقول انکہ محدثین و بقول احناف امام بخاری کا مجتد کامل ہونا ثابت ہوا۔

وللد الجمد! پس ایک عمر کریم کانه ماننایه اس کی جہالت و خد و تعدی اور فد جب حنفی کے پابند نه ہونے پر بین دلیل ہے، اور اسی مرقومہ بالاتحریر سے ''امام ابوطنیفہ اٹرائٹ کو سترہ حدیثیں اور المام بخاری اٹرائٹ کو چھ لاکھ حدیثوں کے ملنے کی 40 محقیق بھی ہوگئ' ، جس کا میاں عمر کریم نے اپنے زعم باطل میں دفعیہ کیا تھا، فتدیر و تدرب!!

اب یہاں سے عمر کریم نے جوامام بخاری برالفہ کے مجتہد نہ ہونے میں ہرزہ در آگی کی تھی، اس کا رد کیا جاتا ہے۔

قتو له: امام بخاری مجتهد نہ تھے، البتہ انھوں نے مجتهد بننے کا قصد کیا تھا گراس میں وہ ناکامیاب رہے۔

اُھتو ل : محض جھوٹ ہے، اگر بجائے امام بخاری کے امام ابو حنیفہ کا لفظ رکھ دیا جائے، تو ایک حد تک صحیح ہوسکتا
ہے، جیسا کہ ہر دوکا ثبوت مرتو مہ بالاتحریر میں معلوم ہوا۔

فتو له: اس كے شوت ميں ہم صرف ايك واقعد امام بخارى النظام كا، جو مدايد كے شروح نهايد اور كفايد اور فق الله اور كفايد اور فق القدير وغيره ميں لكھا ہوا ہے، لكھتے ہيں، اس سے ناظرين كو امام بخارى الملظاء كے اجتهاد كا پايد خود ہى معلوم ہوجائے گا اور وہ يہ ہے ... إلى آخره.

أفتول: یه آپ کا بیان مفحک الصبیان ہے۔ ابن ! گھر میں اپنی بی بی کو ہرکوئی بیگم کہتا ہے، بھلا یہ بھی امام بخاری کے مجتبد نہ ہونے پرکوئی دلیل ہوسکتی ہے کہ دعویٰ کریں کچھ اور دلیل لائیں کہیں سے؟ کچھ وہی مثل ہوئی کہ ''زمین گول ہے اس لئے کہ چاول سفید ہے'' ہاں اس بات کو آپ تواریخ و اساء الرجال کی کتب معتبرہ سے ثابت

سیجئے، تو حیز قبول میں آئے، ورنہ کفایہ وغیرہ کی حکایات واہیہ محدثین پر کب جبت ہو سکتی ہیں؟ کیچھ نہیں تو ملاعلی قاری حنی ویشخ عبدالحق حنی وطلنے کے ہی قول کا مطالعہ فرما کیں:

"ثم لا عبرة بنقل صاحب النهاية، ولا بقية شراح الهداية، فإنهم ليسوا من المحدثين." • « « بعنى نهايي كے مصنف كي نقل كا اعتبار نہيں، نه ديگر شارحين مدايد كي نقل كا اعتبار ہے، كيونكه بيلوگ محدث نہيں ہيں۔''

"قال محمد بن الحسن: أقمت على باب مالك ثلاث سنين و كسرا، و كان إذا حدثهم عن مالك امتلأ منزله، و كثر الناس حتى يضيق عليه الموضع، وإذا حدث عن غير مالك لم يحته إلا اليسير من الناس، فقال: ما أعلم أحدا أسوأ ثناء على أصحابه منكم، إذا حدثتكم عن مالك ملأتم علي الموضع، وإذا حدثتكم عن أصحابكم إنما تأثون متكارهين . " انتهى ترجماس كا وبى به جواوير بيان بوا، اور حافظ ابن حجر نے تعجيل المنفعه عن كس كھا بے:

"امام شافعی نے فرمایا: میں نے امام محمد سے سنا، کہتے تھے کہ میں نے امام مالک کے پاس تین برس تک جا کرسات سوحدیثیں من لفظ سنیں (امام شافعی کہتے ہیں کہ) اگر امام محمد امام مالک کے پاس اتنا نہ تشہرتے تو ان کو ان ہے اتنا بھی حاصل نہ ہوتا۔"

تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأثمة الأربعة (١٧٥/٢)

41

الموضوعات الكبرئ (ص: ٣٥٦)

تهذیب الأسماء واللغات للنووي (۱/۱۱)

www.muhammadilibrary.com ِ وَاَلَ ثُنَّ بَارِلَ اللهِ عَلِينَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلِينَ اللهِ عَلِينَ اللهِ

پس اگر امام ابوحنیفہ کو احادیث صیحہ کاعلم ہوتا تو پھر امام محمہ نے جس طرح امام ابوحنیفہ سے فقہ پڑھی تھی، حدیث کو بھی کیوں نہ پڑھا اور کیوں تین سال تک امام مالک سے حدیث پڑھتے رہے؟ اور اگر امام صاحب کی مروایات لوگوں کے نزدیک قابل وقعت تھی، تو پھر امام محمہ نے یہ کیوں کہا کہ جب ہم اپنے ندہب والوں سے روایت کرتے ہیں، تو تم لوگ جراً وقہراً آتے ہو؟ جناب مشتمر صاحب! تم کتب تواری سے محض کورے اور بے خبر ہو! ذرا سوچواور ہٹ وهری سے باز آئی

ہٹ چھوڑیے بس اب سر انصاف آئے انکار ہی رہے گا میری جان کب تلک **قنو لہ**: جب لوگوں نے ان کا بیاجتہاد ساتو ہجوم کرکے آپ کو بخارا سے زکال دیا۔

أفتول: جم نے كہا ناكم توارئ سے كورے ہو، كيا امام بخارى كے بخارا سے نكالے جانے كى يمى وجہ ہے؟ ہرگز نہيں بلكم محض جموث اور غلط ہے۔ آ ہے ہم آپ كو بتلا ديں، شخ نورالحق حفی تيسير القارى ميں لکھتے ہيں:

'' بعضے از اصحاب حسد وغرض حاکم بخار را برآل داشتند که بخاری را استدعا نمود (الی توله) والی بخارا استدعا نمود از بخاری که مجلس خاص بااولاد معین حاز دکه درال مجلس غیر ایشان را استماع صحیح خویش ندنماید، بخاری درجواب گفته فرستاد که من نمی توانم که قوی را به حاج حدیث مخصوص سازم، پس ایس امر سبب وحشت شدمیان بخاری درخواب گفته فرستاد که من اوارا مرکز دکه محمد بن اساتی از بخارا بیرون آید یا و کشف و حاکم، حاکم بخارا امرکز دکه محمد بن اساتی از بخارا بیرون آید یا و کشف و کما جنارا سے نکالے جانے کی بید وجد تھی۔ اب کسے اعلی خود خود خلط بود انچه تو پندائی

اور لوگوں نے آپ کونہیں نکالا بلکہ بخارا کے ظالم حاکم نے نکالا، جو کہ تھوڑے ہی دنوں کے بعد معزول و تباہ ہوگیا۔ <sup>©</sup> (تیسیر)

فتوله: جن کو الله نے مجتمد مطلق بنایا تھا، ان کا اجتہاد باوجود حسد حاسدوں کے بارہ سو برس سے اس وقت تک تمام عالم میں شائع ہورہے اور قیامت تک جاری رہے گا اور ان کے اجتہاد کی روثنی بمصداق "والله متم نورہ" کے کس حاسد کے بجھائے نہ بجھے گی۔

<sup>•</sup> بعض حاسدین نے حاکم بخارا کو اس باب پر ابھارا کہ بخاری کو طلب کیا جائے، والی بخارا نے اہام بخاری کو طلب کیا کہ وہ ان کی اولاد کے لیے خاص مجلس قائم کریں اور وہاں ان کے علاوہ میچ کے ساع میں کوئی شامل نہ ہو، بخاری نے جواب میں کہا میں کسی ایک قوم کو ساع حدیث کے لیے خاص نہیں کرسکتا۔ یہ واقعہ والی بخارا اور بخاری کے ورمیان دوری کا سبب بنا، لہذا حاکم نے انھیں بخارا ہے۔ نکل جانے کا تھم کیا۔

<sup>🚱</sup> هدي الساري (ص: ٤٩٢)



المتول: ج ب: "الكذوب قد يصدق "اى مقام ك لي كها كيا ب، ب شك الم بخارى چونكه 12 مجتد مطلق تق ( جيسا كداو براجتهاد كي بيان من لكها كيا) للذا ان كا اجتهاد باوجود تمهار يه اي حاسدول ك حمد كم تمام عالم من شرق س غرب تك ثال س جنوب تك ثائع به اورتا قيامت جارى رب كا اورآ پ ك اجتهاد كى روثنى بمصداق ﴿ وَيَأْبَى الله إِلَّا أَنْ يُتِمَّ نُورَةُ ﴾ [النوبة: ٢٣] تمهار الي كى حاسد اور باغض كى بهائ نه يجهائ نه يجهائ نه يجهائ الله إلَّا أَنْ يُتِمَّ نُورَةُ ﴾ النوبة: ٢٣] تمهار ايسكى حاسد اور باغض كى بجهائ نه يجهائى - \_ ـ

چرانے را کہ ایزد برفروزد ہر آنکس تف زندریشش بسوزد 🕈

فنو له: بخاری میں کثرت سے ایس حدیثیں ہیں کہ جن کے مضمون کو ترجمۃ الابواب سے کچھ بھی تعلق نہیں، شارعین نے بہت کچھ کو آئی کی اور جاہا کہ حدیث کو ترجمۃ الابواب سے مطابق کریں گراکٹر جگہ وہ پیچارے بھی مجبوررہ گئے اور آخر ان کو آئی اگر کرنا پڑا ہے کہ ان احادیث کو ترجمۃ الابواب سے کچھ علاقہ نہیں (الی تولہ) پھر کسی وقت اس بحث کو ہدیہ ناظرین کریں گے۔

افتول: جب آپ اس بحث کو چیٹر ینگے تو ہم بھی ترکی جواب دیں گے اور بتلا دیں گے کہ اس صدیث کو ترجمہ باب سے یوں مطابقت ہے۔ آپ نے چونکہ صدیث کی کا استاد سے نہیں پڑھی، اس لئے آپ کو مطابقت کا شعور نہیں، کچے نہیں تو ایک سال محنت کر کے ہمارے مدرسہ اسلامیہ میں تشریف لا کر محض بخاری ہی کو پڑھ جا ہمیں اور جس قدر شکوک ہوں پیش کر کے ان کا جواب شافی لیجئے، پھر خود آپ کو معلوم ہوجائے گا کہ ہر صدیث کو ترجمہ باب سے کیسا بین تعلق ہے اور اگر یہ تکلیف گوارا نہ ہوتو بذریعہ اشتہار کے آپ ان حدیثوں کو چیش کیجئے، میں آپ کو مطابقت بتلا دوں گا بشرطیکہ حق استادیت ادا کیجئے، اور وہ شارطین جو بخاری کی شرح کرنے بیٹھے سے، افھوں نے ہر صدیث کو جو ترجمہ باب سے تعلق وعلاقہ بتا دیا ہے، جسے حافظ بن چر دالش ، ہاں جفوں نے اپنے کو شارطین بخاری میں مردم شاری کے لیے شرح کمھی ہے، وہ اگر ایسا کریں یا کیا ہو، تو تجب نہیں، لیکن ان کے اس اقر ارسے حدیثوں کا ترجمہ باب سے عدم تعلق ثابت نہیں ہوسکتا، کیونکہ ذلک مبلغہم من العلم!!

فنوله: اگرچدامام ابوحنیفه الطف کے حفاظ حدیث میں ہونے کے ثبوت میں بڑے بڑے لوگوں کے کرشت سے اتوال موجود ہیں۔

أفتول: بنده خدا ذرا خیال تو کرو که جس کی بونجی صرف ستره حدیثوں کی بو، وه حفاظ حدیث میں کیونکہ شار ہوسکتا

جس چراغ کواللدروش کرے ہرکوئی جواس پر تھوک سینیے گا اس کی اپنی داڑھی ہی چلے گی۔

#### www.muhammadilibrary.com دناع مح بحارل 893 في العرجون القديم

ہے؟ تم بی بتلاؤ کہ اگر امام صاحب حافظ حدیث ہوتے ، تو ان کے شاگر دامام محمد امام مالک سے کیوں حدیث پڑھتے؟ ع بریں عقل و دانش بباید محریب

ہم دعویٰ سے کہتے ہیں کہ امام صاحب کوکس نے بھی حافظ حدیث نہیں لکھا ہے، اس لئے کہ امام صاحب اپنے مافظہ كل طرف سے بالكل قوى نہ تھے، اس كا کچھ ذكر پہلے ہو چكا ہے، آپ اپنى اس كتاب ميزان الاعتدال كو ملاحظہ 43 كرو، جس كا آپ نے اپنے اشتہار میں حوالہ پیش كيا ہے:

"النعمان بن ثابت بن زوطي أبوحنيفة الكوفي، إمام أهل الرأي، ضعفه النسائي من جهة حفظه وابن عدي وآخرون ."€

''لینی امام ابوصنیفہ کو امام نسائی اور ابن عدی اور دوسروں نے ( ذرا اس جمع کو خیال کرنا) حافظہ کی طرف سے کمزور کہا ہے۔''

لیج جناب! حافظ کہنا کیا معنی حفظ کی میں ضعف ثابت ہوا، اور دیکھنے حافظ ذہبی (یہ وہی ہیں جن کو آپ نے آگے اپنے جباب! حافظ کہنا کیا امام الحدیث بھی نہیں بلکہ امام اہل الرائے کہا،
آگے اپنے جبوت میں پیش کیا ہے) انھوں نے امام حاجب کو حافظ کہنا کیا امام الحدیث بھی نہیں بلکہ امام اہل الرائے کہا،
مافهم! اور حافظ ابن عبد البر نے تمہید شرح موطا میں لکھا ہے "ابو حنیفة سبیء الحفظ عند اُھل الحدیث"
پھر ہٹلا ہے!" سبیء الحفظ" بھی حفاظ میں شار ہوسکتا ہے؟ انصاف! ہاں آپ نے امام بخاری کی
نبست جو اپنے اشتہار کے ستر ہویں صفحہ میں گو ہر افشانی کی ہے کہ" امام بخاری کی نبست جوسیلان حفظ کا اعتقاد ہے، وہ
بالکل فاسد ہے۔" یہ خود بے بنیاد اور بناء فاسد علی الفاسد ہے، ذرا تقریب ہی کا مطابعہ کرو:

"محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة الجعفي أبو عبد الله البخاري حبل الحفظ، وإمام الدنيا في فقه الحديث."

"ليعني امام بخاري جبل الحفظ اور امام الدنيا في الحديث تقهـ"

ذرا اس عبارت اور میزان کی اس عبارت کو، جوامام صاحب کی شان میں پیشترنقل کی گئی، موازنه کرواور کہو۔ع میں الزام ان کو دیتا تھا قصور اپنا نکل آیا

اورايي ميزان بي كمصنف علامدذيبي كى طبقات كوديكهو:"البخاري شيخ الإسلام وإمام الحفاظ"

الیی عقل و دانش پر رونا جا ہے۔

<sup>🗗</sup> ميزان الاعتدال (٤/ ٢٦٥)

<sup>🛭</sup> التمهيد لابن عبد البر (١١/ ٤٨)

۵ تقریب التهذیب (ص: ۲۸٪)

رفاع محج بخارى كالمح القديم ال

لواب كهو! ذرا اور آ گے ديھو: " و كان رأساً في الذكاء، رأساً في العلم، رأسا في الورع والعبادة" لين امام بخارى اعلى درجه كے ذہين علم والے، پر ہيزگار وصاحب عبادت تتھ۔

بھلا الیا ذکاء اپنے امام صاحب کا تو دکھاؤ! علاوہ ازیں تمام اکابرین احناف نے امام بخاری کو امام الحفاظ کہا ہے، مجملہ ان کے بعض کے اسامی گرامی بھی سن لو، چنخ نور الحق حنی دہلوی ، مولوی عبدالحی حنی تکھنوی، شخ عبدالحق حنی دہلوی، ما علی قاری حنی ، علامہ عینی حنی ، امام قطب الدین عبدالکریم بن عبدالنور بن مسیر حلبی حنی ، امام علاء الدین مغلطائی بن فلیج ترکی مصری حنی ، شخ احمد کورانی حنی ، مولوی احمد علی سہار نبوری حنی وغیرہ ، پس کیا تم وہی تو نہیں کہ ۔ ع سارا زمانہ ایک طرف ایں شوخ تنہا ایک طرف

شرم!

فوله: جيك كم علامدابن خلدون في " فصل علوم الحديث " مين لكها بي ...الخ

أفنول: انهوى نے پھر بھى سوائے الل الرائے كامام صاحب كو تفاظ حديث كہيں نہيں كھا اور اس كى وجہ بھى بتا دى ہے كه "وكان المحديث قليلا فى أهل العراق " فى يعنى عراقيوں كوكم حديثيں ليس اور صغى (٣٦٩)

کی برا دی ہے کہ " و کا کا الحدیث فلیلا فلی العراق "یعنی کوفہ بھی عراق میں ہے اور بیرظاہر ہے کہ امام 44 میں علامہ ابن خلدون لکھ آئے ہیں کہ " و الحوفة من العراق "یعنی کوفہ بھی عراق میں ہے اور بیرظاہر ہے کہ امام البوطنیفہ کوفہ کے تھے، تو نتیجہ بیہ ہوا کہ ان کو کم حدیثیں ملیس اور جب حدیثیں کم ملیس تو "فاستکثروا من القیاس " ( دیکھو: ابن خلدون ) یعنی پس قیاس ہی زیادہ کرنے لگے اور جب قیاسات زیادہ کئے تو" فلذلك قبل أهل الرأي " ( دیکھو بھی ابن خلدون ) یعنی اسی وجہ سے اہل رائے کہ جاتے ہیں۔ ق

کہیے جناب! ابن خلدون تو کچھ کہدرہا ہے اور آپ اس سے بچھ اور نقل کر رہے ہیں اور اس ابن خلدون نے امام بخاری کو ''إمام المحدثین " لکھا ہے۔ دیکھو (صفحہ: ۳۲۹)

افسوس كة تمهار ادلدخود تم پر جمت ہوئے جاتے ہيں ليكن اب بھى تم باز نہيں آتے تو خداتم كو سمجھ دے! قتوللہ: اور جيسے علامہ ذہبی نے جو حفاظ حديث كے حالات ميں ايك مستقل كتاب تحرير كى ہے، اس ميں انھوں نے امام ابوعنيفد رائلند كا بھى نام لكھا ہے اور ان كوحفاظ حديث ميں شاركيا ہے۔

تاریخ ابن خلدون (۱/ ٤٤٦)

تاريخ ابن خلدون (١/ ٤٤٦) تيز لكي إلى فلذلك قبل: أهل الرأي، ومقدم جماعتهم الذي استقر المذهب فيه وفي أصحابه أبو حنيفة "

<sup>🛭</sup> تاریخ ابن خلدون (۱/۲۶۲)

www.muhammadilibrary.com العرجون القليم والم مح بخارى المعرون القليم

افقول: علامہ زہی نے محض حفاظ ہی کے حالات بتلانے کو وہ کتاب نہیں کہی ہے اور اس کا نام انھوں نے جو تذکرہ الحفاظ رکھا ہے، یہ تغلیباً ہے، اس وجہ سے کہ اس میں حفاظ کثیرہ کا ترجمہ مرقوم ہے، جبیبا کہ خدا نے ابلیس کو فرف سحد الملائکة کی میں تغلیباً واخل کر کے پھر اسٹناء کیا ہے۔ پس علامہ ذہبی کا بیہ مطلب نہیں ہے کہ کتاب میں فرف مناظ حدیث ہیں، اگر یہ مقصود ہوتا تو پھر امام صاحب کے ترجمہ میں " الإمام المحافظ "کیوں نہیں کھا؟ صرف فقیبہ کھے ہر اکتفا کیا۔ ذرا دیکھو:

" أبو حنيفة الإمام الأعظم فقيه العراق" (تذكرة: ١/١٥١)

يه كتاب كى سرخى ہے،آ كے ترجمه ميں لكھتے ہيں:

" قال ضرار بن صرد: سئل يزيد بن هارون: أيما أفقه الثوري أو أبو حنيفة؟ فقال: أبو حنيفة أفقه، و سفيان أحفظ للحديث."

لیعنی ضرار بن صرد بیان کرتے ہیں کہ برید بن ہارون سے کسی نے سوال کیا کہ سفیان توری بڑے فقیہہ تھے یا (امام) ابو حنیفہ؟ انھوں نے کہا: ابو حنیفہ افقہ تھے اور فیان اُحفظ للحدیث.

بتلایئے جناب! اس سے تو امام صاحب کے حافظ الحدیث نہ ہونے کا ثبوت ہوتا ہے۔ آ گے لکھتے ہیں:

"قال ابن المبارك: أبو حنيفة أفقه الناس "ليني عبدالله بن هبارك نے كہا كدامام صاحب أفقد الناس متھ۔ (حافظ الحدیث نہ تھے)

آ کے چل کر لکھتے ہیں:

"وقال الشافعي: الناس في الفقه عيال علىٰ أبي حنيفة "<sup>•</sup>

یعنی امام شافعی نے بھی امام ابو حنیفہ کوفقیہہ شار کیا ہے، میں کہاں تک لکھتا چلا جاؤں۔ ہتلا یے حضرت! کوئی بھی تو امام صاحب کو حافظ الحدیث نہیں کہتا، آپ کو کیا ہو گیا ہے؟ بلکہ امام بخاری کی نبست یہی امام ذہبی اپنے طبقات میں "إمام الحفاظ" اور اسی تذکرہ (صفحہ: ۱۳۷) میں حفاظ حدیث میں شار کرتے ہوئے کیھتے ہیں۔ ● اب یہی کہئے کہ۔

> ہم نے چاہا تھا کہ حاکم سے کریں گے فریاد وہ بھی کمبخت تیرا چاہنے والا نکلا

45

تذكرة الحفاظ (١٦٨/١)

<sup>▼</sup> تذكرة الحفاظ (٢/ ٥٥٥) حافظ وَ إِي رُطْكِ كَ الفاظ إِين: البخاري شيخ الإسلام وإمام الحفاظ اور انهول نے امام بخارى كا ماہ بخارى كا حالات عيں ايك منتقل ضخيم تاليف كى تقى، قرماتے ہيں: 'قد أفردت مناقب هذا الإمام في جزء ضخم فيها العجب'' (تذكرة الحفاظ: ٢/ ٥٥٥، تاريخ الاسلام، حوادث: ٢٥١ - ٢٥٠)

اب اس قدر كثرت اقوال وكثير رائ كم مقابله مين ابوالحاس ومشقى شافعي مصنف عقود الجمان (مجهول الاسم الرسم) كا قول كب حيز قبول اور پايه ثبوت كو پينج سكتا بي؟ كما لا يعضىٰ علىٰ من له أدنىٰ بصيرة فى المناظرة فى فافهم!

آ گے آپ کا امام ابوصنیفہ و امام بخاری کا مختصر حالات لکھنا اور اس میں بوجہ پیدائش امام صاحب کے برمانہ خیرالقرون امام بخاری سے افضل ہونا، یہ سب دل بہلاؤ اور مفتحک الصبیان ہے، اس لئے کہ امام مالک بھی تو خیرالقرون کے زمانہ میں پیدا ہوئے تھے اور چونکہ یہ حافظ الحدیث تھے، اس لیے یہ امام صاحب سے بدرجہا افضل ہوئے اور ہم اوپر لکھ آئے ہیں کہ امام بخاری ائمہ اربعہ سے بھی افضل ہیں۔ لہذا اس صورت میں (جو آپ نے نمبر(ا) میں کھی ہے) امام بخاری کا امام ابوصنیفہ سے افضل ہونا ثابت ہوا۔ فالحمد بند

باتی دیگر نمبروں کے بھی جوابات سنواوراہے پر آٹھ آٹھ آنو بہاؤ!!

www.mihammadilibrary.

www.muhammadilibrary.com ِ وَالْ كُرُكُ مُعْ بِغَارِكِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّ

# امام ابوحنیفہ رہے تابعی ہونے کا درجہ نہیں رکھتے تھے۔

فنو له: بیر (امام ابوطنیفه) تالبی ہونے کا درجہ رکھتے تھے (اور ) ان (بینی امام بخاری) کو بید درجه حاصل ندتھا۔

ا فقول: آپ نے تو جال خداع و فریب کا بیڑہ ہی اٹھالیا ہے، کیکن اس میں کوئی ہمائے ہوشیار تجربہ کارنہیں پھنتاہے ہاتھ آتا ہے مقدر سے ہائے دولت جال گئی کس نے بچھایا نہیں وانائی کا

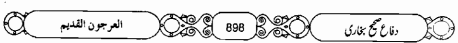
دعوىٰ آپ كايد بى كدامام صاحب تاجى يى اور ثبوت ندارد! اب جب تك امام صاحب كا تابعى مونا ثقات علماء ہے باسناد سچے متصل نہ پایا جائے، ان کا تابعی ہونا کیوں تقبول ہوگا؟ آپ چونکہ اس کے مدعی ہیں، لہذا امام صاحب کا سند صحح تابعی ہونا ٹابت کریں، کیکن آپ سے تا قیامت ٹابٹ نہ ہوگا، بخلاف اس کے شیخ عبدالحق وہلوی حنی نے، جو امام صاحب کے بڑے مداح تھے، کتاب " إكمال في أسماء الرجيلي" مين نقل كيا ہے اور كہا ہے كدامام ابوطيف نے کی صحافی سے روایت نہیں کی اور ان کی کی صحافی سے ملاقات نہیں ہوئی گا۔ ا۔ حیث قال: بعد ذکر الصحابة الذین أدرك أبو حنیفة زمانهم ما نصه:

- - "ولم يلق (أبوحنيفة) أحدا منهم ولا أخذ عنهم،"<sup>•</sup> انتهي.
- ٢- اوريبي قول جمهور ابل حديث وغيرجم كاب، ملاعلى قارى حفى شرح مند ابوحنيف مين لكست بين:
- "قال الكردري: جماعة من المحدثين أنكروا ملاقاته مع الصحابة، و أصحابه أثبتوه ،" انتهي مین امام ابوصنیف کی صحابہ سے ملاقات کو محدثین کی جماعت انکار کرتی ہے اور ان کے اصحاب اس کو اابت کرتے ہیں، (لیکن بے سند)
  - س- اور نامه دانشوران میں لکھا ہے:

'' پیروان دعویٰ کنند چنا نکه درک صحبت تابعین نموده انداز خدمت اصحاب نیز کامیاب شده است ولی راء اصواب

إكمال في أسماء رجال المشكوة ملحق به مشكوة (ص: ٦٢٨)

<sup>🛭</sup> شرح مسند أبي حنيفه للملاعلي القاري (ص: ٥٨١)



و قول صحیح آنست که باایثان معاصر وجمعهد بوده لکن به سعادت استفادت و توفیق ملاقات ایثان موفق نگشت.

س. اورخطيب "أسماء رجال المشكوة " مين فرمات ين:

"وكان في أيامه أربعة من الصحابة: أنس بن مالك بالبصرة، وعبد الله بن أبي أوفىٰ بالكوفة، وسهل بن سعد الساعدي بالمدينة، وأبو الطفيل عامر بن واثلة بمكة، ولم يلق أحدا منهم ولا أخذ عنهم،" ۖ انتهى.

"لعنی امام ابوصنیفه وطلف کے زمانہ میں صحابہ سے حیار شخص زندہ تھے:

ا۔ انس بن مالک بصرہ میں۔ ۲۔ عبداللہ بن ابی اوفیا کوفہ میں۔

۳ سبل بن سعد مدینه میں ۔ ۳ سام بن واثله مکه میں ۔

کیکن ابو حذیفہ نے ان میں کسی آبیہ سے ملاقات نہیں کی اور ندان سے روایت کی۔

٥- اور تقريب التهذيب مين علامدان حرعسقلاني فرمات بين:

" النعمان بن ثابت الكوفي أبوحنيفه الإمام، يقال: أصله من فارس، ويقال: مولىٰ بني تعيم،

فقيه مشهور من السادسة، " وانتهى ليني الم الوهيد القدماوم من أيل-

اور مقدمه تقریب مین فرماتے ہیں:

" والطبقة السادسة عاصروا الخامسة لكن لم يثبت لهم لقاء أحد من الصحابة كابن حريج ،

چھٹا طبقہ ان لوگوں کا ہے جن کی کسی صحابی سے ملاقات نہ ہوئی۔

معلوم ہوا کہ امام ابوحنیفہ نے کسی صحابی سے ملاقات نہیں گی۔

٢- اور علامه محمد طاهر حفى تذكره موضوعات مين فرماتے مين:

"وكان في أيام أبي حنيفة أربعة من الصحابة (ثم عدهم وقال) ولم يلق واحدا منهم، ولا أخذ عنهم، وأصحابه يقولون: إنه لقي جماعة من الصحابة، وروى عنهم، ولم يثبت ذلك عند أهل النقل."

- پیرد کاروں نے وعوی کیا ہے کہ جس طرح انھیں تابعین کی صحبت حاصل تھی، اس طرح صحابہ کی بھی تھی، کیکن درست رائے اور سیح قول بیر ہے کہ انھیں ان کا زمانہ تو ملا تھا، کیکن شرف استفادہ اور تو فیق ملاقات نہ ہوئی۔
  - إكمال في أسماء رجال المشكوة ملحق به مشكوة (ص: ٦٢٨)
    - قریب التهذیب (ص: ۳۵۸)
      - 🛭 تقريب التهذيب (ص: ١٠)
    - **3** تذكرة الموضوعات (ص: ١١١)

www.muhammadilibrary.com هناري القديم العرجون القديم العرجون القديم

ے، ۹،۸۰۷ اور ایبا ہی علامہ معروح فخر الحفیہ نے مجمع البحار میں تصریح کی ہے اور بحبنمہ یوں ہی ابن خلکان نے وفیات الاعیان میں فرمایا ہے، اور بعینہ یوں ہی جامع الاصول میں ہے۔ ◘

ا۔ امام دار قطنی محدث جلیل فرماتے ہیں:

"ولا يصح لأبي حنيفة سماع من أنس، ولا رؤيته، ولم يلق أحدا من الصحابة،" كذا نقله العلامة ابن الحوزي في العلل المتناهية .

'دیعن نہیں صحح ہوا سننا ابو صنیفہ کا انس سے اور نہ دیکھنا ان کا اور نہ ملاقات کی ابو صنیفہ نے کسی صحابہ سے ایسا ہی علامہ ابن جوزی نے نقل کیا ہے۔''

یہ تو ہے نمونہ از خروارے تھا، مصفین بنور ملاحظہ فرما کیں کہ عمر کریم کیسا ہے باک ہے کہ علاء احناف و جمہور عمد ثین اور اسنے اکابر علماء کے اقوال کا، جو امام ابوصنیفہ کے تابعی ہونے کے منکر ہیں، بلا جمت و بر بان انکار کر رہا ہے، عمر کریم بسند صحیح مسلسل تا امام ممردی ان کے قول یا ان کے معاصرین کے قول سے امام صاحب کی رویت یا 47 روایت ثابت کر دیے بو خبول سے جس کی سند کا کوئی انتہ پیتے نہیں اور نہ ان کے اصحاب کا پیت ہے کہ انجی ہو ہے کون اصحاب ابوصنیفہ مراد ہیں؟ ایک امر کا دعویٰ کرنا جس کے جمہور محد ثین منکر ہیں، کس قدر جرائت اور بے شری ہے۔ پس اب عدم تابعیت کے درجہ بیس امام ابوصنیفہ دالشہ اور امام بخاری درائے کہ امام بخاری درخواب کہ امام ابوصنیفہ تابعی تھے، تو بیس نہوں گا کہ امام بخاری صحابی تھے، اس لیے کہ اور اگر بفرض محال مان لیا جائے کہ امام ابو صنیفہ تابعی تھے، تو بیس نہوں گا کہ امام بخاری صحابی تھے، اس لیے کہ امام بخاری نے خواب میں رسول اللہ تائین کم کو دیکھا ہے، چن نچ شخ نورائی حنی دبلوں ہیں کہتے ہیں:

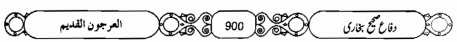
امام بخاری نے خواب میں رسول اللہ تائین کو دیکھا ہے، چن نچ شخ نورائی حنی دبلوں ہی کہ امام بخاری سے ہیں تھاد ہیں کہتے ہیں:

دردست میں است و آن سرور درا باد میکنم و مکس را از روئے مبارک وے میرانم و مقابل آن مخضرت ایستادم و مروحہ میں اسے میں اسے اس است و آن سرور درا باد میکنم و مکس را از روئے مبارک وے میرانم ۔ \*\*\*

اور رسول الله تَالِيُّامُ نے فرمایا ہے: "من رآنی فی المنام، فقد رآنی حقا، فإن الشيطان لا يتمثل فی صورتی." (متفق عليه)

● وفيات الأعيان لابن خلكان (١/ ١٦٣) مجمع البحار (٣٠١/٥) ثير ويكين: تهذيب الأسماء واللغات للنووي (٢/ ٢١٦) فتح المغيث (٣/ ١١) شرح شرح نخبة الفكر للملا على قاري (٦٢٠)

- العلل المتناهية في الأحاديث الواهية لابن الجوزي (١/٤/١)
- ان سے مروی ہے کہ انصول نے کہا: میں نے خواب میں دیکھا کہ پیغیر ٹائیڈا کی خدمت میں حاضر ہوا ہوں اور ہاتھ میں پکھا لیے
   آ ب کے مقابل کھڑا ہوکر آ ب کے چیرے سے کھیاں دور کر رہا ہوں۔
- صحيح البخاري: كتاب العلم، باب إثم من كذب على النبي صلى الله عليه وسلم، رقم الحديث (١١٠) صحيح
   مسلم: كتاب الرؤياء باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: من رآني في المنام...، رقم الحديث (٢٢٦٦)



اور دوسرى روايت ين ب: "من رآنى فقد رأى الحق. " (متفق عليه)

"دیعنی جس نے مجھ کوخواب میں ویکھا، اس نے فی انحقیقت مجھ کو ویکھ لیا، پستحقیق کہ شیطان میری صورت میں خواب میں دکھلائی نہیں دیتا۔"

پس اس لحاظ سے امام بخاری صحابی ہوئے (اگر چہ صحابیت میں اس قتم کی لقاء عند المحد ثین معترز ہیں) پھر بھی امام ابوصنیفہ سے درجہ میں بڑھے رہے۔ فتأمل!

فتو له: یه (امام ابوصنیف الله ) شهر کوفه کے رہنے والے تھ، جس شهر کو حصرت عمر والفوا "رمح الله" ● (وغیرہ وغیرہ) فرمایا کرتے تھے... إلى أحده.

أفتول: آپ كى بد بات از تم أضغاث أحلام ب، ہم فى مانا كد حضرت عمر اليها اليها فرمايا كرتے ہے، ليكن جس دفت حضرت عمر اليها اليها فرمايا كرتے ہے، ليكن جس دفت حضرت عمر فى اس كى تعريف كى قرال دفت اليها بى قا، بعد يس اس كوف سے اليها فتدا تھا كہ كوفيوں فى دھوكد دے كر الل بيت كا سرمبارك تن مبارك سے جدا كي اس واسط تو عربی بيل مثل مشہور ہے: "الكوفى لا يوفى "ليس و كر الل بيت كا سرمبارك تا بعى فد و اس بت سے خدا سمجھے

قوله: يه ( بخارى ) شهر بخارا كر رہنے والے سطى او ايك معمولى شهر تھا اور ندابى حيثيت سے بالكل متازند تھا۔ ( الخ )

أهتول: آپ پہلے اپنے اس دعویٰ کا جبوت عنایت کیجے، پھر میں بھی اپنے ادلہ و براین سے بخارا کی فضیلت ثابت کر دوں گا، اور بتلا دوں گا کہ بیشپر معمولی نہ تھا، بلکہ بہت ممتاز تھا، اگر میں کتاب "معجم البلدان للإمام یاقوت الحموی" قمیسرآئے تو ای کود کھےلو، تبتم کوشپر بخارا کی حقیقت پورے طور سے معلوم ہوگی۔

فتوله: اور جوسحانی آپ کے آغاز جوانی تک زندہ تھے، وہ تین ہیں۔

ا فقول: تین نہیں بلکہ چار ہیں، جن کی تفصیل اوپر ندکور ہے لیکن ان لوگوں کے زندہ رہنے ہی سے کیا فائدہ ہوا؟ جب امام صاحب ان کی زیارت سے مشرف نہ ہوئے۔ <sup>●</sup> (جبیا کہ اوپر بیان کیا گیا)۔

- صحيح البخاري: كتاب التعبير، باب من رأى النبي صلى الله عليه وسلم في المنام، رقم الحديث (١٥٩٥) صحيح
   مسلم: كتاب الرؤياء باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: من رآني في المنام...، رقم الحديث (٢٢٦٧)
- یہ قول حضرت عمر بن خطاب ٹاٹھ سے منقطع سند کے ساتھ مروی ہے۔ ویکھیں: الطبقات الکبری لابن سعد (١/٥) تاریخ الطبري (٢/ ٤٨٧)
- معجم البلدان (١/ ٣٥٣) يا قوت حموى مندرجه ذيل الفاظ كے ساتحد ان لازوال شهرت كے حال شهركا تعارف شروع كرتے ہيں:
   "بخارى بالضم من أعظم مدن ما ووالة النهر، وأجلها"
  - تفصیل کے لیے ویکھیں: مرآة الجنان (١/ ١٥٠) مجمع البحار (٥/ ٣٠١)

48

www.muhammadilibrary com العرجون القديم في العرجون القديم

فتو له: لینی امام ابوصنیفه کوامام جعفر صادق ابن امام با قرطینا نی گودیس پالاتھا اور تعلیم دی تھی (الی قولہ) اور ان کے فیض صحبت سے انصول نے علم کا بہت بڑا ذخیرہ جمع کیا تھا۔

أفتول: وبى امام جعفر صادق بطلت جوامام ابوضيفه بطلت كى صورت سے بيزار رہاكرتے تھى، جس دفت سے كدامام ابوضيفه نے (بوجہ قلت حديث) قياس كرنا شروع كيا، جيسا كدابن شرمه فرماتے ہيں:

"قال: دخلتُ أنا وأبوحنيفة على جعفر، فسلمت عليه، وكنت له صديقا، ثم أقبلت على جعفر، وقلت: متع الله بك! هذا رجل من أهل العراق، وله فقه وعقل، فقال لي جعفر: لعله الذي يقيس الدين برأيه، ثم أقبل على فقال: أهو النعمان؟ فقال له أبوحنيفة: نعم، أصلحك الله! فقال له جعفر: اتق الله، ولا تقس الدين برأيك، فإن أول من قاس برأيه إبليس."

(حيوة الحيوان)

" ترجمہ: ابن شہرمہ نے فرمایا کہ میں اور ابو طنیفہ امام جعفر صادق بطش کے بہاں گئے اور ان پرسلام کیا اور میں ان کا دوست بھی تھا، پھر میں نے امام جعفر صادق بطش پر متوجہ ہو کر کہا کہ اللہ آپ کی ذات سے لوگوں کو فائدہ دے، یہ ایک شخص اہل عراق سے میرے ساتھ ہیں، بڑے فقیہہ اور عاقل ہیں، پس مجھ سے امام جعفر صادق بطش نے کہا کہ دہ شخص شائدہ ہی ہے، جو اپنی رائے سے دین میں قیاس کرتا ہے؟ پھر میری طرف منہ کر نے فرمایا کہ کیا وہ شخص نعمان ہے؟ آب ابوطنیفہ بول اٹھے کہ ہاں (نعمان ہے) آپ کو اللہ تندرست رکھے۔ پس امام جعفر صادق بطش نے ابوطنیفہ نے فرمایا کہ اللہ سے ڈر اور دین میں اپنی کو اللہ تندرست رکھے۔ پس امام جعفر صادق بطش نے ابوطنیفہ نے قیاس کیا تھا'' (جب کہ اس کو اللہ تعالیٰ نے مصرت آدم کے لیے سے دہ کرنے کا تھم دیا تھا)

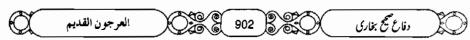
بھرامام جعفر نے چند باتیں امتحاناً امام ابوصیفہ ہے پوچھیں، جس میں وہ قیاس کر سکے نہ کسی صورت ہے بتا سکے۔ خود امام جعفر صادق وٹرنٹ نے بعد میں بتلایا اور تنہیا کھر فرمایا:

"اتق الله يا عبد الله، ولا تقس، فإنا نقف غدا نحن ومن خالفنا بين يدي الله، فنقول: قال الله عزو جل وقال رسول الله مَشْكُ و تقول أنت وأصحابك: قسنا ورأينا. " (إعلام الموقعين: ٩٣) " إعلام الموقعين: ٩٣) " إعلام الله مَشْكُ و تقول أنت وأصحابك: قسنا ورأينا. " (إعلام الموقعين: ٩٣) " إعالله كي بندے وُراتو الله على اور تم بحل كورتو الله على ال

د میسے کہ امام جعفر صادق وطف جمیشہ امام ابوضیفہ کو اس طور سے سمجھایا کرتے تھے اور امام صاحب قیاس کرنے 49

حياة الحيوان الكبرى للدميري، باب الظاء المعجمة.

إعلام الموقعين (١/ ٢٥٥)



ے باز نہیں آتے تھے۔ کیوں جناب! امام ابوصیفہ رائٹ کو امام جعفر صادق رائٹ کی تعلیم کا بھی اثر ہوا اور امام ابوصیفہ نے یمی بہت برا ذخیرہ علم کا جمع کیا تھا؟ سمجھنے اور سوچنے کا مقام ہے، خفا ہونے کی جانہیں!

فتو له: باوجود یکدان (بخاری) کے وقت میں خاندان نبوت سے بید چار امام موجود تھے (الی تولد) گر افسوس امام بخاری نے نہ تو ان لوگوں کی صحبت کا شرف حاصل کیا اور نہ اپنی بخاری میں ان سے کوئی روایت کی۔

اُ الله الم ابوطنیفہ نے صحبت کا شرف ہی حاصل کر کے کیا کیا؟ جب کہ انھوں نے ان سے کوئی حدیث نہ سنی ، اگر سنی تو روایت نہ کی۔ فافھہ !

فتوله: ایسے شخص کو گھر میں بیٹھے بیٹھے چھ لا کھ حدیثیں مل جا کمیں، اس کو کوئی عقل سلیم والا شخص (تا) قبول نہیں کر سکتا ہے۔

افتول: ارب بودم بے دال! گری میٹھ بیٹھ امام بخاری کو چھ لاکھ صدیثیں نہیں ملی تھیں، بلکہ ابتغاء وطلب صدیث کے لیے امام بخاری کا کجا وہ ہمیشہ کسار ہتا تھا، نغول کسی قائل کے۔ع

ون کہیں رات کہیں جبج کہیں شام کہیں

(جیسا کہ پہلے بیان کیا گیا) ذرا علاء احناف کی کتابیں کھول کرد کھ لو۔ شخ نورالحق حنی وہلوی تیسیر القاری میں

لكھتے ہيں:

پس اگرتم کوعقل سلیم ہے تو تسلیم کرو، ورنہ اگر بے بہرہ ہوتو کیا علاج؟! اب یہاں سے بخاری کی ان حدیثوں میں مطابقت دکھلائی جاتی ہے، جن کوعمر کریم نے کہا ہے کہ ایک دوسرے کے خلاف ہیں۔

قوله: "يروى عن الحسن عن غير واحد: أفطر الحاجم والمحجوم "روايت كى جاتى به حن به روايت كى جاتى به حن به روايت كى أفول ن الكوان كالوائد والي أفول ن الكوائد والي الموم، باب الحجامة والقين الر ٢٦٠) اور اكى حديث كم يجهد ايك

• ساع اور قراءت صدیث کے لیے انھوں نے متعدد اسلای ممالک کا سفر کیا، ان سے منقول ہے کہ انھوں نے دو مرتبہ معروشام استفادہ صدیث کے لیے سفر کیا، چار مرتبہ بھرہ آئے، جہاز میں چھ سال تک قیام کیا اور بے شار مرتبہ محد ثین بغداد کے یاس آئے۔ www.muhammadilibrary.com وال من من المعرجون القديد والمنتاج عاري المعرجون القديد

دوسری صدیث ہے، جو اس کے خلاف ہے اور وہ یہ کہ "عن ابن عباس أن النبي ﷺ احتمد وهو صائم" حضرت ابن عباس سے روایت ہے کرسول الله ظافرہ نے خون نکلوایا درانحالیکہ آپ روزہ دار ہے۔
پس یہ دونوں حدیثیں ایک دوسرے کے بالکل مخالف ہیں۔ پہلی حدیث سے توبہ ثابت ہوتا ہے کہ جو محض خون نکالے اور نکلوائے دونوں کا روزہ فاسد ہوجاتا ہے، اور دوسری سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ رسول الله تُلْفِیْم نے حالت روزہ میں خون نکلوایا۔

افقول: أو لاً: كبلى روايت ميں "عن غير واحد "ك بعد سے آپ نے "موفوعاً" كالفظ اڑا ديا، جوكه بخارى كے تمام شخول ميں ہے، يہ تو آپ كے سرقه كا حال ہے، آپ نے نمبر (٢) اشتہار ميں بھى شرح نخبه كى عبارت 50 ميں ايسا بى كيا تھا، خير يہ تو آپ كے باكيں ہاتھ كا كھيل ہے!

ثانیاً: جس طور سے کہ آپ نے اس جوایت کونقل کیا ہے، اس ظاہر عبارت ہی سے آپ کا صاف جواب ہوسکتا ہے،

اس طور سے کہ پہلی روایت جو ہے وہ سن کا ندہب ہے اور دوسری رسول الله ناٹیٹی کی حدیث ہے اور حسن والی وہ روایت ترجمۃ الباب میں ہو کہ ان کے شرط وہ روایت ترجمۃ الباب میں ہوتی، اور ابام بخاری ترجمۃ الباب کے لئے لاتے ہیں، اور ابن عباس والی روایت کو کے موافق نہیں ہوتی، اور ابن عباس والی روایت کو اہام بخاری نے اصولاً "حدثنا" کر کے ترجمۃ الابواب کے بعد بیان کیا ہے۔ پس معلوم ہوا کہ بخاری کی حدیث تو وہی ہے، جو این عباس سے مروی ہے اور اس پہلی روایت میں آپ نے حسن کا ذہب بیان کیا ہے۔ پس آپ کی احادیث جو ایک دوسرے کے میں آپ نے حسن کا ذہب بیان کیا ہے۔ پس آپ کا یہ کلمنا کہ " بھی کی احادیث جو ایک دوسرے کے خلاف ہے۔ اس ایک کہ صدیث تو وہی ہے، جو ایک احادیث جو ایک دوسرے کے خلاف ہے۔ اس کی غلط اور جموث ہوا۔ کما لا یہ خفی علی الماھر العاقل الفہیم!

ثالثاً: اصل عبارت کے لحاظ ہے جس میں کہ "موفوعاً "کا لفظ ہے، یعیٰ حسن اس مدیث کو مرفوعاً روایت کرتے ہیں کہ رسول الله تُکائی نے فرمایا ہے: " أفطر الحاجم والمحجوم "گزارش بیہ ہے کہ بی می آپ کا پہلے تھا، پھرمنموخ ہوگیا، چنانچ ابن عباس کی مدیث ہے ایبا ہی معلوم ہوتا ہے، بینی حنی شرح بخاری میں لکھتے ہیں: "قد ذکرنا عن قریب أن أحادیث أفطر الحاجم والمحجوم منسوخة، قال المنذري: حدیث ابن عباس ناسخ، لأن فی حدیث شداد بن أوس: أن النبی عَشِی قال فی عام الفتح فی رمضان لرجل کان یحتجم: أفطر الحاجم والمحجوم، والفتح کان فی سنة شمان، وحدیث ابن عباس کان فی حجة الوداع فی سنة عشر، فهو متأخر ینسخ المتقدم."

" ایمی ہم نے بیان کیا ہے کہ "أفطر الحاجم والمحجوم" کی جتنی مدیش ہیں، سب منبوخ ہیں، "

وفاع سيح بخاري القديم 904 المحتال العرجون القديم

اس سے معلوم ہوگیا کہ حسن والی حدیث منسوخ ہے، چربھی دونوں حدیثوں میں تعارض نہیں پایا جاتا، اس لئے کہ تعارض جب ہوتا کہ امام بخاری اس حدیث کو ترجمۃ الابواب میں نہ بیان کرتے ، بلکہ ابن عباس والی حدیث کے پہلے بیان کرتے یا بیچھے، اور امام بخاری کا قاعدہ ہے کہ ترجمۃ الابواب میں علاء کے غدامیب واقوال بھیرت کے لیے بیان کردیتے ہیں۔

وكم من عائب قولاً صحيحاً افته من الفهم السقيم و

51

<sup>•</sup> صحيح البخاري، برقم (١٨٦٤) صحيح مسلم، برقم (١١٠٣)

<sup>•</sup> رائح قول یمی بے کہ افرادِ امت کے لیے بھی روزے میں کی لگاٹا اور لگواٹا جائز ہے، اس لیے کہ اس میں اختصاص کی کوئی دلیل نہیں ہے، ای لیعض سحابہ کرام سے مروی ہے: أن رسول الله صلى الله علیه وسلم نهی عن الحجامة والمواصلة، ولم یحرمهما إبقاء علی أصحابه " نیز حضرت انس ڈائٹو فرماتے ہیں: ما کنا ندع الحجامة للصائم إلا کر اهية الجهد " (أبوداود، برقم: ۲۳۷۶ ، ۲۳۷۵)

www.muhammadilibrary com وفاع سي بخاري العرجون القديم

بھی تعارض نہیں ہے، گر محروم الخیر الالد الخصم کوفیم کہاں؟ پس عمر کریم هداه الله تعالیٰ کو چاہیے کہ اپنے فیم پرروۓ!

قوله: عن عبد الله بن عمر أن رسول الله عَلَيْ قال: الشؤم في المرأة والدار والفرس. "
"عبدالله بن عمر ثافؤ سے روایت ب كه رسول الله عَلَيْمُ في فرمایا كه نموست عورت اور مكان اور گھوڑا
مل ب ـ " (بخارى مطبوعه أحمدى كتاب النكاح، باب ما يتقى من شوم المرأة: ٢/ ٧٦٣)
اوراى كے بعد برخلاف اس كے دوسرى حديث تقى اور وہ بيب:

"عن ابن عمر قال النبي عَلَيْكَ: إن كان الشؤم في شيء، ففي الدار والمرأة والفرس."
"ابن عمر والتنت روايت ب كرسول الله كالفيرة في مايا كهنوست نبيس موتى ب كسى چيز ميس اور الركسي شيخ مين موتى ب، تو مكان اور عورت اور كهوا مين موتى ب."

پس پہلی حدیث سے عورت اور مکال اور گھوڑا میں نحوست کا ہونا اور دوسری حدیث سے ان متیوں میں نحوست کا نہیں ہونا ثابت ہے اور تکلف بیہ ہے کہ دونوں حدیثوں کے راوی حضرت عبداللدین عمر دلائٹوای ہیں۔

أفول: دومرى مديث في خوست كانبيل مونا كمال المست ع؟ ع

تخن شناس نثى دلبرا معلل اينجا اسة

دونوں حدیثوں کا تو ایک ہی مطلب ہے، خلاف کہاں ہے؟ البشہ کی حدیث باعتبار دوسری حدیث کے مختصر ہے، اس کی تفصیل دوسری حدیث میں موجود ہے، خودتم اپنے ترجمہ ہی میں دکھولوں جوتم نے دونوں حدیثوں کا ترجمہ کیا 52 ہے اس کی تفصیل دوسرے کے ساتھ ملا لو، اگرتم سے نہ ہو سکے تو لو میں دکھلاتا ہوں، تم نے پہلی حدیث کا ترجمہ کیا ہے: "خوست جورت ادر مکان ادر گھوڑا میں ہے۔" اور دوسری حدیث کا ترجمہ یوں کیا ہے: "خوست نہیں ہوتی ہے کی چیز میں اور اگر کسی شئے میں ہوتی ہے، تو مکان ادر خورت اور گھوڑا میں ہوتی ہے۔" ظاہراً و باطنا دونوں کا مطلب ایک ہی ہے، لیس تعارض اور دونوں حدیثیں ایک دوسرے کے خلاف کہاں ہوئیں؟ جوتم آ کے لکھتے ہو:" اور بیر بالکل عقل کے خلاف ہیں تعارض اور دونوں حدیثیں ایک دوسرے کے خلاف کہاں ہوئیں؟ جوتم آ کے لکھتے ہو:" اور بیر بالکل عقل کے خلاف ہے" اگر تمہاری عقل خود التی ہے، تو ضرور خلاف ہے، ورنہ ہرگر خلاف نہیں۔ • • فافھم و بحن من الشاکرین!

قوله: عن البراء أنه صلى قبل بيت المقدس ستة عشر شهرا أو سبعة عشر شهرا و كان يعجبه أن تكون قبلته قبل البيت، وأنه صلى أول صلاة صلاها صلوة العصر.

''براء سے روایت ہے کہ رسول اللہ مُنافِیم نے بیت المقدس کی طرف سولہ یا سترہ ماہ نماز پڑھی اور آپ کو خوش آتا تھا بدکہ آپ کا قبلہ سُرِف کعبہ کے ہوتا اور پہلی نماز جو آپ نے خاند کعبہ کی طرف پڑھی وہ نماز



عصر تحلي " (بخارى مطبوعه أيضاً، كتاب الإيمان، باب الصلوة من الإيمان: ١٠/١)

اور دوسری حدیث جواس کے خلاف ہے وہ بیہے:

"عن ابن عمر: بينما الناس في الصبح بقباء، حاء هم رحل فقال: إن رسول الله عَلَيْتُ قد أنزل عليه الله عَلَيْتُ قد أنزل عليه الليلة قرآن، وأمر أن يستقبل الكعبة ألا فاستقبلوها." الخ

''حطرت ابن عمر ولائن سے روایت ہے کہ سب لوگ قباء میں صبح کی نماز پڑھ رہے تھے کہ ایک مخص آیا اور کہا کہ آج کی رات رسول الله طالع کا برقر آن نازل ہوا ہے اور بیتھم دیا گیا ہے کہ منہ کروطرف کعب کے، ' خبردار! پس تم لوگ منہ کروطرف کعبہ کے۔''الخ

(بحاری مطبوعه أیضاً، النفسیر، باب قوله تعالیٰ: ﴿ فَد نریٰ تَفَلِ وَجهكُ فِی السماء ﴾، ١٩٥٢) يه امر مسلم ہے كه آيت تحويل قبله ايك بى مرتبه نازل بوئى اور نماز ميں نازل بوئى، پس ان دونوں حديثوں ميں تنازع ہے، پہلی ميں يہ ہے كه آخضرت نائياً نے پہلی نماز جو كعبه كی طرف پڑھی وہ نماز عصر تقی بيتی بي آيت نماز عصر ميں نازل بوئى اور دوسرى حديث ميں بيہ ہے كه بير آيت رات كو نازل بوئى، پس دونوں حديث ميں مديث كيونر تھيك بوسكتى ہے؟

افتول: کیوں بی! اسے عقل کے کورے ہو کہ ابھی تک تم صدیث کی تعریف بھی نہیں جانے اور اوپر سے کہتے ہو کہ '' دونوں صدیث کیونکر ٹھیک ہو تک ہو ہو کہ '' ان میں کیا تعارض ہے؟ تعارض علم میں ہوتا ہے یا لفظ میں، بہر کیف دونوں صدیثوں سے کعبہ کی طرف رخ کرنا ثابت ہورہا ہے، پس تعارض کہاں دہا؟ تعارض تو جب ہوتا کہ پہلی صدیث میں علم ہوتا کہ قبلدرخ نہ کرو۔ أو بسکسه

حالاتکہ دونوں حدیثوں سے اصل مقصود ثابت ہورہا ہے، باقی رہاتحول کی آیت کا نزول کس وقت ہوا؟ صاف 53 فاہر ہے کہ عصر کے وقت اور "اللیلة "کا لفظ جو ہے وہ مخبر کاظن ہے، لیعن جو قباء والوں کو خبر دینے گیا تھا، وہ ان کے پاس اس حالت میں پہنچا کہ وہ لوگ صبح کی نماز اوا کر رہے تھے، اس محض کو رات کے وقت یہ خبر پہنچی تھی کہ رسول اللہ من قبل ہوئی ہے کہ بیت اللہ کی طرف رخ کرو، پس اس نے سمجھ لیا کہ معلوم ہوتا ہے کہ رات ہی کو اللہ من قائم دیا ہوئی ہے، یہ تو فہم صحابی ہے، اصل حدیث میں تعارض یا نزاع یا خلاف کیا ہے؟ اس کو ہتلائے! ظاہر ہے کہ نہیں تعارض یا نزاع یا خلاف کیا ہے؟ اس کو ہتلائے! ظاہر ہے کہ نہیں، فالحمد بلند کہ اصل مقصود حاصل ہوا۔ ع

اگر اب بھی نہ وہ سمجھ تو اس بت سے خدا سمجھ

قوله: عن ميمونة زوج النبي تُطلط قالت: توضأ رسول الله وضوءه للصلوة غير رجليه، وغسل فرجه، وما أصابه من الأذى، ثم أفاض عليه الماء، ثم نحى رجليه، فغسلهما، هذه غسله من الجنابة ." www.muhammadilibrary com وَاعَ مَحْ كَارِكَ الْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ 907 الْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ

''میمونہ زوج نبی طافی سے روایت ہے، انھوں نے کہا کہ رسول اللہ طافی نے وضو کیا وہ وضو جو واسطے نماز کے تھا سوائے دونوں پاؤں کوئیس دھویا) اور دھویا شرمگاہ کو اور جو گندگی اس میں گی تھی، چر پانی ڈالا اپنے اوپر چر کنارہ کیا دونوں پاؤں کو، پس دھویا ان دونوں کو بیہ ہے عسل آپ کا ناپاکی سے۔'' ربخاری مطبوعہ ایضا، کتاب الغسل، باب الوضو، قبل الغسل: ۱/ ۲۹)

اور ایک دوسری حدیث، جواس کے خلاف ہے، وہ پیہے:

"عن ميمونة قالت: سترتُ النبي مُلَيُكُ وهو يغتسل من الحنابة، فغسل يديه، ثم صب بيمينه على شماله فغسل فرجه، وما أصابه، ثم مسح بيده على الحائط أو الأرض، ثم توضأ وضوءه للصلوة غير رجليه، ثم أفاض على حسده الماء، ثم تنحى فغسل قدميه."

''میمونہ سے روایت ہے، انھوں نے فرمایا کہ ہم نے رسول اللہ مُنظِیم کو پردہ کیا اور وہ عسل کرتے تھے ناپا کی سے، پس دھویا آپ نے دونوں ہاتھ کو، پھر پانی ڈالا دائیں ہاتھ سے بائیں ہاتھ پر، دھویا شرمگاہ کو اور جو اس میں لگا تھا، پھر ہاتھ ملا دیوار یا زیر پر، پھر وضوکیا، وہ وضو جو واسطے نماز کے تھا سوائے دونوں یاؤں کے (بینی دونوں یاؤں کونییں دھویا) پھر ایسے جہم پر پانی ڈالا، پھر کنارہ ہوئے اور دھویا دونوں یاؤں کو رہنارہ ہوئے اور دھویا دونوں یاؤں کو۔'' (بخاری مطبوعہ ایضا، باب النسنر فی الغسل عدد لناس: ۲۲)

پس دیکھے کے مسل کی ترکیب دونوں حدیثوں میں بالکل مختلف جربہلی حدیث میں ہے کہ پہلے آپ نے وضو کیا اور اس کے بعد وضو کیا اور اس کے بعد وضو کیا اور اس کے بعد وضو کیا، پہلی حدیث میں دیوار پر مسح کرنے کا مطلق ذکر نہیں ہے، مگر دوسروی مدیث میں ہے کہ دیوار پر مسح کیا اور لطف میر ہے کہ دونوں حدیثوں کی راوی حضرت میمونہ صاحبہ دائشا ہی ہیں۔

أفتول: معلوم ہوتا ہے كہ تمحارے دماغ ميں فتور آگيا ہے، ماليخوليا كى بيارى ہوگئ ہے، پس جلد اپنا علاج 54 كراؤ، ورند معلوم آگے كيا كيا كو گے اور كھو گے؟ ابھى سے تو تمہارى عقل كى يہ خوبى ہے!

جناب من! آپ نے دونوں حدیثوں میں ترکیب اور ترتیب کہاں سے نکال فی؟ ﴿ فَاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَاَيْدِيكُمْ ﴿ وَأَيْدِيكُمْ ﴾ [الماندة: ٦] میں تو ترتیب مانتے ہی نہیں، وضو میں آپ لوگوں کے ہاں ترتیب نہیں، پس ان حدیثوں میں ترتیب کہاں سے لگا دی؟ حالانکدان میں بھی تو ای وضوکا بیان ہے!

جناب! حصرت میموند و بیال بینیں بنا تیں کہ رسول الله تُلَقِیْم بہلے قلال کام کرتے اس کے بعد فلال، بعده فلال بلکہ وہ تو یہ بتلاتی بین کہ رسول الله تُلَقیٰم جنابت کے شل سے پہلے یہ یہ کام کرتے تھے، تقدیم و تا فیر تو بتاتی نہیں، پھر آ یہ نے ترتیب کہال سے نکال کی کہ بہلی حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ پہلے وضوکیا پھر شرمگاہ وحوتی ؟ میں کہنا ہوں

www.muhammadilibrary.com والماسيخ بخارى القديم 1908 المعرجون القديم

ہر گزنہیں ، پہلے آپ نے شرمگاہ دھوئی اسکے بعد وضو کیا، جس کی تفصیل دوسری حدیث بیان کررہی ہے۔ فتفکر!

باتی رہا یہ امر کہ پہلی حدیث میں دیوار پرمسح کرنے کا ذکر نہیں ہے اور دوسری حدیث میں ہے، ممکن ہے کہ یہ واقعہ دوسری دفعہ کا ہو، بہر حال دونوں حدیثوں میں ذرہ برابر تعارض بھی نہیں ہے، بلکہ پہلی حدیث مجمل ہے، جس کی تفصیل دوسری حدیث کر رہی ہے، پس آپ کا یہ لکھنا '' بخاری کی حدیث جو ایک دوسرے کے خلاف ہے۔'' محض جموث ہوا، اور آپ کا دعوی ہے دلیل تظہرا، پس۔ع

دعویٰ بے دلیل قبول خرد نہیں مشکل تو بہ ہے کہ مولوی عمر کریم صاحب کوعلم تو کمی فن کانہیں ، اس پر دعویٰ ہیا آ ہا آئٹس کہ نداند و بداند کہ بداند ورجہل مرکب ابد الدہر بماند

فتوله: بس اب بخاری پرستوں کو جاہئے کہ ان سب حدیثوں کے تنازع کو اپنے اللہ اور رسول کے سامنے پیش کریں اور جو جواب نازل ہوائی کے مطابق کتاب بخاری کی اصلاح کر دیں۔ الخ

ا هتو ل: بالكل بى تابلد بوا ابھى تك تهي اتى تميز الله كا يك بخارى لائق پرسش ہے يا ان كى كوئى پرسش كرتا ہے؟ جي كہتم قبر پرست بو، ايسا بى دوسرے كو بھى بچھتے ہو۔ المرع بيس على نفسه ، اور جبتم نے حديثوں بى تعارض ثابت كيا تو تم نے بخارى پر كيوں الزام لگايا؟ بيالزام تو رسول الله بالله الله الكي كوئكہ حديث تو آپ بالله الله كا يوئكہ حديث تو آپ بالله كا يوئكہ حديث كيا؟ ہم لوگوں كے سائے كيوں بيش كيا؟ جو جواب تمھارے لئے نازل ہوتا، اس كے مطابق دونوں حديثوں سے تعارض كو رفع كرتے، مائكہ سر درجہ كوئم كيا كوئى بھى نہيں بائج سكتا، دہ تو الله كى آ يتوں سے ايك آ يت تھے، دہ ابنى حديث بياں لائے ، جس ميں باكيد ديگر تعارض ہو، پس تم بزار چاہوكہ ہم تعارض ثابت كريں ،ليكن تا قيامت نہيں ثابت كر سكتے۔ اچھا ميں تم كواب ايك تھيحت كركے رفعت شوم:

کار پاکال را قیال از خود مکیر گرچه باشد در نوشتن شیر و شیر ூ

**فتو له**: بخاریٰ کی حدیث جو قر آن شریف کے خلاف ہے:

"عن أبي سعيد عن النبي ﷺ: لا تخيروا بين الأنبياء."

55

ہروہ کہ جو نہ جانتا ہو کہ وہ کیا جانتا ہے، ہمیشہ جہل مرکب میں رہتا ہے۔

نیک لوگوں کے کام اپنے او پرمت قیاس کر، اگر چہ لکھنے میں شیر (شیر) اور شیر (دودھ) ایک جیسے ہی ہیں۔

www.muhammadilibrary.com. العرجون القديم وفاع فيحيح بخارى

"ابوسعید نے رسول الله منگافیات روایت کی که آنخضرت منافیل نے فرمایا که بعض پینمبر کو بعض سے بہتر مت کہو، یعنی ایک کو دوسرے پرفضیلت مت دو۔''

(بخاري مطبوعه أحمدي، كتاب الديات، باب إذا لطم المسلم يهوديا عند الغضب: ٢/ ١٠٢١)

به حدیث ان دوآیت قرآن شریف کے خلاف ہے:

ا - ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض ﴾ [البقرة: ٢٥٣].

'' پہر پینمبر فضیلت دی ہم نے بعض کواو پر بعض کے۔''

٢- ﴿ وَلَقَدُ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِينَ عَلَى بَعْضَ وَ اتَّيْنَا دَاؤَدَ زَبُوْرًا ﴾ [ بني إسرائيل:٥٥]

"اور تحقیق بزرگ دی ہم نے بعض پیغیروں کو اور بعض کے اور دیا ہم نے واؤد کو زبور "

لین ان دونوں آینوں کا بیرمطلب ہے کہ اللہ نے پیغیروں میں سے بعض کو بعض پر فضیلت دی ہے اور

بخاری کی حدیث کا بیمطلب بھی رسول الله مَاللَيْظِ نے قرآن کے خلاف تھم دیا ہوگا۔

أفتول: "كويا امام بخارى نے اپنى طرف سے حديث گھرلى؟ عياذا باللدا يتمهار فيم كا قصور ب، غالبًا اس میں تم اپنا نظیر نہیں رکھتے ہو، آؤ ہم تم کو اس کا مطلب ہم ادیں۔ دوسرے علماء کے قول کو جانے دو، صرف علامہ عینی حنفی کا کلام سنو! وہ عمدۃ القاری شرح بخاری میں فرماتے ہیں؟

"معناه: ولا تخيروا بحيث بلزم نقص على الآخر أوحيث يؤدي إلىٰ الخصومة، " انتهى مختصراً . "

''لین بعض انبیاء کی تعریف میں ایبا مبالغہ مت کرو کہ اس سے دوسرے پھیر کی ندمت و تنقیص لازم آئے۔''

اور یہی معنی نہایت قوی ہے جیسا کہ کسی شاعر نے آنخضرت نَافِیْنَ کی تعریف میں پیشعر لکھا ہے ہے

کرے تھوکر سے جب احیاء موتے قدم کو چوم لے اعاز عینی

وعلى بذا القياس، پس اس حديث مين في مبالغه في المدح ب، نه في تفضيل اور آيت كريمه ي بهي ثابت ہوتا ہے کہ خدا نے بعض انبیاء کو بعض پر فضیلت دی ہے اور بعض امور میں ان کو مختص کیا ہے، فلا منافاۃ و لا تعار ض! پس آیت کریمہ و حدیث الی سعید ڈاٹٹؤ کے درمیان کچھ مخالفت نہیں،صرف تمہاری الی سمجھ کی وجہ ہے تم کو اییا معلوم ہوتا تھا، کہیں سے عقل خریدلو!

> الی سمجھ کسی کو بھی ایس خدا ندے دے آدمی کو موت پہ بیہ بد ادا

وفاع سيح بخارى القديم العرجون القديم

مجھے خطرہ ہے کہ آج تم احادیث بخاری کو قرآن کی آیوں کے خلاف کہتے ہو، کل کو کہیں قرآن کی آیوں کو

ایک دوسرے کے مخالف نہ کہنے لگو، خداتم کوصراط متقیم کی توفیق دے ۔کہوزورے آمین!

قتوله: بخارى كے چند مجروح راويوں كے نام مع كيفيت جرح، نمبر (٨) عبدالحميد بن ابى اوليس عبدالله بن عبدالله ابو كر المدنى: " أما الأزدي فقال: يضع الحديث " ازدى نے كہا كه بيد حديث بنايا كرتے تھے، ميزان الاعتدال، پس و كيھے كه بيد بخارى كے ایسے راوى بيس كه جوجعلى حديثيں بنايا كرتے تھے۔

أفتول: آه! ﴿ كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كذبا ﴾ [الكهف: ٥] بهلا جب مح بخارى مين راوى كاذب اور واضع الحديث بوتو دين اسلام رخصت شد! اب صحح مديث كمان سلاد كرا كوفد سا!!

سنوا عبدالحميد بن ابي اويس فاظ نقات سے ہے:

قال الحافظ في هدي الساري. " ثقه ابن معين وأبو داو د وابن حبان والدارقطني،" انتهي.

' دلیتنی ابن معین ، ابوداود ، ابن حبان اور دارهای نے عبدالحمید کو لقه ککھا ہے۔''

اورعلامه ذہبی ای میزان میں فرماتے ہیں:

"و ثقه يحييٰ بن معين، وقال الدار قطني: حجة الله انتهي.

''لینی ابن معین اور دار تطنی نے عبدالحمید کی توثیق کی ہے۔''

اور حافظ الني تقريب مين لكصة بين: "ثقه من التاسعة."

باتی رہا عبدالحمید پر ابوالفتح ازدی کا جرح کرنا اور اس کو واضع الحدیث کہنا، بیرآزدی کی بری سخت غلطی ہے، ای

واسطے حافظ المغرب ابوعمرا بن عبدالبر مالكي نے كہا ہے:

"إن هذا القول من الأزدي رجم بالظن الفاسد وكذب محض، "انتهيْ.

"لین از دی کا ایبا کہاتہت اور نراحموث ہے۔"

اورآب نے ای میزان میں ذراسا آ گے نہیں و کھے لیا حافظ زہبی لکھتے ہیں:

" وهذا من الأزدي زلة قبيحة، "انتهى ليني بدازدي سي يوى لغزش بوكى بــــ

🛭 هدي الساري (ص: ٤١٦)

عيزان الاعتدال (٢/٣٨٥)

قریب التهذیب (ص: ۳۳۳)

🗗 هدي الساري (ص: ٤١٦)

56

اورابواقة ازدى بؤے مشدوين ميں سے بيں، حافظ وہى نے ميزان ميں بذيل ترجمه ابان بن اسحاق المدنى تكھا ہے:
"قال أبو الفتح الأزدى: متروك" اس كے بعد لكھا ہے: قلت لا يترك، فقد وثقه أحمد العجلي،
وأبو الفتح يسرف في الحرح، وله مصنف كبير إلى الغاية في المحروحين، حمع فأوعى،
وحرح خلقا بنفسه، لم يسبقه أحد إلى التكلم فيهم وهو المتكلم فيه،" انتهى.
لينى ابان بن اسحاق كوازدى نے متروك كهدويا، حالانكه وه متروك نہيں ہے، بكه عجل نے اس كوثقة كما ہے
(پس) ازدى جرح ميں بهت زيادتى كرتا ہے، اس كى ايك برى شخيم كتاب ہے، اس ميں جھوت موث ثقدراويوں كو مجروح كرتا كيا ہے۔

معلوم ہوا کہ بیاز دی کی عادت کی وجہ سے ہے کہ اس نے عبدالحمید کو واضع الحدیث کہہ دیا، حالانکہ بیاز دی خود سخت ضعیف ہے۔ حافظ ذہبی میزان میں ابوالفتح از دی کے ترجمہ میں فرماتے ہیں:

"محمد بن الحسين أبوالفتي بن يزيد الأزدي الموصلي الحافظ، وله كتاب كبير في المحرح والضعفاء، فيه مؤاخذات، ضعفه البرقاني، وقال أبو النحيب عبد الغفار: رأيت أهل الموصل يوهنون أبا الفتح، ولا يعدونه شيئا، وقال الخطيب: في حديثه مناكير، "انتهى. "يعنى ابوالفتح ازدى كو برقانى في ضعف كها ب، أوركل ان كم شهر والے الل موسل ان كو كهم نيس شار كرتے تھے اور خطيب بغدادى نے ان كى مديثوں كومكر لها ہے۔"

57

اور حافظ ابن حجر نے تھذیب التھذیب میں بذیل ترجمہ احمد بن هیب البھری کہا ہے کہ " الأزدي غیر مرضي،" ● اب لیجے! ازدی خودضعف تھبرے اور جرح میں ان کا مشدد ہوں است ہوا۔ پس ازدی کا عبدالحمید بن ابی اولیں پر کلام کرنا غلط و باطل ثابت ہوا۔ حافظ نے تقریب میں بھی تکھا ہے:

"عبد الحميد ثقة، ووقع عند الأزدي أبوبكر الأعشى في إسناد حديث، فنسبه إلى الوضع فلم يصب،" انتهى.

''لین عبدالحمید ثقه ہے اور از دی نے ان کو جو واضع الحدیث کہا ہے، بی غلط ہے۔''

اور حافظ نے هدى السارى ميں كہا ہے:

"وقال الأزدي في ضعفائه: أبوبكر الأعشى يضع الحديث، وكأنه يظن أنه آخر غير عبد الحميد بن أبي أويس،" (قانتهي.

#### • ميزان الاعتدال (١/٥)

- عيزان الاعتدال (٣/٣٥)
- ۵ تهذیب التهذیب (۱/۲۱)
- ۵ تقریب التهذیب (ص: ۳۳۳)
  - 🗗 هدي الساري (ص: ٤١٦)

ر وفاع مح بخارى القديم 912 كالح العرجون القديم

"دیعنی از دی نے جس عبدالحمید کو واضع الحدیث کہا ہے، گویا انھوں نے خیال کیا کہ بید دوسرے عبدالحمید ہیں۔" حاصل کلام و خلاصه مرام بید کہ ہر طور سے عبدالحمید بن ابی اولیس کی ثقابت ثابت ہوئی اور معترض کا خیال واہی نکلا، کیوکر نہ ہو۔ع

بس اک نگاہ پہ تھہرا تھا فیصلہ دل کا

قولہ: أسيد بن زيد الجمال أبو محمد الكوفي: "كذبه ابن معين، وقال النسائي: متروك" ان كوابن معين نے جھوٹا كہا اورنسائي نے كہا كہ بي متروك بيں۔ايشاً

افتول: امام بخاری نے جس حدیث کو اسید بن زید سے روایت کیا ہے، وہ بطور متابعت کے ہے۔ اصل میں تو امام بخاری اس حدیث کو اپنے شاعران بن میسرہ سے روایت کرتے ہیں اور اس طریق میں سب راوی تقد بلکہ اوٹن ہیں، اس کے بعد امام بخاری بطور تحویل ہے بتا تے ہیں کہ بید حدیث اسید بن زید کے طریق سے بھی آئی ہے، اوٹن ہیں، اس کے بعد امام بخاری بطائیہ صرف آئیس اسید کے ساتھ تفرد پس بید روایت مقرون بغیر ہا ہوئی۔ آپ کا اعتراض جب وارد ہوتا کہ امام بخاری بطائیہ صرف آئیس اسید کے ساتھ تفرد کرتے۔ و إذ لیس فلیس! حالانکہ ایسا نہیں ہے، لیس آپ کا اعتراض محض غلط ہوا۔ متابعت کی مفصل بحث آگے ثابت وطائیہ کے بیان میں آئی ہے، آگے جائے۔ ع

بس اک نگاه په مشمرا تفا فيصلا دل کا

قوله: مقسم، والعجب أن البخاري أخرج له في صحيحه، ولاكره في كتاب الضعفاء. " تجب ب كه بخارى في اين صح بين ان سے روايت كى ب، طالائكه انكا ذكر كتاب الضعفاء بين كيا بي " ايضاً

أفتول: ذراسا آ مع بھی دیکھ لیا ہوتا کہ مقسم کی کونی روایت ضعیف ہوتی ہے؟ اس میزان میں ہے:

" فساق له حديث شعبة عن الحكم عن مقسم عن ابن عباس (الى قوله) ثم روى عن شعبة أن الحكم لم يسمع من مقسم "

''پس بیان کیا امام بخاری نے شعبہ کی حدیث کو وہ روایت کرتے ہیں تھم سے وہ روا۔ نے کرتے ہیں مقسم سے وہ روایت کرتے ہیں ابن عباس سے (الی قولہ ) پھر روایت کیا گیا ہے شعبہ سے کہ تھم نے مقسم سے سنا ہی نہیں۔''

آ کے چلئے:

<sup>•</sup> ميزان الاعتدال (٢٥٦/١) هدي الساري (ص: ٣٩١) تهذيب التهذيب (١/ ٣٠١)

عيزان الاعتدال (١٧٦/٤)

www.muhammadilibrary.com واع محمل بخارى المعالم المعا

معلوم ہوا کہ امام بخاری نے مقسم کی اس حدیث کوضعیف کہا ہے، جس کے طرق میں تھم راوی آئے، اس لئے کہا ہے، جس کے طرق میں تھم راوی آئے، اس لئے کہا ہے، جس کے مقسم سے سنا ہی نہیں ہے اور امام بخاری جومقسم سے روایت کرتے ہیں، اس طریق میں ابن جرت ہیں، اس طریق میں ابن جرت ہیں، اس طریق میں مقسم سے ایک حدیث ہے وو مقام پر، لیکن وہ وونوں ابن جرت سے ہیں، نہ تھم سے۔ ولی ان میں ضعف کا شائبہ بھی نہیں آسکتا، آپ کا اعتراض جب واقع ہوتا کہ بخاری کی مقسم والی روایت تھم کے طرق سے ہوتی۔ وإذ لیس فلیس، فاقهم!

اب آیئے ہم آپ کومقسم کی ثقابت بتاکیں، ای میزان میں تکھا ہے: "صدوق، وقد، وثقه غیر واحد" یعنی میشسم بہت سے بیں اور ان کو بہت سے لوگوں نے ثقہ کہا ہے۔ ذرا اس بہت پر خیال کرنا اور حافظ نے احد" یعنی میمشسم بہت سے بیں اور ان کو بہت سے لوگوں نے ثقہ کھا نے تقریب میں"صدوق" کھا ہے اور ان کو بجلی اور یعقوب بن سفیان اور وارقطنی اور احمد بن صالح مصری نے ثقہ کھا ہے۔ ویکھو: هدی الساری للحافظ، ﴿ آ می جائے۔ ع

بس اك نگاه په تهرا تها فيصله دل كا

قوله: ثابت بن محمد الكوفي العادة أبو إسماعيل الشيباني: "مع كون البخاري حدث عنه في صحيحه ذكره في الضعفاء "باوجود يكه بخارى في الني صحح ين ان ساحديث روايت كى ب، ان كاضيفول ين ذكركيا بـ (ميزان الاعتمال)

أفتو ل: مانا ہم نے کہ بخاری نے ان کو صعیفوں میں ذکر کیا ہے گئین پھر بھی آپ کے مدعا کو موید نہیں ہے، اس لئے کہ آپ کے اعتراض کا وقوع اس وقت صحیح ہوتا، جب امام بخاری صرف نصیں کے ساتھ تفرد کرتے، حالانکہ ایسا نہیں ہے بلکہ اصل میں امام بخاری اس حدیث کو اپنے شخ قبیصہ سے روایت کرتے ہیں، اور اس اساد میں سب راوی ثقہ ہیں، اس کے بعد ثابت والی روایت کو متابعتاً لائے ہیں ور بیامام بخاری کی غرض نہیں ہے کہ جس روایت کو متابعتاً بیان کریں، وہ بھی ان کی شرط کے مطابق ہو، کیونکہ جو روایت متابعتاً ہوتی ہے، اکثر اس کا ورجہ اس روایت سے، جو اصولاً ہوتی ہے، اکثر اس کا ورجہ اس روایت سے، جو اصولاً ہوتی ہے، مم ہوتا ہے، جبیا کہ علامہ عینی حنی عمدہ القاری میں تکھتے ہیں:

"ويدخل في المتابعة والاستشهاد رواية بعض الضعفاء ."

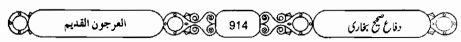
<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص:٤٤٥)

<sup>🗗</sup> ميزان الاعتدال (١٧٦/٤)

<sup>€</sup> تقريب التهذيب (ص: ٥٤٥) هدى الساري (٥٤٥)

<sup>🖸</sup> هدي الساري (ص: ۳۹٤)

<sup>🗗</sup> عمدة القاري (٨/١)



''لینی مثابعت اور استشباد میں بعض ضعیفوں کی روایت بھی داخل ہوجاتی ہے۔''

پس ثابت كے ضعيف ہونے ہے بھى كوئى جرح واقع نہيں ہوتى۔ (حالانكد حقيقت ميں ثابت ضعيف نہيں ہيں) الغرض آپ بخارى كى صحيح حديثوں كا مجروح ہونا ہر گز نہيں ثابت كر كتے۔ ﴿ حَتّٰى يَلِمَ الْجَمَلُ فِي سَمْ الْخِياط ﴾ [الاعراف: ١٠] يعنى جب تك كراون سوئى كے ناكہ ميں نہ چلا جائے، و هو محال!

اب ثابت كى ثقابت سنے! اى ميزان ميں ہے: "قال أبو حاتم: صدوق، ووثقه مطين "اور تقريب ميں ہے: "صدوق زاهد " معلوم ہوا كه ثابت ثقد ہيں۔ بس جھڑا تمام شد! آ كے چلئے ـع بس اك نگاہ به تھہرا تھا فيصلہ دل كا

فنو له: زباد بن الربیع: قال البحاري: في إسناد حدیثه نظر، بخاری نے کہاان کی اساد حدیث بیں نظر ہے، میزان الاعتدال میں بے پس د کی حدیث کی فظر ہے، میزان الاعتدال میں بے پس کہ ان کی حدیث کی اساد میں نظر ہے، کین پھرا بی صحیح میں ان جے حدیث روایت کرتے ہیں۔

افتول: اصل یہ ہے کہ رواۃ کی تقید میں ائمہ کا احتجاد ہوتا ہے، جس طور پر ائمہ مسائل میں اجتجاد کرتے ہیں، وویا ہی تقید رواۃ میں بھی اجتجاد کرتے ہیں، پس ممکن ہے کہ اس بخاری نے اپنے کمیذ ابو بشر الدولانی کو بحق زیاد بن الربج البھر کی یہ جملہ کہا ہوگا کہ " فی إسنادہ نظر "اس بناء پر ابو بشر الدولانی نے اس جملہ کی نسبت امام بخاری کی طرف کی، و گمر چونکہ امام بخاری نے زیادہ بن الربج کو کتاب الضعفاء میں اخل نہیں کیا ہے، بلکہ اپنی صحیح میں اس سے روایت کی ہے، اس لئے یہ امر اس پر دلالت کرتا ہے ہی کہ یہ راوی منجملہ رواۃ تقدید ہونا اس کا ثابت ہوا۔ اگر چہ امام بخاری سے ابو بشر الدولانی نے جملہ " فید نظر "روایت کیا ہے، گر وہ بہت سے اختالات کو شامل ہے:

لا کے: میر کہ کسی خاص اسناد کے بارے میں امام بخاری نے حدیث زیاد کے حق میں "فیدہ نظر" کہا ہو، جس کو ابو بشر الدولانی نے عموم رسمجھا ہو۔

سوم: یه که کوئی امام اپنی کتاب میں کسی حدیث کو روایت کرے اور اس کا کوئی تلمیذاس کے خلاف بیان کرے، تو اس وقت ترجیح اس امام کی کتاب کو ہوگی، پس اگر راوی ثقد ہے تو محمول ہوگا اوپر اوقات مختلفہ کے یعنی ایک وقت اس

<sup>●</sup> ميزان الاعتدال (١/ ٣٦٦) تقريب التهذيب (ص: ١٣٢)

تفصیل کے لیے دیکھیں: الأمر السبرم، ترجمہ زیاد، برقم (۳۸)

www.muhammadilibrary.com المرجون القديم ون القديم عناري من المحرجون القديم ون القديم المرجون القديم ون ال

امام کے اجتباد میں یہ بات آئی، دوسرے وقت دوسری بات آئی، دیکھوامام الناقدین کی بن معین کی تقید جو رواۃ کے بارے میں ہوتی ہے، اس میں با اوقات اقوال مختلفہ پائے جاتے ہیں، بعض راویوں کی تضعیف کی بن معین کی خرف کی، پھر کی بن معین کے اجتباد میں اس کا ثقہ ہونا مرجج معلوم ہوا، تو اس راوی کی انھوں نے تو ثیق کر دی بس اس وقت کے حاضرین نے تو ثیق کی نبیت کی بن معین کی طرف کی۔ و علیٰ هذا القیاس، و هذا لا بس اس وقت کے حاضرین نے تو ثیق کی نبیت کی بن معین کی طرف کی۔ و علیٰ هذا القیاس، و هذا لا بحفیٰ علی من بطالع کتب الرجال و الأسانيد۔

اب زیاد بن الربع کی توشق ملاحظه فرما کمیں، حافظ ابن حجر هدی السماری میں کیصے میں کہ امام احمد و ابو داود وابن حبان نے زیاد کو ثقه کہا ہے۔ <sup>10</sup> اور خود علامہ ذہبی میزان الاعتدال میں کیصے ہیں:

"قال ابن عدي: أنا لا أرئ يه بأسا، قال أحمد: ليس به بأس، قال أبو داو د: ثقه." 🍮

'دلین علامداین عدی نے کہا: میں آیاد بن الربیع میں کسی قتم کا مضا كفتر بیں و يكتا، امام احمد نے كہا زياد

میں کسی فتم کا مضا لقة نہیں ہے اور ابو داود کے زیاد کو ثقة کہا ہے۔''

اور و بى علامه زمبى زياد كو باي الفاظ قابل حجت مين بين:

"قلت: قد احتج بزياد أبوعبدالله في جامعه الصحيح."

''لعنی امام بخاری نے اپنی جامع صحیح بخاری میں زیاد کے ساتھ جی پکڑی ہے۔''

معلوم ہوا کہ زیادہ ثقہ اور قابل حجت ہیں۔ پس آپ کا اعتراض هبلہ منٹوراً ہوگیا اور علامہ حافظ ابن حجر

تقريب مين لكهة بين: " نقة من الثامنة " كليعني زياد ثقه بين \_ آ م چلي \_ ع الله

بس اك نگاه يه تخبرا تها فيصله دل كا

فتوله: خليفه بن خياط العصفري: قال أبوحاتم: لا أحدث عنه، هو غير قوي، كتبت من مسنده ثلاثة أحاديث عن أبي الوليد، فسألته فأنكرها، وقال: ما هذه من

حديثي ."

'' ابوحاتم نے کہا کہ ہم ان سے حدیث روایت نہیں کرتے ہیں، بیقوی نہیں ہے، ہم نے ان کی مند سے تین حدیثیں روایت کیں، جس کو انھول نے ابو ولید سے روایت کیا تھا، پس پوچھا ہم نے ابو ولید سے تو

60

۵ تقریب التهذیب (ص: ۲۱۹)

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص:٤٠٣)

<sup>🛭</sup> ميزان الاعتدال (٢/ ٨٨)

<sup>€</sup> مصدرسالق

و واع مي بخارى ( واع مي بخارى ) و 916 المع جون القديم

انھوں نے انکار کیا اور کہا کہ بدمیری حدیث نہیں ہے۔ "ایضا

أهنو ل: اس حکایت میں احمال ہے کہ آیا ہے جے ہیا غلا؟ جیسا کہ حافظ ابن جمر نے فرما دیا کہ " هذه المحکایة محتملة " کیوں کہ اس کی صحح سند تو ابو حاتم تک کہنچتی نہیں ہے، اگر آپ کے پاس ہوتو اس کونقل کریں، البذا بوجہ احمال کے آپ کا اس سے استدلال کرنا باطل ہوا اور اگر بفرض محال ہم سلیم کرلیں کہ بیخلیفہ بن خیاط سے اسید تو بھی بخاری کی صحت پر دھبہ نہیں لگ سکتا، اس لئے کہ امام بخاری نے جس حدیث کو خلیفہ بن خیاط سے روایت کیا ہے، وہ مقتر ن ہے۔ یعنی امام بخاری پہلے اس حدیث کو اپنے اس شخ سے روایت کرتے ہیں کہ اس طریق کے سب راوی ثقہ ہیں، اس کے بعد متابعت میں اسے بھی لے آئے ہیں پہلی حدیث کو مزید تقویت دینے کے لیے۔ آپ کا اعتراض جب صحیح ہوتا کہ امام بخاری ڈالین صرف آخیں کے ساتھ تفرد کرتے اور ان کو متفرد لاتے لیکن چونکہ ایسانہیں ہے البذا آپ کا اعتراض بوا اور معلوم ہوا کہ بخاری کے راوی مجروح نہیں ہے۔ نیز دیکھئے کہ ان پر حفاظ نے کیا تھم لگایا ہے۔

عافظ ابن جرنے ان کو" أحد الحفاظ "كها عناورتقريب من لكوديا:" صدوق" اور ابن عدى نے كها ب:

"له حديث كثير، وتصانيف، وهو مستقيم الحديث، صدوق من المتيقظين ."

'' یعنی ان کو بہت حدیث یا دھیں اور ان کی بہت ہی تھنیفائی ہیں اور ان کی حدیثیں ٹھیک ہوتی ہیں (غلط وغیر ہنیں رہنی وغیر ہنیں رہتیں ) اور رہے بوے سیح ہیں اور بیدار خبر دار رہنے والوں سے ہیں۔''

اورابن حبان نے کہا ہے: "کان متقنا عالما " الله علی بڑے ثقداور عالم بھے، آ کے چلئے۔ ع

بس اک نگاہ پہ تھہرا تھا فیصلہ دل کا

**قتوله: زياد بن عبدالله بن الطفيل البكائي: قال النسائي: ضعيف.** 

"نسائی نے کہا کہ بیضعیف ہیں۔" ایھنا

أهتول: امام بخارى نے جو زیاد بن عبداللہ سے روایت كى ہے، بطور متابعت ہے، جيما كہ حافظ ابن جمر برطائند تقریب التهذیب میں لکھتے ہیں: " وله في البخاري موضع و احد متابعة " و نیاد بن عبداللہ كى بخارى میں

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص:۲۰۱)

عصدرسابق، امام ابو حاتم کی بید حکایت بالکل صحیح ہے۔ دیکھیں: المجرح والتعدیل (۳۷۸/۳)

<sup>3</sup> تقريب التهذيب (ص: ١٩٥)

<sup>(</sup>۲۲/۲) الكامل (۲/۲۲)

<sup>🗗</sup> هدي الساري (ص: ٤٠١)

۵ تقریب التهذیب (ص: ۲۲۰)

www.muhammadilibrary.com العرجون الفد في عن المعرجون الفد

ایک جگہ متابعت میں روایت ہے، اور ہم پہلے بیان کر آئے ہیں کہ متابعت میں بعض ضعفوں کی روایت بھی داخل ہوجاتی ہے۔ بس معلوم ہوا کہ بیرحدیث مقترن ہے، کونکہ اصل میں امام بخاری اس حدیث کو اپنے شیخ عبدالاعلی سے روایت کرتے ہیں، اور اس طرق میں سب راوی ثقہ ہیں، اس کے بعد امام بخاری بتلاتے ہیں کہ بیحدیث زیاد بن عبداللہ کے طرق سے بھی آئی ہے، پس بیحدیث مقرون بغیرہ ہے، جیسا کہ علامہ ذہبی خودای میزان الاعتدال میں لکھتے ہیں:

"وقد روى له (خ) حديثا واحدا مقرونا بآخر."°

"لینی بخاری نے زیاد سے ایک ہی حدیث کومقترن روایت کیا ہے۔"

لی آپ کا اعتراض جب چیاں ہوتا کہ امام بخاری صرف اُسی زیاد کے ساتھ تفرد کرتے ، حالاتکہ ایسانہیں 61 ہے۔ پس آپ کا اعتراض محض بے جو کہا ہے، اور ان کو صرف نسائی نے ایسا کہا ہے، باقی اور محدثین نے جو کہا ہے، اس کو طاحظہ فرما کیں، خود علامہ ذہبی ای میزان میں لکھتے ہیں:

"قال أحمد: حديثه حديث أكمل الصدق، قال ابن معين: لا بأس به، قال أبوزرعة: صدوق، (قال ابن عدي) ما أرى برواياته بالماً، "انتهى ملخصاً . 

(قال ابن عدي) ما أرى برواياته بالماً، "انتهى ملخصاً . 

(قال ابن عدي) ما أرى برواياته بالماً، "انتهى المنحصاً . 

(قال ابن عدي) ما أرى برواياته بالماً، "انتهى المنحصاً . 

(قال ابن عدي) ما أرى برواياته بالماً المناطقة ا

'' یعنی امام احمد نے کہا ہے کہ زیاد بن عبداللہ کی مدیث پھوں کی حدیث ہے ( ایبا ہی ابوداود نے بھی کہا ہے) ابن معین نے کہا ہے کہ زیاد کے ساتھ کی فقم کا مضا کقہ نہیں ہے، ابو زرعہ نے کہا ہے زیاد بڑے ہے ہیں۔ (ابن عدی نے کہا ہے) میں زیاد کی روایتوں میں کی حتم کا حرج نہیں دیکھتا ہوں۔''

يعنى ثقة بين، كيونكد يحيل بن معين كى اصطلاح مين لفظ " ثقة " أور لفظ" لا بأس به " دونون ايك درجه كا ب-

چنانچ مقدمه ابن الصلاح میں ہے:

"قال ابن أبي خيثمة: قلت ليحيى بن معين: إنك تقول: فلان ليس به بأس، وفلان ضعيف، قال: إذا قلت لك: ليس به بأس فثقة، وإذا قلت لك: ضعيف، فهو ليس بثقة، " انتهى.

"دلینی ابن ابی خیشمہ نے ابن معین سے پوچھا کہ آپ " فلان لیس به بأس "اور" فلان ضعیف" سے کیا مراد لیتے ہیں؟ ابن معین نے کہا کہ جب میں " لیس به بأس "کہوں تو اس کو ثقه جھنا اور جب "ضعیف " کہوں تو غیر ثقه"

معلوم ہوا کہ زیاد بن عبداللہ اکثر محدثین کے مزد یک ثقتہ ہیں۔ پس اس کثرت کے مقابلہ میں تنہا نسائی کا قول

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص:٤٠٤)

عيزان الاعتدال (٢/ ٩١)

عدرسابق

٥ مقدمة ابن الصلاح (ص: ٦١)



یا یہ ثبوت کونہیں بہنچے گا، آ کے چلئے۔ع

بس اک نگاه په مخبرا نها فیصله دل کا

**قوله**: مغيره بن مقسم: لين أحمد بن حنبل روايته عن إبراهيم النخعي مع أنها في الصحيحين."

"امام احمد بن حنبل نے ان کی روایت کو ابراہیم خفی سے ضعیف کہا باد جود میکہ یہ روایت صحیحین میں موجود ہے۔" (میزان الاعتدال)

أهنو ل: مغيره بن مقسم ائمه ثقات اور حفاظ متقنين سے ہے، چنانچداى ميزان ميں ہے: "إمام ثقة، وقال ابن معين: ثقة مامون " • يعنى بهت برے ثقه بين اور حافظ ابن حجر تقريب التهذيب ميں لكھتے ہيں: " ثقة متقن. " •

"لين بزے پخت ثقة بي، اور بي عافظ هدي الساري ميں مغيره كو لكھتے بين:

"أحد الأئمة متفق على توثيقه ويعنى الممغيره كى ثقابت متفق عليه ب-"

صرف امام احمد في روايت " مغيره عن إبر المبيم النخعي "كوخاصناً ضعيف قرار ديا ہے، بدسبب اس

ك كم مغيره في روايت ابراجيم من تدليس كى ب ميرون من ب:

"لكن لين أحمد بن حنبل رحمه الله روايته عن إبراهيم النجعي فقط، لأن مغيرة إنما سمعه من حماد عن إبراهيم،" • انتهى .

دویعنی امام احمد نے مغیرہ کی ابراہیم نخعی سے روایت کواس وجہ سے ضعیف کہا ہے کہ اس نے اس صدیث کو حماد سے سنا، جو ابراہیم نخعی سے روایت کرتے ہیں، وہ ان کا نام نہیں لیتا بلکہ ابراہیم کو ذکر کر دیتا ہے۔ اور بدی الساری میں ہے:

"قال أحمد: وكان مغيرة يدلسها، وإنما سمعها من حماد، "<sup>❸</sup> انتهي .

''لینی مغیرہ نے اس حدیث کوجماد سے سنا ہے، ان کو چھوڑ دیتا ہے۔''

پس فی نفسہ مغیرہ بن مقسم میں کسی طرح کا کلام نہیں ہے، بلکہ وہ حافظ اِمام متقن کے درجہ میں ہے، بال "رمي بالتدليس" ہے گر ماس ثقة حافظ جب بھيغه اخبار ( يعنی: أخبرنا) وتحديث (يعنی: حدثنا) روايت كرتا

- € ميزان الاعتدال (١٦٦/٤)
- ۵ تقریب التهذیب (ص: ۵٤۳)
  - 🛭 هدي الساري (ص:٥٤٥)
  - ◘ ميزان الاعتدال (١٦٦/٤)
  - 🛭 هدي الساري (ص:٤٤٥)

www.muhammadilibrary.com وواح المعرجون القديم على المعرجون القديم المعرجون القديم

ہے، تو اس کی حدیث مقبول اور واجب العمل ہے اور جب مدلس ثقد حافظ بصیغہ عن روایت کرے تو وہ روایت البتہ متکلم فیہا ہوتی ہے۔

مگر جب دوسرا راوی غیر مدلس اس کی متابعت کرے تو وہ محمول علی السماع ہو جائے گی۔ اسی طرح شیخین نے 62 بختی روایت مغیرہ بن مقسم عن ایراہیم سے ذکر کی ہے، وہ کل روایتی ایسی ہیں کہ دوسرے راویوں نے انکی متابعت کی ہے۔ تو اب مغیرہ کا عدعنہ محمول علی السماع ہوگا اور مغیرہ کی روایات قابل احتجاج ہوں گی، اس لئے حافظ ابن حجر نے ھدی السماری میں لکھا ہے:

"قلت: ما أخرج له البخاري عن إبراهيم إلا ما توبع عليه، "♥ انتهي .

"دیعنی بخاری نے مغیرہ عن ابراہیم سے متابعت میں روایت کی ہے۔"

يسآ بكا اعتراض اس وقت جبيال موتا جب امام بخارى كامفيره ستفرد كابت موتار وإذ ليس فليس!

اس طریق متابعت کی مفصل بحث فابت والش کے بیان میں گزری۔

الحمدالله كه آپ ك زعم فاسدين بخارى كه راويوں كے مجروح بونے كے بابت جو جو اعتراض تھ، سب "هباء منظورا" اور "كأن لم يكن " بوگئ اور فاجين بوگيا كه بخارى كے سب راوى ثقته بين اور اس كى سب صحيح بين، كيوں نه بوء اس لئے كه رع حديثين صحيح بين، كيوں نه بوء اس لئے كه رع

بس اک نگاہ پہ مھہرا تھا تعبیلہ دل کا

باقی اس کے آگے جو عمر کریم نے ڈیڑھ صفحہ تک امام احمد کی کتاب بخاری پر تحسین و عدم تحسین کی بابت خامد فرسائی کی ہے، اس کا جواب میں صرف ایک شعر کے ذریعہ سے دے کر رخصت ہوتا ہوں، پھر یار زندہ صحبت باقی!

اور وہ سے ہے: ہے

صائب دو چیز می هکند قدر شعر را محسین ناشناس و سکوت سخن شناس ●

اب میں عمر کریم کی عربی قابلیت پر روشنی ڈالٹا ہوا ناظرین کواس کی ایک بین غلطی دکھاتا ہوں کہ لکھتا ہے:

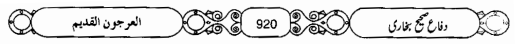
قوله: ماه جمادي الثاني (١٣٢٣هم)

افتول: ای حضرت! اہمی تک آپ کو قری مہینوں کے نام لکھنے کی بھی تمیز ہیں؟ جمادی الثانی کہنا بالکل غلط

اور غیرمعترے، کی وجول سے:

<sup>🛭</sup> هدي الساري (ص:٥٤٥)

صائب! دو چيزوں سے شعر کی ناقدری ہوتی ہے، ناشناس کی تحسین اور تحن شناس کی خاموثی!



الذان: يكداستعال عرب مين جمادى الثاني نبيس بهد من يدعي فعليه البيان!

ور): يدكه ثانى اس مقام برآتا ہے جہال اس كے بعد ثالث بحى موروإذ ليس فليس!

سی: جمادی کے آخر میں الف مقصورہ بصورت یائی تحمانی ہے جو کتابت میں رہتا ہے اور تلفظ میں بسبب اجماع ساکنین کے گرجاتا ہے، پس جب الف مقصورہ کے سبب سے اس کی صورت مونث کی ہوگئی تو اس کی صفت بھی اولی اور اخریٰ یا آخرہ کے ساتھ آئی چاہئے، تاکہ صفت موصوف میں مطابقت باقی رہے، آپ کو یوں کہنا تھا:

"ماه جمادي الاخرى" كمية! اب بهي في ساديت اداكرو كے مانيس؟ ورنه بم كبيل كے

چپ ربو س کیل نه کهیں ادیب و علاء ... نه س

نادان ہو عربی میں اس جملہ نہیں آیا

بفضل الله وعونه عمر كريم كے اشتهار نمبر (٣) كا كمل جواب باد جود اشغال شتى ك آج ايك ماه يعنى ٢٩ دنوں ميں

تمام ہوا۔ اے جناب عمر کریم صاحب! اب میں رخصت ہوتا ہوں، اگرتم سیجھ شک و شبہہ ہوتو اس کو بھی دریافت کر

لینا، ان شاء اللہ اس کے جواب میں بھی اس محبت اور دلی جذبہ کے ساتھ تم سے ملوں گا۔ کیونکہ ہے اس شاق جہاں میں کہیں یاؤ گے نہیں

گرچہ ڈھونڈو گے چراغ رخ زیبا لے کر

حتم الله لنا بالحسني، وأذاقنا حلاوة رضوانه الأسني\_

## بخاری کے اصح الکتب بعد کتاب اللہ ہونے کا ہر مذہب سے ثبوت۔

63

ا . علامه بدر الدين الومحم محود بن احمد عيني حنى عمرة القارى (١/ ٨) مين لكصة بين:

"اتفق علماء الشرق والغرب على أنه ليس بعد كتاب الله أصح من صحيح البخاري و

مسلم (إلى قوله) والحمهور على ترحيح البخاري على مسلم ."

''مشرق اورمغرب کے تمام علاء نے اس بات پر اتفاق کر لیا ہے کہ کتاب اللہ کے بعد بخاری ومسلم سے زیادہ صحیح کوئی کتاب نہیں ہے اور جمہور نے بخاری کی صحت کومسلم پر ترجیح دی ہے۔''

يعنى بخارى شريف مسلم سے بھى زيادہ جھے ہے، آ كے چل كر كھتے ہيں:

"وهذا مذهب المحققين من الحنفية . المرابعي محقق حفيول كا يمي ندبب بـ."

۲۔ اور ملاعلی قاری حقی مرقاة المفاتیح (۱/ ۱۲) شی المام بخاری اور ان کی جامع سی کے احوال میں لکھتے ہیں: "فہو أصبح الكتب بعد كتاب الله العزيز."

سه. اورمولوی احمد علی صاحب حنی سہار نبوری مقدمہ بخاری میں لکھتے ہیں:

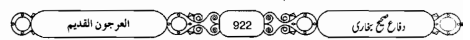
"واتفق العلماء على أن أصح الكتب المصنفة صحيحا البخاري، مسلم، واتفق الجمهور على أن صحيح البخاري أصحهما صحيحا."

''تمام علاء نے اس بات پر اتفاق کرلیا ہے کہ تمام کتب مصنفہ میں سب سے زیادہ صحیح بخاری ومسلم ہے اور جمہور نے اس بات پر اتفاق کیا ہے کہ کتاب بخاری شریف مسلم سے بھی زیادہ صحیح ہے۔''

٣- اورمولانا شيخ عبدالحق صاحب حنى وبلوى أشعة اللمعات (١/١) مين امام بخارى كاحوال مين لكهت بين: "جمهور علماء برآ نندكه كتاب او درصحت مقدم است برجميع كتب مصنفه در حديث تا آ كه گفته اندكه أصبح الكتب بعد كتاب الله صحيح البخاري ـ"

۵۔ اور مولانا نورالحق صاحب حنق بن شخ عبدالحق صاحب حنق وہلوی تیسیر القاری (۱/ ۵۱) میں امام بخاری وطلق کے حالات میں لکھتے ہیں:

" وجمهور علاء برآ نند كه كتاب او درصحت مقدم ست برجميع كتب مصنفه در حديث تا آ نكه گفته اندكه" أصبح



الكتب بعد كتاب الله صحيح البخاري"

٢ ۔ اور مولوى عبرالي حفى تكھنوى نے جوتيسر القارى پر تقريظ تكھى ہے، اس ميس كلھتے ہيں:

وإن أصح الكتب بعد كتاب الله هو الجامع الصحيح للإمام البحاري، وهو عمدة لكل سامع وقارئ وخير جاري، من اعتنى بتحصيله وتنقيد أسراره فاز بفتح الباري، وعلا قدره كعلو الكوكب الدراري، ومن حرم عن درسه وتدريسه حرم عن الخير كله، ولم ينل بضياء ساري" الخ.

"اور تحقیق کرزیادہ تھیج کتابوں میں بعد قرآن مجید کے وہ امام بخای کی جمع کی ہوئی تھیج ہے اور بخاری بہتر ہے واسطے ہر سننے والے اور پڑھنے والے کے اور خیر جاری ہے جو شخص کہ مشغول ہواس کے حاصل کرنے میں اور اس کے تنقید دیر کھ میں وہ مراد کو پہنچا اللہ باری کی مدد ہے، اور اس کی قدر بلند ہوگی مشل بلندی روشن ستارہ کے۔ اور جو شخص کر محروم ہوا اس کی درس و تدریس سے وہ محروم ہوا تمام بھلا ہوں سے اور نہیں پہنچا روشن سے باندی روشن سینچا روشن سے دان میں ... آخر تک ک

2- اورعلامه احد بن محد بن الي بكر بن عبد الملك قسطل في الله الله إر شاد السارى (١/ ١٩) من كصة بين: 64 " " صرح المحمهور بتقديم صحيح البخاري. "

"دیعنی جمہور نے تصریح کر دی ہے کہ قر آن شریف کے بعد سیح بخاری دیگر کتابوں سے صحت میں مقدم ہے۔" چنانچہ (ص: ۲۷) میں لکھتے ہیں:

"وأما فضيلة الحامع الصحيح فهو كما سبق أصح الكتب..." الخ. "

۸۔ اور تاریخ ابن خلدون (۱/ ۳۷۱) میں طحاوی کی روایت کے تذکرہ میں لکھا ہے:

"إلا أنه لا يعدل الصحيحين، لأن الشروط التي اعتمدها البخاري و مسلم في كتابيهما محمع عليها بين الأمة ."

'' لیعنی وہ (روایت طحاوی) صحیحین کے برابرنہیں ہوسکتی، اس لیے کہ وہ شرطیں جن پر بخاری ومسلم نے اپنی کتاب میں اعتاد کیا ہے۔'' اپنی کتاب میں اعتاد کیا ہے۔''

آ کے کھتے ہیں: "لهذا قدم الصحیحان " یعنی ای وجہ سے سیح بخاری وسلم مقدم سیحی کی ہیں تمام کتابوں سے سیح ہونے ہیں تابوں سے سیح ہونے ہیں کتابوں سے سیح ہونے ہیں کتابوں سیدر چنانچہ آ کے لکھتے ہیں:

"من أجل هذا قيل في الصحيحين بالإجماع علىٰ قبولها من جهة الإجماع على صحة ما فيها من الشروط المتفق عليها، فلا تأخذك ريبة في ذلك."◘ www.muhammadilibrary.com وفاع محج بخارى المعرجون الفديد (فاع محج بخارى المعرجون الفديد

''لینی اس سبب سے بالا جماع سیح بخاری و مسلم کے بارے میں کہا گیا ہے کہ وہ شروط جو ان دونوں میں ہیں، ان کا سیح ہونا من جہت اجماع قبول ہے اور اس کی صحت پر اتفاق بھی کیا گیا ہے۔ پس تم کو اس بارے میں شک نہیں کرنا جا ہے۔''

معلوم ہوا کہ بخاری اُصح الکتب بعد کتاب الله ضرور ہے اور جواس میں شک کرے وہ بودم بے وال ہے!!

٩- اورعلامه ذبي تذكرة الحفاظ (٢/ ١٣٥) مين لكحة بين:

"وقال ابن خزيمة; ما تحت أديم السماء أعلم بالحديث من البخاري. "

'' یعنی ابن خزیمہ نے کہا ہے کہ آسمان کی اوھوڑی تلے امام بخاری سے زیادہ کوئی حدیث کا جاننے والا نہیں ہے۔''

پھرا یے شخص کی کتاب اصح الکتب بعد کتاب اللہ نہ ہوتو پھر کس کی ہوگی؟ اس کے بعد خود علامہ ذہبی کہتے ہیں:

"قلت: قد أفردت مناقب هلا لإمام في جزء ضخم، فيها العجب."

" یعنی میں کہتا ہوں کہ میں نے امام بھاری کی تعریف کو ایک نہایت موٹے حصہ میں بیان کیا ہے، اس میں (امام بخاری کی حالتوں اور ان کی کراماتوں کو کھیکر ) تعجب ہوتا ہے۔''

اس کتاب میں انھوں نے بھی مانا ہے کہ ان کی جامع کی اصح الکتب بعد کتاب اللہ ہے، چنانچہ یہی حافظ ذہبی

تاريخ الإسلام مين كهتم بين:

"أما جامعه الصحيح فأجل كتب الإسلام، وأفضلها بعد كتاب الله ."●

• ا\_ اور الامام الاجل ابوعرواين صلاح ني الى كتاب معرفة أنواع علوم الحيديث يس كصاب:

ثم إن كتاب البخاري أصح الكتابين صحيحا، وأكثرهما فوائد." •

''لینی (بعد کتاب الله) کتاب بخاری زیادہ صحیح ہے دونوں کتابوں میں ازروئے صحیح ہونے کے اور زیادہ

فائدہ مند ہے۔''

اا ۔ اور حافظ ابن حجر نے شرح نخبہ میں لکھا ہے:

"وقد صرح الحمهور بتقديم صحيح البخاري ."

"دیعن جمہور نے اس بات کی تصریح کر دی ہے کہ صحیح بخاری کتاب اللہ کے بعد دیگرتمام کتابول سے

ابن الصلاح (ص: ١٠)

نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر (ص: ٧٣)

<sup>€</sup> تذكرة الحفاظ (٢/٥٥٦)

عاريخ الإسلام للذهبي (١٩/٢٤٢)

وقاع ميح بخارى كالحق القديم العرجون القديم العرجون القديم

صحت میں مقدم ہے۔'

۱۲۔ اور امام نووی نے شرح مسلم کے مقدمہ میں لکھا ہے:

"اتفق العلماء رحمهم الله تعالىٰ على أن أصح الكتب بعد القرآن العزيز الصحيحان

35

البخاري و مسلم ( إلى قوله) كتاب البخاري أصحهما صحيحا، وأكثرهما فوائد" الخ.

''لینی تمام علاء پیشند نے اس بات پر اتفاق کر لیا ہے کہ قرآن مجید کے بعد اور کتابوں سے زیادہ سیح کتاب

صیح بخاری ومسلم ب، لیکن کتاب بخاری دونوں میں زیادہ صیح اور فائدہ مند ہے۔''

آ مے چل کر لکھتے ہیں:

"و قد صح أن مسلما كان ممن يستفيد من البخاري، ويعترف بأنه ليس له نظير في علم الحديث. "

"لین یہ بات سیح ثابت وئی ہے کہ سلم بخاری سے فائدہ اٹھاتے تھے اور اقرار کرتے تھے کہ بخاری علم

حديث ميں بےنظير ہيں۔''

١١٠ اور شخ نور الحق حفي و ہلوى نے تيسير القارى ميں يہاں تك لكھا ہے كه:

" وسلم صاحب المحيح چون نزد او ميدرآ مركزت بكذار مراتا بوسه زنم دو پائ ترايا طبيب الحديث ويا

استاذ الاستاذين يا سيدالمحد ثين \_، 🏖

پھر مسلم کو بخاری پرتر جیج دنیا محض جہالت ہے، جب کہ امام سلم خود بخاری کوتر جیج دے رہے ہیں،معلوم ہوا کہ

بخاری کے برابر سیح کتاب بعد کتاب اللہ کوئی نہیں ہے۔

۱۳ ـ آگے چل کر امام نووی لکھتے ہیں:

"وهذا الذي ذكرنا من ترجيح كتاب البخاري هو المذهب المختار الذي قاله الحماهير

وأهل الإتقان والحذق والغوص على أسرار الحديث."

'دلینی یہ جو ہم نے بخاری کوتر جمع ویا ہے، یہی نرجب ہے جمہور علاء کا اور صاحبان مضبوطی اور مہارت کا

اورغوطه مارنے والوں كا دريائے اسرار حديث ميں۔

معلوم ہوا کہ تمام لوگوں کا یمی فرہب رہا ہے کہ بخاری اصح الکتب بعد کتاب اللہ ہے، پھر جو کوئی اس کا اٹکار

كرے وہ علم سے كورا اور جائل ہے يا عمداً حق بوثى كرتا ہے۔ فحسابه علىٰ الله تعالىٰ!

۵۱ - اورسيد جمال الدين جو "روضة الأحباب " كمصنف بين، ايخ رساله" أصول حديث " بين فرمات بين:

شرح مسلم للنووي (١٤/١)

جب امام مسلم ان کے پاس آئے کہا: اے استاذ الاساتذہ سید الحد ثین اور طبیب حدیث! تو چھے اپنے قدموں کا بوسہ لینے کی
اجازت دیجئے۔

# وَ الْعَرْجُونَ الْقَدِيمِ ( فَاعْ سَيِّى بَغَارِ كَلْ الْعَرْجُونَ الْقَدِيمِ ( 925 ) ﴿ وَالْقَدِيمِ الْقَدِيمِ

"أول من صنف في الصحيح المحرد الإمام البخاري ثم مسلم، وكتاباهما أصح الكتب بعد كتاب الله العزيز ."

11\_ اور علامه محمد جن كالقب معين سندهى ہے كتاب دراسات ميں فرماتے مين:

"وكونهما أصح كتاب في الصحيح المجرد تحت أديم السماء، وأنهما أصح الكتب بعد القرآن العزيز بإجماع."

ے ایسا ہی کہا ہے، جو بخوف طوالت نقل نہیں کیا جاتا۔ نے ایسا ہی کہا ہے، جو بخوف طوالت نقل نہیں کیا جاتا۔

غرضیمہ ہر مذہب کے لوگوں نے بخاری کو ساجے الکتب بعد کتاب الله "مانا ہے،خصوصاً احناف نے تو زیادہ سے دیادہ سے کہ بخاری شریف قرآن مجید کے بعد تمام کتابوں سے زیادہ سے جے پھراگر کوئی بخاری کو اصح الکتب بعد کتاب اللہ نہ جانے اور انکار کرے تو اس کا انکار کرنا والی بوگا اس امر پر کہ وہ کسی مذہب کا پابند نہیں ہے،

بلکہ دہریہ اور فیل بے خرطوم ہے۔ اور کیوں نہ ہوا۔

66

# امام بخارى را سوش كے مختصر حالات وسوائح عمرى يا سوشل لاكف

کنیت ابوعبداللہ نام محمد بیٹے اساعیل کے اور اساعیل بیٹے ابراہیم کے اور وہ بیٹے مغیرہ کے اور وہ بیٹے بردنبہ
کے۔ بردنبدلفظ فاری ہے، معنی اس کے کھیتی ہارا، اور بردنبہ مجوی تھا، اور اس پر مربھی گیا، اور امام بخاری کو بخاری بھی
کہتے ہیں اور بعظی بھی، بخاری اس لئے کے بخارا میں ان کی پیدائش ہوئی اور بعظی اس لئے کہتے ہیں کہ ان کے پردادا
مجوی تھے اور یمان بعظی جواس وقت بخارا کا حاکم تھا اس کے ہاتھ پرمشرف بداسلام ہوئے تھے۔

امام بخاری ۱۳ شوال ۱۹ ایسے بی سے اور صادق بھی تھے۔ آپ ند دراز قامت تھے، ند پست بلکہ میانہ قد تھے اور مادق بھی تھے۔ آپ ند دراز قامت تھے، ند پست بلکہ میانہ قد تھے اور آپ کے والد اور نیز والدہ مستجاب الدعوات تھے۔ آپ کی دونوں آپ کے والد اور نیز والدہ مستجاب الدعوات تھے۔ آپ کی دونوں آپ کے والد اور نیز والدہ مستجاب الدعوات تھے۔ آپ کی دونوں آپ کھیں صغرتی و حالت طفولیت میں جاتی رہی تھی اور نابینا ہوگئے تھے، اور ہر دوچیتم نور بصارت سے عاری ہوگئی تھیں اور تمام حکماء واطباء علائح کرتے عاجز آگئے تھے، آپ کی والدہ باجدہ کو اس سبب سے بڑا سخت قاتی دامن میر حال رہتا تھا اور ہمیشہ حق سجانہ کی درگاہ میں دعا کرتی تھیں۔ ایک روز دھرت ابراہیم خلیل اللہ علینا کوخواب میں دیکھا کہ آپ فرما رہے ہیں کہ خوش ہو جا خدا نے تیری کثرت دعا اور بہت گریہ وداری کی وجہ سے تیرے لڑے کو بصارت عنایت فرما رہے ہیں کہ خوش ہو جا خدا نے تیری کثرت دعا اور بہت گریہ وداری کی وجہ سے تیرے لڑے کو بصارت عنایت فرمایا ہے، منج کو جب آٹھیں تو این لڑے (لیعنی امام بخاری) کو بینا پایا۔

دسویں برس میں خدائے تعالی کی طرف سے حفظ حدیث کا مادہ آپ کو دیا گیا، اس وقت ہے آپ حدیث کے یاد کرنے میں مشغول ہوئے اور جس کمتب کو سنتے کہ وہاں حدیث کا درس ہوتا ہے، فوراً وہاں چننچۃ اور حدیثوں کو یاد کرتے، جب کمتب سے فارغ ہوکر آئے، سنا کہ بخارا میں ایک مخض علماء حدیث سے، جو داخلی کے ساتھ مشہور تھا، آیا ہے، اس کے پاس آنا جانا شروع کیا، ایک روز کا واقعہ بیہ ہے کہ داخلی محدث اپنے نسخہ سے رجال احادیث پڑھ رہے تھے کہ ای اثناء قرائت میں ان کی زبان سے نکل پڑا: "سفیان عن أبی الزبیر عن إبراهیم "امام بخاری نے 67 جلدی سے کہا کہ اے جناب! ابوالزبیر ابراہیم سے روایت نہیں کرتا، داخلی محدث نے امام بخاری کو ڈائنا، بخاری وائٹ نے کھر کہا کہ آپ ایپ اس نے اور اصل نسخہ کو دیکھا، پھر باہر آئے اور لوگوں نے کہا کہ اس لڑکے (یعنی بخاری دائٹ کے دیم الم بخاری وائٹ نے اور اصل نسخہ کو دیکھا، پھر باہر آئے اور لوگوں سے کہا کہ اس لڑکے (یعنی بخاری دائٹ کے کہا کہ جو میں نے

www.muhammadilibrary.com وفاع مجمع بخارى العرجون القلديد وفي القلاي

پڑھا تھا وہ بے شک غلط تھا، اچھاتم بتاؤ کہ ٹھیک کیا ہے؟ امام بخاری وطن نے کہا کہ اصل میں یوں ہے: "سفیان عن الزبیر بن عدی عن إبراهیم " واخلی حیران ہو گئے اور کہا کہ فی الواقع ایبا ہی ہے۔ پس واخلی نے قلم اٹھایا اور اینے نسخہ قراءت کی تھیجے کی۔

یہ واقعہ تو آپ کے گیار ہویں سال کے درس کا ہے، جب بیندرہ سال کے ہوئے، آپ نے شیخ کی صدیث کی تمام کتابوں کو یاد کر ڈالا، جب سولہ سال کے ہوئے تو ابن مبارک کی کتابوں کو حفظ کر ڈالا اور وکیع کے نسخوں کواز بر کیا اور اصحاب رائے کی کتابوں پر اطلاع پائی، بعدہ اپنی والدہ اور اپنے بھائی احمد کے ہمراہ کمدمعظمہ کو بدارادہ حج رواند ہوئے، جب کدسب لوگ حج سے فارغ ہوئے، تو ان کی والدہ اور برادر وطن کولوث آئے اور اہام بخاری حجازی میں حدیث کی تلاش کے لیے تھبر گئے۔ حامد بن اساعیل، جوامام بخاری کے زمانہ کے ایک محدث تھے، بیان فرماتے تھے کہ بخاری ہم لوگوں کے ساتھ صدیف کے طلب کرنے میں شیوخ وقت کے آگے آیا کرتے تھے، لیکن اینے ساتھ دوات وقلم کاغذ وغيره كچھنہيں لاتے من اور نہ كچھ لكھتے تھے ، ايك روز بم لوگوں نے ان سے كہا كمتمہيں اس آنے جانے سے کیا فائدہ کدنہ تم کچھ لکھتے ہونہ کچھ کرتے ہو، جو سنتے ہوسب یاد سے جاتا رہے گا اورمثل ہوا کے ہوگا کہ ایک کان میں تھسی ہے، دوسرے کان سے نکل جاتی ہے، پہلے ولہ روز کے بعد کہا کہتم لوگوں نے ہم کو بہت تنگ کر رکھا ہے، اچھاتم اپنا لکھا ہوا لاؤ اور میری یاد کا مقابلہ کرو، شخ حامد کہتے ہیں کہ اس وقت تک ہم لوگوں نے پیدرہ ہزار حدیث کولکھا تھا اور بخاری نے سب کو حفظ کیا تھا، بخاری نے اس فد گئت کے ساتھ پڑھا کہ ہم لوگ اینے لکھے ہوئے کو ان کے بڑھنے سے تھیج کرتے جاتے تھے۔ بعد ازال بخاری نے بھی کیا تم لوگ بچھتے ہو کہ میں بیکار سرگردانی كرتا مول؟ شيخ حامد محدث كہتے ميں كداس روز سے ميں نے يقين كيا كد بے شك مشخص قابل اور ہم جنسول میں نیا ہے اور کوئی اس کی برابری نہیں کرسکتا۔

حافظ احمد بن عدی کہتے ہیں کہ میں نے چند شیخوں سے سنا، بیان کرتے تھے کہ امام بخاری وشاشہ جب بغداد میں تشریف فرما ہوئے، تو اس شہر کے اصحاب حدیث جمع ہوئے اور سو حدیثوں کو لے کر ان کی اسانید اور متون کو الث پلیٹ دیا، یعنی اس سند کے متن کو دوسری سند میں کر دیا اور اس کے متن کو اس سند میں کر دیا اور ہر ایک کو دیں دی احادیث دے دیں، تا کہ جلسہ میں امتحافا بخاری کے سامنے چیش کریں۔ پس تمام جگہ کے لوگ جمع ہوئے شراسان والے 68 اور بغداد کے تمام لوگ یہاں تک کہ جب جلسہ خوب اچھی طرح جم گیا، پس ان دی شخصوں میں سے ایک نے ان دی حدیثوں کو سایا، امام بخاری نے اس کو حدیثوں کو سایا، امام بخاری نے اس کو جم حدیث کی وہی وہی مدیث کے اور امام سب کو ہر حدیث کے اور امام سب کو ہر حدیث کے بھی دیں جواب دیا، یہاں تک کہ دسوں شخص اپنی اپنی مقلوب حدیثیں چیش کرتے گئے اور امام سب کو ہر حدیث کے بھی دوبی جواب دیا، یہاں تک کہ دسوں شخص اپنی اپنی مقلوب حدیثیں چیش کرتے گئے اور امام سب کو ہر حدیث کے



جواب ميس كتب كئي: لا أعرفه!

امام بخاری کے اس مقولہ سے مجھدار لوگ تو سمجھ گئے کہ بیر شخص بے شک سمجھدار ہے اور جاہلوں نے سمجھا کہ بیہ شخص عاجز ہے، یہاں تک کہ جب سب لوگ فارغ ہو گئے، امام بخاری پہلے شخص کی طرف متوجہ ہوئے اور اس سے کہا کہ تیری پہلی حدیث جو تو نے یوں پڑھی تھی، وہ اصل میں ٹھیک یوں ہے اور دوسری یوں اور تیسری یوں، علی ہذا القیاس دی حدیث وں کو ترتیب وار بتا گئے اور ہرمتن کو اس کی اساد کی طرف لوٹا دیا اور ملا دیا۔ اس طرح دس مخصوں کو بتا دیا، پس سب لوگوں نے ان کے حافظہ کا اقرار کرلیا اور ان کے فضل کا یقین کرلیا۔

حاصل کلام ہیر کہ اہام بخاری در اللہ کا حافظہ اس قدر تو ی تھا۔ اہام بخاری نے برائے ساع وقر اُت حدیث بلاد اسلام میں بہت سے سفر کئے، چھ سال تک حجاز میں مقیم رہے، دوبار مصر اور شام گئے، اور چار بار بھرہ گئے اور بے حد مرتبہ بغداد آئے۔ آپ فرہاتے سے کہ میں ایک جزار اسی (۱۰۸۰) محف سے حدیث کی روایت رکھتا ہوں اور میں نے ان سے حدیث کی کتابت کی ہے۔ فربری سمجے ہیں کہ نوے جزار آ دمیوں نے اس صحیح کو اہام بخاری سے سنا ہے، ان میں سے میرے سوا اور کوئی روایت کرنے والا باتی نہیں ہے۔

الغرض ایک لاکھ کے قریب اہام بخاری کے شاگرد تھے، آب بخاری جب اٹھارہ برس کے ہوئے، اس وقت سے تصنیفات شروع کیں، پہلے ایک کتاب صحابہ و تابعین کے احوال و افوال و قضایا کے بارے میں تصنیف کی، اس کے بعد مدینہ منورہ میں پینجبر خدا تا ہی کی قرشریف کے نزدیک چاندنی راتوں میں نادی کی کیر تالیف کی۔ اہام بخاری الطائع کی بہت می تصنیفات و تالیفات میں، جن کے نام ہے ہیں، صبح بخاری، الا دب المفرد، رفع المیدین فی الصلوة، قرأت کی بہت می تصنیفات و تالیفات میں، جن کے نام ہے ہیں، صبح بخاری، الا دب المفرد، رفع المیدین فی الصلوة، قرأت فاتحہ خلف الا ہام، بڑا لوالدین، تاریخ کبیر، تاریخ اوسط، تاریخ صغیر، خلق افعال العباد، کتاب الضعفا، جامع کبیر، مند کبیر، تفسیر کبیر، تفسیر کبیر، کتاب العبوط۔ کبیر، تفسیر کبیر، تفسیر کبیر، کتاب المبوط۔ جب اہام بخاری وطلائ کی والد کا انتقال ہوا، تو وراثت میں ان کو بہت بال پہنچا اور بہت امیر ہوگئے اور بڑے تی

بعب، الم بالم بالم بالمرد اور بہیز گار اور تمام کامول میں احتیاط کرنے والے اور فقیروں پرصدقہ کرنے والے اور طالبان علم 69 حدیث کے ساتھ بہت رعایت کرنے والے اور کم خوراک تھے، چنانچہ ان کا ایک روز دو بادام یا تمین بادام میں گزر حدیث کے ساتھ بہت رعایت کرنے والے اور کم خوراک تھے، چنانچہ ان کا ایک روز دو بادام یا تمین بادام میں گزر جاتا اور اہام بخاری نے چالیس برس تک روثی نہیں کھائی، بعد ازاں سوتھی روثی کھانا شروع کی، جب بہار ہوئے تو طبیوں نے کہا کہ بیر مرض سوتھی روثی کھانے کے سبب ہے، پس اس روز سے روثی کوشر بت کے ساتھ ملا کر کھانے گئے، ایک دفعہ کا واقعہ بہ ہے کہ اہام بخاری بڑائی نماز پڑھ رہے تھے، اس حالت میں بعرش (جو ایک کمھی مثل ہڈے کے سمشہور ہے) اس نے سترہ دفعہ آپ کو ڈیک ہارا، لیکن آپ ایسے اللہ کے خیال میں مشغول تھے کہ اپنی نماز کو قطع نہ کیا۔

www.muhammadilibrary.com العرجون القديم 929 مناري كالم بناري المعرجون القديم

رحمة الله عليه واسعة كاملة\_

سب سے پہلے مجرد صحیح میں امام بخاری نے تعنیف کیا، ان کی تعنیف کا سب بے کہ ایک روز مجلس میں آگئ بن راہویہ حاضر تھے، یاروں نے ان سے کہا کہ اگر کوئی توفیق پاتا اور سنن میں ایک مختمر کتاب ایسی صحیح حدیثوں پر جمع کرتا کہ وہ حدیثیں اعلیٰ صحت کے درجہ کو پینی ہوئی ہوتیں، تو بہت اچھا ہوتا کہ لوگ بے دغد غہ اور بے مراجعت بہ مجہدین اس پرعمل کرتے، اس بات نے بخاری کے دل میں جگہ کیا اور اسی وقت سے آپ کے دل میں اس جامع صحیح کی تھنیف کا خیال ہوا۔ پس جھ لاکھ حدیثوں سے جو آپ کے دل میں موجود تھیں، انتخاب کرنا شروع کیا اور جس کو بہت اور اعلیٰ درجہ کی صحیح پایا، اس کو اپنی جامع میں جمع کیا اور اپنی اس جامع کو مسجد حرام میں تعنیف کیا اور سولہ برس میں بہت اور اعلیٰ درجہ کی صحیح پایا، اس کو اپنی جامع میں جمع کیا اور اپنی اس جامع کو مسجد حرام میں تعنیف کیا اور سولہ برس میں اس کتاب کی تعنیف سے فارغ ہوئے ، نہیں داخل کیا کسی حدیث کو اپنی صحیح میں ،گر بعد اس کے کو شل کرتے آب زمزم سے، پھر نماز پڑھے دور کھت مقام کا ہراہیم پر، پھر استخارہ کرتے خدا ہے، یہاں تک کہ اس حدیث کے صحیح ہونے کا یقین ہوجاتا۔

پھر امام بخاری نے چاہا کہ حدیث کو اس کے سفیائین پر تطبیق دیں، اس کو محدثین کی اصطلاح میں ترجمہ باب کہتے ہیں، تو مدینہ منورہ میں تشریف لائے اور درمیان قبر مبارک و منبر اطبر آں سرور علیہ صلوۃ اللہ الاکبر کے اس مہم کا م کوسر انجام دیا اور اس میں بھی بوقت تکھنے ہر ترجمہ کے نیت خاص کرتے اور دو رکعت نماز پڑھتے، اس کا اثر یہ ہوا کہ صبح بخاری ایس مقبول ہوئی کہ آپ کی زندگی ہی میں اور خود آپ ہی سے بلا واسطہ لاکھ مخصوں کے قریب نے سنا۔

کل حدیثیں سیح بخاری میں علاوہ تعلیقات وشواہد و متابعات کے سات ہزار ﴿ وَ اَلَّهُ مِیْنَ مِیْنَ اور مَکرر نکال دینے کے بعد چار ہزار حدیثیں رہ جاتی ہیں اور اس جامع سیح بخاری میں ایک سوسات کتب اور تین ہزار چارسو پچاس باب ہیں، اور ان تمام شیوخ کی تعداد جن سے سیح بخاری میں حدیثیں لی گئی ہیں، دوسونواس ہے۔

اور تصنیف کا دوسرا سبب یہ ہے جو امام بخاری بیان فرماتے ہیں کہ میں نے خواب میں پیغیبر خدا نظافی کو دیکھا کہ 70 میں آپ کے پاس حاضر ہوا ہوں اور آنخضرت نظافی کے مقابل کھڑا ہوگیا اور میرے ہاتھ میں ایک پکھا تھا، میں اس عیصے ہے آں سرور عظافی کو ہوا کرتا تھا اور آپ کے رضار مبارک ہے کھی کو ہنکا تا تھا، بیان فرماتے ہیں کہ اس واقعہ کو میں نے بعض تعبیر کرنے والوں پر پیش کیا تو ان لوگوں نے خواب کی تعبیر یہ بتائی کہ تو الیا ہوگا کہ آپ سے جھوٹ کو دورکرے گا، امام بخاری کہتے ہیں کہ یہ واقعہ اور تعبیر مجھ کو جامع صبح کی تالیف و تحریر پر باعث اور مؤکد ہوئی۔

جب امام بخاری طلب علوم اور سفر با داور مشائخ کی ملازمت سے فارغ ہوکر بخارا میں، کہ آپ کا وطن اور مولد تھا، واپس آئے، تمام بخارا والوں نے آپ کی تخطیم واکرام واحترام کیا اور آپ کے استقبال کے لئے ایک فرسخ یعنی

وفاع سيح بخارى (فاع سيح بخارى) (930 ) (930 ) (العرجون القديم

تین میل پر خیمہ وغیرہ گاڑ کر جا بیٹے اور بہت سے دراہم و دنا نیر آپ پر نثار کے، پس بہت مدت تک امام بخاری بخارا میں قیام پذیر سے اور حدیث کے پھیلانے میں اور افادہ علوم میں آپ کا اشتخال تھا، بعض اصحاب غرض حاسدوں مفسدوں نے حاکم بخارا کے پاس آپ کی شکایت کی ، امیر بخارا لیعنی خالد بن احمد ذبلی نے امام بخاری کو تکلیف دی کہ میرے گھر آ داور مجھے اپنی جامع صحیح و تاریخ کیبر ساد یا میرے لڑکوں کو پڑھاؤ، امام بخاری نے جواباً عرض کیا کہ بیعلم عدیث ہے، میں اس کو ذلیل نہیں کروں گا، تھے غرض ہوتو میرے پاس مجد میں حاضر ہواور سنو یا اپنے لڑکوں کو میری باس مجد میں حاضر ہواور سنو یا اپنے لڑکوں کو میری باس مجد میں جاضر ہوا در سنور دیگر طلباء کے ساتھ تحصیل کریں۔ حاکم نے کہا اگر ایسا ہی ہے تو جس وقت میرے لڑکے حاضر ہوں ، اس وقت دوسرے طلبہ کو کجلس میں نہ رکھا جائے اور میں اس کے واسطے اپنا چوکیدار بھیج دوں گا، اس لئے کہ میری نخوت اس بات کو قبول نہیں کرتی کہ جس مجلس میں میرے لڑکے موجود ہوں ، ان کے پہلونشین جولا ہوا ور میں اس کے واسطے اپنا چوکیدار بھیج دوں گا، اس موجی ہوں ، امام بخاری نے اس کو بھول نہیں کرتی کہ جس مجلس میں میرے لڑکے موجود ہوں ، ان کے پہلونشین جولا ہوا ور میں ایک میراث نے اور اس میں تمام لوگ شریک ہیں ، موجی ہوں ، امام بخاری نے اس کو بھول نہیں نہ کیا اور کہا کہ بینا می میراث نے اور اس میں تمام لوگ شریک ہیں ، موجود نہیں ہوسکا۔

پہلے سے حاسدوں نے شکایت تو کی بی تھی، آئی گفت وشنید نے امیر بخارا کے دل کو بخاری کی طرف سے اور گرال کیا اور یہی امر وحشت کا سبب ہوا والی بخارا اور اہام کاری کے درمیان، حاکم کے دل میں روز بروز کدورت برفتی گئی، یہاں تک کہ امیر بخارا نے حریث بن ابی ورقا اور دوسر میاء ظواہر (جو اس وقت موجود تھے) ان سب کو جمع کیا اور اپنا رفیق بتا کر اہام بخاری کے نہ ب اور اجتہاد میں طعن کرنے اور غلطی نکا لئے کو ایک مجلس درست کی اور تھم دیا کہ بخاری (وشائن ) کو بخارا سے نکال دو، جب اہام بخاری بخارا سے باہر آئے، جناب اللی کی درگاہ میں والی بخارا اور ان تمام جماعت واعیان بر بد دعا کی، جن لوگوں نے اس مشورہ کی موافقت کی تھی اور کہا:

"اللهم أرهم ما قصدوني في أنفسهم وأولادهم وأهاليهم ."

' العنی اے خداوند دکھلا ان کو بدلہ اس چیز کا کہ قصد کیا ان لوگوں نے میرے لیے ساتھ نکالنے کے، دے بدلہ ان کو ان میں اور ان کی اولا دول میں اور ان کے اہل وعیال میں۔''

امام بخاری بڑے مستجاب الدعوات تھے، اللہ تعالیٰ نے آپ کی دعا کو اس جماعت کی شان میں قبول کیا، ایک مہینہ بھی نہیں ہوا تھا کہ دار الخلافہ سے والی بخارا کو معزول کر دینے کا تھم آگیا اور اسی فرمان میں بیبھی تھم تھا کہ اس کے منہ کو کالا کر کے گدھے پر سوار کر کے تمام شہر میں گھوماؤ اور پکارو کہ بدی کرنے والوں کی سزایوں ہی ہے اور اس کے منہ کو کالا کر کے گدھے پر سوار کر کے تمام شہر میں گھوماؤ اور پکارو کہ بدی کرنے والوں کی سزایوں ہی ہے اور اس کے بعد تمام عمر کے لیے قید ہوگیا، یہاں تک کہ قید خانہ میں ہی مرگیا۔ علی بذا القیاس حریث بن ابی ورقا، علی عظوا ہر اور جو بولوگ اس مجلس میں شریک تھے اور موافقت کی تھی وہ سب کے سب خلائق میں رسوا و خوار اور ذلیل ہوئے، آخر

71

www.muhammadilibrary.com واع مح بخارى القديم (المعرون القديم على المعرون القديم المعرون المعرون القديم المعرون المعر

انجام یه که سب لوگ ہلاک ہوگئے، (یبال ان حضرات کو بھی ہوشیار اور بیدار ہونا چاہیے جو امام بخاری پر جرح وقد ح کرتے ہیں اور آپ کی شان میں ناشائستہ کلمات استعال کرتے ہیں، وہ بھی ای " هم " کی ضمیر میں واخل ہیں اگر ان کا بھی ایبا حال نہ ہوا تو!!)

جب امام بخاری بخارا سے نکلے تو بی خبر سمر قند والوں کو پینی ، ان لوگوں نے آپ کے پاس ایک خط لکھا کہ آپ سمر قند میں تشریف لے آپ میں بینچے ، جو سمر قند کے نزدیک سمر قند میں تشریف لے آپ کیں ، مام بخاری نے سمر قند کے مزدیک ایک بہتی ہے اور وہ سمر قند سے دوفر سخ بعنی ۲ میل ہے ، تو آپ کو معلوم ہوا کہ اس شہر والوں نے میرے یہاں رہنے اور نہ رہنے کے بارے میں اختلاف کیا ہے ، وہاں تشہر گئے کہ دیکھیں کیا امر قرار پاتا ہے؟ جب امام بخاری نے دیکھا کہ اس شہر کا اختلاف کیا ہے ، وہاں تشہر گئے کہ دیکھیں کیا امر قرار پاتا ہے؟ جب امام بخاری نے دیکھا کہ اس شہر کا اختلاف بردھ گیا ہے اور ان میں فتنہ واقع ہونے کا خوف ہے ، رات کو بردے ملول اور شک دل ہوکر بعد نماز تجدا ہے ہاتھ کو اٹھایا اور جناب باری میں وعاکی اور کہا:

"اللهم ضاقت على الأرض بما رحجت فاقبضني إليك ."

'' یعنی اے خداوندا! تنگ ہوگئ مجھ پر زمین بارجود اتنی فراخی کے کہ رکھتی ہے، پس تو مجھ کو اپنی طرف بلا لے۔''

ایک مہینہ بھی نہیں گزرا تھا کہ آپ نے وفات پائی، إنا لله و البه راجعون! آپ کی وفات شب شنبہ کوعید الفطر کی رات بوقت نماز عشا ۲۵۱ میں ہوئی اور عید کے روز بعد نماز ظہر آئی مقام خرتک میں وفن ہوئے اور عمر آپ کی باسٹھ برس کی ہوئی۔ آپ کی وفات کی تاریخ " فی نور " کے لفظ سے نگلتی ہے اور بدت عمر کی تاریخ " حمید" کے لفظ سے نگلتی ہے اور پیدائش کی تاریخ " صدق " کے لفظ سے نگلتی ہے، جیسا کہ پہلے بیان ہوا، چنا نچہ آپ کی تعریف میں کہا جاتا ہے: " ولد فی صدق، و عاش حمیدا، و مات فی نور "

سجان اللہ! کیا شان تھی؟ خطیب ابو بکر بغدادی اپنی سند ہے عبدالواحد طرابلسی ہے نقل کرتے ہیں، انھوں نے 72

کہا کہ ہیں نے خواب میں پیغیبر خدا تا پی کہ کہ آپ اصحاب کرام کی جماعت کے ساتھ کھڑے ہوئے ہیں، گویا

کی کا انظار کر رہے ہیں، میں نے آ نخضرت پر سلام کیا، آپ نے جواب دیا، میں نے کہا اے رسول خدا! اس جگہ

آپ کے توقف کرنے کا سبب کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: ہیں محمد بن اساعیل (بخاری) کا انظار کر رہا ہوں۔ پس

تھوڑے ہی عرصہ میں امام بخاری کے فوت ہونے کی خبر پینچی۔ کہتے ہیں کہ جب میں نے تفص اور تفیش کی تو معلوم ہوا

کہ جس وقت میں نے رسول اللہ تا پین کے خواب میں دیکھا، اس وقت امام بخاری کا انقال ہوا۔ منقول ہے کہ جب

لوگوں نے امام بخاری کو فن کیا تو آپ کی قبر سے مشک سے زیادہ خوشبو اڑتی تھی، یہاں تک کہ اس مقام کی اگر خاک

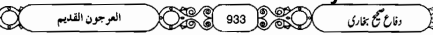
رفاع مح بخارى القديم 932 هج العرجون القديم

کو اٹھا کر سونگھا جاتا تو مشک سے زیادہ خوشبو آتی، چنانچہ لوگ روم سے آتے اور بجائے مشک خریدنے کے آپ کی تربت کی مٹی کو جاتے اور بجائے مشک کی خوشبو حاصل کرنے کے اس مٹی سے کام لیتے۔ اور کیوں نہ ہو۔ جمال جمنشین در من اثر کرد

جمال جمنشین در من اثر کرد وگرند من ہمان خاکم کہ ہستم ٥

امام بخاری کی جامع تھی کی بہت ہی تعریفیں ہیں، ابو زید مروزی بیان فرماتے ہیں کہ میں رکن اور مقام ابراہیم کے درمیان سویا ہوا تھا کہ خواب میں پنجیمر تا پھڑ کو دیکھا کہ آپ جھے سے فرما رہے ہیں کہ اے ابوزید! شافعی کی کتاب کا کہ تک درس دے گا؟ میری کتاب کا کیول نہیں درس دیتا؟ ابوزید! نے سرینچ کر کے عرض کیا: یا رسول اللہ مٹائی میں قربان ہوں آپ پر آپ کی کتاب کون ہی ہے؟ فرمایا آپ نے خمہ بن اساعیل بخاری کی جامع، اور بہت سے مشار کے مواد موادات کے حصول کی غرض سے یا کھا ہے۔ مہمات و قضاء حاجات و دفع بلیات و کشف و کرامات اور برائے صحت و شفاء بھاران اور نگی و تحق اور خوف دشمن اور غلو قبل کی ہوسب میں اپنی مراد و مقصود کو پائے گا۔ میر جمال الدین محدث این استاد سید اصیل الدین سے نقل کرتے ہیں، انصول نے بیا کہ میں نے اس صحح کو اپنے اور دوسروں کے وقائع و مہمات کے واسط ایک سومیس بار پڑھا، جس نیت سے پڑھا وہ مقصود حاصلی میں بین ہو ہو بی اور بہتا میں بین بیار میں ہو بہت ہوں ہو بی ہو ہو ہو کہ ہم کتی میں بین ہو سے گا، اس سے نجات پائے گا، حق کہ میں کہا میں میشن میں ہو کہا ہوں ہو کی ہے کہ اس صحح کو جس کتی میں بین ہو سے امام بخاری کی کہا ہوں۔ کہا تھی میں ہیں، میشند نموند از خروار سے بیان ہو کیل اور بیان کر دی جاتی ہوں۔

امام بخاری کے محدثین نے بیالقاب رکھے تھے: امیر المونین فی الحدیث، ناصر الاحادیث الدہ بیہ ناشر المواریث 73 المحمد یہ وغیرہ۔امام مسلم (صاحب السیح) جب امام بخاری کے پاس آئے کہا کہ اپنے دونوں پاؤں پھیلائیں کہ میں اس کو بوسہ دوں، اے طبیب الحدیث! اے استاذ الاستاذین! اے سید المحدثین! امام ترفدی امام بخاری کو اس امت (محدثین) کی زینت کہتے تھے اور قنبیہ بن سعید کہتے ہیں کہ امام بخاری کا درجہ اور محدثوں کے باعتبار ایسا ہے، جیسا کہ حضرت عمر کا درجہ تھا تمام صحابہ میں، اور عبداللہ بن حماد الآ ملی کہتے ہیں کہ میں نے جاہا کہ اگر میں محمہ بن اساعیل بخاری کے بدن میں بال پیدا کیا جاتا تو بہت اچھا ہوتا، اور محدثین لکھتے ہیں کہ جس شخص کو شیطان نے مس کر کے خبط کر دیا



ہو وہی تو امام بخاری کے فضل کا اقرار نہ کرے گا، ورندسب کریں گے اور شاہ ولی اللہ صاحب مرحوم حجة الله الله میں لکھتے ہیں:

" جو خص بخاری و مسلم کی احادیث کی اہانت کرے گا، وہ مبتدع اور تنبع غیر سبیل المونین ہے۔ " • • اور جب وہ بنا کی اللہ تعلیم تر آن مجید وہ جہنمی ہوگا، جبیبا کہ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

" اور جو خص پیروی کرے گا سوائے راہ مومنوں کے والی کریں گے ہم اس کو جس کا کہ وہ والی ہوا اور ڈالیس گے اس کو دوزخ میں اور بری ہے جگہ پھر جانے کی۔ " [ النساء: ۱۷]

www.mihamnadilibrary.com

العرجون القديم دفارع شجح ببغاري

تو گوئی شد علم او را بخاری

چو فضل ذو الجلالش کرد باری

اصح آمد پس فرقان باری که بر مخصیل آن همت گماری

وعائے مغفرت در شان قاری گمان را تو درین دعوت چه داری

چو بانکرار و شابد بر شاری که بعد از نه بزار آن را بیاری

وفات و عمر و میلاد بخاری

مجیر از نور سال جان سپاری 74.

چگان کز نامه کند بهاری کند همیراب چون ابر بهاری

حمع الصحيح مكملة

وانقضیٰ فی نور

البحار لمنشأ مثل الأذقان والأكوار

خرّوا على

اليو اقيت شمسا ونار به بدرا أصحابه

الأمطار

اساعيل بعطى محمه بن امير المونين شد در احاديث

صحیح جامعش از ہر کتابے ترا بس طالب تحدیث باید

بخاری کرده است از حسن نیت

دعا ہائے بخاری مستجاب است حدیثش جملہ تعلیقات بیند حديثش جمله تعليقات عدادش هشت صد و هشاد ودو میر

بزرگی در سه لفظ آورده در نظم ولادت صدق و عمر او حمید است دمیدے بوئی خوش از خاک قبرش

الی تر بش را رحمت تو بذكر صالحان داريم حسرت

کان البخاری حافظا و محدثا ميلاده صدق ومدة

لا غرو أن أمسى البخاري للورئ خضعت له الأقران فيه إذا بدا

البخاري الإمام بحامع على مفرق الإسلام تاج مرصع

www.muhammadilibrary.com العرجون القديم

فانفس به درا أو أعظم به بحرا فقد أشرقت زهرا وقد أينعت زهرا يلحمها جمعا ويخلصها تبرا فجار لها بحرا وجار لها بئرا حجازيا وطورا أوتى مصرا

فوافى كتابا قد غدا الأية الكبرئ مطهرة تعلوا السماكين والنسرا نور ونور لناظر بجامع سنة المختار ينظم بينها وكم بذل النفس المصونة حاهدا وطورا عراقيا وطورا يمانيا وطورا إلىٰ أن حوى منها الصحيح صحيحه كتاب له من شرع أحمد شرعية

حدث وشنف بالحديث مسامعي

لله ما أحلىٰ مكرره النهي

وبحر علوم تلفظ الدر لا الحصى

اور برہان قیراطی ڈٹلٹنے نے کہا ہے اور کیا خوب کہا ہے

قول دیگر

فحديث من أهوى حلى مسامعي يحلو ويعذب في مذاق السامع

وبلغت كل مطالبي ومطامعي 75 في خير أوقات وأسعد طالع الرميجت أدلته بغير ممانع

مما تضمنه كتاب الجامع فتراه الممحدور أعظم دافع تومى إلى طرق العلا بأصابع

يحلو علينا كل بدر ساطع رواه مالك عن نافع من مسمع عالى السماع وسامع

تغريدها يرزي بسجع الساجع

هو في الحديث جهينة الأخبار أسفاره في الصبح كالاسفار مثل الرياض لصاحب الأذكار

من فوقها الهمزات كالأطيار

بسماعه نلت الذي أملته وطلعت في أفق السعادة صاعدا ولقد هديت لغاية القصد التي وسمعت نصا للحديث معرفا وهو الذي يتلي إذا خطب عرا كم من يد بيضا حواها طرسه وإذ بدا بالليل أسود نقشه ملك القلوب به حديث نافع

في سادة ما ان سمعت بمثلهم

وقراءة القاري له ألفاظه

وفتی بخارا عند کل محدث لأنه الفضل المبين لكتابه

كم أزهرت بحديثه أوراقه مثل الغصون إذا

رفاع سيح بخاري العرجون القديم والإزهار الزهر بجوامع الكلم التي اجتمعت به متفرقات قول شيخ أبي الحسن على بن عبيد الله بن عمر الشفيع النابلسي رحمه الله وأرئ به الجانى تقهقر وانتهى حتم الصحيح بحمد ربي وانتهي ما غابت الشعري وما طلع السها فسقيٰ البخاري جُود جَود سحائب من سار في طلب الحديث وما وهي الحافظ الثقة الإمام المرتضى وروى عن الحم الغفير أولى النهيي طلب الحديث بكل قطر شاسع وبفضله اعترف البرية كلها ورواه خلق عنه وانتفعوا به بحر بجامعه الصحيح قد غاصها فاجهد وغص أن رمتها 76

قد غاصها فاجهد وغص أن رمتها إ تحلو لسامعها إذا كررتها ن.

### قول إمام ابو النتوح رحمه الله

وروى أحاديثا معنعنة زهمي

الهقوي صحيح البخاري يا ذا الأدب المتون على الرتب يروج كنقد النظام بهيج الرواء قويم والفاظه الله الم موضح " المعضلات مفيد المعانى شريف المعالى **نک**ل حميل به يجتلب سما عزه فوق نجم السماء مزيح لشوب الريب سناء منير كضوء الضحا ومتن تلقىٰ من المصطفىٰ ما اكتتب كأن البخاري في جمعه فلله خاطره إذ وعيٰ فرائده وانتخب وساق جزاه الإله بما يرتضي عاليات القرب وبلغه

### قول ابن عامر فضل بن إسماعيل الجرجاني الأديب رحمه الله

صحيح البخاري لو أنصفوه لما خط إلا بماء الذهب هو السد دون العنا والعطب هو السد دون العنا والعطب

www.muhammadilibrary.com وفارًا مجمع بخارى (فارم مجمع بخارى) (937 هجون القديم

كمثل أمام السماء الشهب متون نجوم مثل أسانيد له العجم بعد العرب النبي مُكُنِكُ قام ميزان و دان **د**ين من النار لا شك فيه بين الرضا والغضب يميز مبين لكشف رفيق إلىٰ المصطفىٰ الريب ونور و خير فضل رتبته في علىٰ عالما أجمع العالمون سيقت الأئمة فيما بالقصب وفزت علىٰ رغمهم جمعت متهما بالكذب و من كان نفيت السقيم من الغافلين و أثبت روايته في الكتب 77 الرواة من عدلته وأبرزت في حسن الترتيبه عجبا ما تشتهایم فأعطاك ربك حظك فيما يهب وأجزل ولا يقتضب الجنان وخصك في عرصات يدو م بخير للّٰہ الحمد والمنہ کو پورا رسالہ ایک ماہ کی محنت میں تمام ہوا اللہ تعالیٰ کی ذات ہے امید ہے کہ اس کو قبول فرمائے اور ہمارے خاتمہ کو بالخیر کرے۔

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، والله الهادي، وعليه اعتمادي، وبه في كل الأمور استنادي، و آخر دعواي أن الحمد لله رب العالمين

إلهني عبدك العاصي أتاكا مقرا بالذنوب وقد دعاكا فإن تغفر فأنت لذاك أهل وإن تطرد فمن يرحم سواكا

نہ کر حباب ہمارے گناہ بے حد کا الٰہی تجھے کو غفور رحیم کہتے ہیں عدو کہیں نہ کہیں دیکھے کر ہمیں مختاج بیہ ان کے بندے ہیں جن کو کریم کہتے ہیں

ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا، ربنا ولا تحمل علينا إصرا كما حملته على الذين من قبلنا، ربنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به، واعف عنا واغفرلنا وارحمنا أنت مولنا فانصرنا على القوم الكافرين. آمين، برحمتك يا أرحم الراحمين. ١٣٢٤ هجريه نبويه مَنْ الله

www.muhammadilibrary.com والمعرجون القديم العرجون القديم (فال من من بخارى المعربية المعربية

ا . تقريظ از قدوة المحققين، همام المدققين، إمام المفسرين، خاتمة المحدثين، بقية 79 المتقدمين، حجة المتأخرين، قامع أساس البدعة والمبتدعين المقلدين، رافع سنن سيد المرسلين جناب مولانا مولوي محمش الحق صاحب محدث عظيم آبادي الماشة

#### بِسُواللّهِ الرَّفِينِ لِلرَّحِينِ مِ

حامدا ومصلیا، اما بعد: فقیر حقیر محمد شمس الحق عفی عنه عظیم آبادی کہتا ہے کہ عمر کریم عظیم آبادی عامله الله تعالیٰ بما یستحقه نے قیامت کبری برپاکر دیا ہے، امام المائمہ محمد بن اساعیل بخاری براشت کی اہانت اور سیحے بخاری کی منقصت میں اس نے کوئی دقیقہ باتی نہیں رکھا۔ انہوں کہ جوشض مری اہل سنت بلکہ مری اہل اسلام ہو، اس سے ایسافعل وقوع میں اس نے کوئی دقیقہ باتی نہیں رکھا۔ انہوں صالح شاب فاصل مولوی محمد ابوالقاسم بناری سلمه الله کو کہ انھوں میں آئے؟ اللہ تعالیٰ جزائے خیرعطا فرمائے ہوائی صالح شاب فاصل مولوی محمد ابوالقاسم بناری سلمه الله کو کہ انھوں نے طاعن اکد خصام کی خوب ہی خبر لی ہے اور آپھی طرح سے اس کی خرافات و ہزلیات کا جواب دیا ہے۔ والله أعلم بالصواب، فقط۔

۲. تقریظ رساله العرجون القدیم فی افشاء هغوات عمر کریم (حنفی) ازمولانا حمید الله صاحب مصنف احادیث التفاسیر وغیره رئیس سراوه ضلع میرش

### ببشوالله الزفز الزجيثير

حالما ومصلیا، السلام ورحمة الله وبرکاته، رساله العرجون القدیم مجھ کو وصول ہوا اور میں نے اس کو اکثر مواقع ہے دیکھا، ما شاء الله خوب لکھا گیا ہے، بات یوں ہی ٹھیک ہے کہ جو پچھ لکھا جائے اس کی دلیل بھی پیش کر دی جائے، حنیوں کی طرح نہیں کہ جو چاہیں لکھتے جائیں اور دلیل میں اپنے خیالی بلاؤ کے سوا پچھ بھی نہ ہو۔ اور بے فائدہ طوالت کر کے اپنا بھی اور دوسروں کا بھی وقت ضائع کریں، آپ کی تحریر مدلل بھی ہے اور مختصر بھی ہے، میں دعا کرتا ہوں کہ الله رب العالمین آپ کے علم میں برکت دے اور خلوص نیت وصلاحیت اعمال کے ساتھ زندہ رکھے۔ آ مین عوں کہ الله رب العالمین آپ کے علم میں برکت دے اور خلوص نیت وصلاحیت اعمال کے ساتھ زندہ رکھے۔ آ مین عاجز حمید الله عفی عند از سراوہ ۱۲مجرم الحرام کے ساتھ

س. ازمولانا بالفضل اولانا مولوی ابوالوفاء ثناء الله صاحب (مولوی فاضل) ایژییرُ اخبار اہل حدیث ومسلمان ، امرت سر

رسالہ العرجون القديم ميں مولوى عمر كريم پانوى كے اشتهار نمبر كارد برى تفصيل سے كيا كيا ہے اور امام

www.muhammadilibrary.com العرجون الله (قاع في العرجون الله عنوالله العرجون الله عنوالله المرجون الله العرجون الله العرجون الله العرجون الله العرجون الله العرجون الله العرجون الله العربون العربون

بخاری پڑلٹنے کے رواۃ واحادیث وغیرہ کے متعلق جومشتھرنے ہرزہ درائی کی تھی، اس کا معقول جواب ہے، گویا امام بخاری پڑلٹے کے ڈیفنس (مدافعت) میں میہ کتاب کھی گئی ہے اور اس میں ان کے حالات (مخضر لائف) بھی مرقوم ہیں۔ ۲۔ از مولوی ابواسرائیل محمد اساعیل صاحب پر یوائی ضلع پر تاب گڑھ

کری مولانا محمد ابو القاسم صاحب السلام علیم ورحمة الله وبرکاندر رساله العرجون القدیم پنچا بم نے شروع سے آخرتک دیکھا، ما شاء الله نهایت ہی عدہ اور مدل کتاب ہے، میں آپ کی اس محنت اور تحریر پر بزار شاباشی اور چیرز کرتا ہوں۔ والسلام: محمد اساعیل پر یوائی سمحرم الحرام کے اسالا

۵ \_ از مولوی ابوانعیم محمر عبدالعظیم صاحب حیدر آبادی

برادر دینی جناب مولوی ابو القاسم صاحب السلام علیم وعلی من لدیم ۔ آپ کی کتاب العرجون القدیم پنجی، میں نے بصد شوق اس کو از ابتداء تا انتہا دیکھا۔ ما شاء اللہ آپ نے تو خوب عمر کریم صاحب کے ہفوات خرافات مرخز فات کی اچھی کر ج تعلقی کھولی ہے، مجھے ایک زمانہ سے خیال تھا کہ عمر کریم کے مقابلہ پر ایک کتاب بھی لکھ ڈالوں، مگر خدا کا شکر کی ایک کتاب بھی لکھ ڈالوں، مگر خدا کا شکر کی ایک کتاب بھی لکھ ڈالوں، مگر خدا کا شکر کی ایک کتاب ہی کے ہاتھ فتح ہو چکا، خدا آپ کو جزاء خیر دے۔ آمین خادم العلماء: ابوانعیم حمد جدالعظیم عفا عند الرحیم محمدی السنی حیدر آبادی

www.trillog



### إعلام

سنا گیا ہے کہ ایک بہت بڑی کتاب نہایت خوبی کے ساتھ امام الائمہ والمحدثین رأس المجتبدین محمد بن اساعیل ابنخاری کے مناقب میں باہتمام جناب مولانا ابو الطیب مولوی محمدشمس الحق صاحب محدث عظیم آبادی کے تالیف ہو رہی ہے اور مولوی عبدالسلام صاحب مبارک پوری نہایت عرق ریزی کے ساتھ اس کولکھ رہے ہیں۔ اللہ تعالی دونوں کی سعی کومشکور فرمائے ۔ آ مین، فقط • کی سعی کومشکور فرمائے ۔ آ مین، فقط • کی سعی کومشکور فرمائے ۔ آ مین، فقط

#### أنا الراقم:

محمد أبو القاسم كنجاهي الأصل، بنارسي الوطن، عفا الله عنه

# شکر نعمت ہائے تو چنداں کی نعمت ہائے تو

ہم پہلے اپنے پروردگار رب العزت جل جلالہ کا شکر بیدادا کرتے ہیں کہ اس کے فضل و تائید ہے اس عاجز ہے اس کتاب کی بہلے اپنے پرکہ اس کتاب کی بہلے اپنے نیک ہور کا رم نوالہ کا اس امر پر ادا کرتے ہیں کہ اس نے اپنے نیک بندوں کی نفرت ہے اس کتاب کو حلیہ طبع ہے مزین کراکے مقبول اہل جہاں کیا۔ اس کے بعد حسب علم رسول اکرم سونی نفرت نے اس کتاب کو حلیہ طبع ہے مزین کراکے مقبول اہل جہاں کیا۔ اس کے بعد حسب علم رسول اکرم سونی اللہ " من لم یشکر الناس لم یشکر الله" کی بین جس نے لوگوں کا شکر بید نہ ادا کیا، اس نے خدا کا بھی بالہ وساتھ شائع ہوئی، جو اپنی مثال آپ ہے، شاید ہی کی زبان ہیں امام بنال خرندی مناقب و نفائل اور محجی بخاری کے خصائص و امتیازات ہیں ایسی کوئی جامع کتاب شائع ہوئی ہو۔ بعد از اس کتاب کا در حرالی بیش شائع ہوئی ہو۔ بعد از اس کتاب کا در سونی نفرہ و کرائی زبانوں ہیں تراج بھی شائع ہو ہو ہے ہیں، ابھی حال ہی (۲۰۰۹ء) ہیں شائع ہوا ہے، جو اپنی گونا گول خصوصیات کی ہیں ان کتاب کا سب ہے بہترین اردو محقق ایلیش کتاب سرائے لا ہور کی طرف سے شائع ہو ہو ہی ہیں، ابھی حال ہی وضوصیات کی بدولت بنیہ تمام طبعات سے بہترین اردو محقق ایلیش کتاب سرائے لا ہور کی طرف سے شائع ہوا ہے، جو اپنی گونا گول خصوصیات کی بدولت بنیہ تمام طبعات سے بہترین اردو محقق ایلیش کتاب ڈاکٹر عبدالعلیم بہتوی بناتے ہو حواتی نے اس کتاب کی علی و بدولت بنیہ تمام طبعات سے بہترین ہوا ہے۔ جن میں گلت ڈاکٹر عبدالعلیم بہتوی بناتے و حواتی نے اس کتاب کی علی و ختیق حیثیت کو اور بھی متنداور معتبر بنادیا ہے۔ جن می الله الباعث علیه و مؤلفه و ناشریه خیر ما یہ جزی به عبادہ الصالحین۔

www.muhammadilibrary.com العرجون القديم (وفاع مُنَى بزاري (على العرجون القديم (على العربية (على الع

شکرید ندادا کیا ہم ان معززین کا شکریدادا کرتے ہیں، جضوں نے اس کتاب کے طبع کرانے کے لیے داے در ہے مدد فرمائی ہے، خصوصاً شخنا جناب مولانا محد شمس الحق صاحب رکیس ڈیانواں ہم آپ کے تہد دل سے مشکور ہیں، خدا آپ کی جان و مال وغیرہ سب میں برکت عطافر مائے اور آپ کی ہمت کوروز افزوں ترتی وے۔ع
آپ کی جان و مال وغیرہ سب میں جمت کر تو یاشد بر خلق یاش

تقريظ از سخنور فضيح اللسان نكته سنج بليغ البيان مولوي محمد يوسف صاحب شمس 80

## محرى الرير اخبار "أهل الذكر" شركصنو

ظلمت تقلید کا منہ کیما کالا ہوگیا کیما کیما کیما ہوگیا ہوگیا ہوگیا ہوگیا ہوگئیں کافور کیما سرد و پالا ہوگیا کھل گئی کم مائیگی ظاہر رذالہ ہوگیا فلاب مشرک چھیدنے کو جیسے بھالا ہوگیا ہو گیا ہو گیا ہوگیا در کذب و زور میں نادر رسالہ ہوگیا طرز تحقیقات جدت میں زالا ہوگیا صفحہ قرطاس گویا باغ لالہ ہوگیا منہ جو دیکھا اہل بدعت کا تو کالا ہوگیا بی جس کے انوار مضامین سے اجالا ہوگیا جس کے انوار مضامین سے اجالا ہوگیا

نور تحقیقات دین سے کیا اجالہ ہوگیا
کذب و باطل کس طرح دنیا میں بے رونق ہو کہ
برختی بے علم کی وہ ساری گرما گرمیاں
سفلہ و کم ظرف کرتا تھا بخاری پر جو جرح
عازی اسلام ابو القاسم مجمد کا قلم
برختی بے دین پہ ایسے وار پے در پے کئے
کھی کس تحقیق و خوبی سے یہ عرجون قدیم
جودت طبع رسا کا اس کے کیا کیجئے بیان
دونا فرمان حق میں کیا کھلائے اس نے گل
ہوگئ کس حسن سے تسوید اوراق کتاب
ہوگئ کس حسن سے تسوید اوراق کتاب



www.muhamnadiibrary.com

شيئ إلى المحكام المحكان المحكا

﴿ آلَمْ يَعْلَمُوْ آ أَنَّهُ مَنْ يُحَادِدِ اللَّهَ وَ رَسُولُهُ فَآنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدًا فِيْهَا ذَٰلِكَ الْخِزْيُ الْعَظِيْمُ ﴾

### الخزي العظيم

للمولوي

### عمر كريم

اس رسالہ میں مولوی عمر کریم حنی پٹوی (علی ما یستحقه ) کے اشتہار نمبر (۴) کامفصل جواب دیا گیا ہے، جس میں انہوں نے سیح بخاری کی دس حدیثیں بیش کی تھی کہ ان مضامین کو ان کے ترجمہ باب سے مطابقت نہیں ہے، اس میں بتلا دیا گیا ہے کہ ان حدیثوں کوان کے ابواب سے بین مطابقت ہے۔

مؤلفه

مولوى محمد ابوالقاسم صاحب بنارسي ومُطلقهٔ

ولدمولانا محمر سعيد صاحب مرحوم ومغفور محدث البناري ومطلقة

### ۲۵ رجب ۱۳۲۸ حط

در مطبع سعید المطابع واقع بنارس بابتمام مؤلف طبع گردید

www.muhammadilibrary.com وفاع مح بخاري العظيم المخزي العظيم

نہ پہنچا ہے نہ پنچے گا تمہاری ظلم کیشی کو ہزاروں ہوچکے ہیں گو کہ تم سے فتنہ گر پہلے ہسم الله الرحمن الرحيم .

الحمد لله الذي هدانا بكتابه المحيد إلى الصراط المستقيم، والصلوة والسلام على رسوله محمد الذي اهتدينا بأحاديثه إلى الطريق المستقيم، وعلى آله وأصحابه وأتباعه ومحدثي أمته الذين دونوا كتب الأحاديث لنهتدي بها إلى هدى مستقيم، و بعد!

یہ خاکسار محمد ابوالقاسم عنی عنہ وہی پرانا شیدائے ناز ہے، جس نے مولوی عمر کریم کے جواب میں صراط متنقیم، والعرجون القدیم، والریح العقیم، والا مرالبرم لکھے ہیں، آج ''الخزی العظیم'' لکھنے پرشوخی سے قلم الله اتنا اور توجہ ناظرین کواپنی جانب صرول کراتا ہوا عرض کرتا ہے کہ آج پچیدویں رجب کو پھر ہمارے یار بے وفا مولوی عمر کریم (علیه ما یستحقی) کا اشتہار نمبر (۴) موصول ہوا، دیکھ کرمعلوم ہوا کہ اصل میں بہاری کے شغل اور دن کا منے کے ڈھنگ ہیں۔ بقول ۔

بیکار مباش میگی کیا کر تا می ادهیر کر سیا کر

ہم تو اس وقت بہت خوش ہوتے، جب معترض کو اس سے تحقیق حق و تفتیش امر واقعی مقصود ہوتی اور اس وقت لیک کہد کر جواب کے لیے اعتراض سنتے، لیکن یہاں معالمہ ہی دگر گول ہے، اوپر سے قلت علمی دبائے نیچ سے تعصب جکڑے ہے، دائیں جانب سے ضد، بائیں طرف سے عداوت ، غرض ہر چہار سوسے بیچار سے قنس میں مقید تڑب تڑب کر بقول مرتا کیا نہ کرتا، یوں ہی جان کندنی کی آئے وائے سہی ہے

اس کشکش دام ہے کیا کام تھا کجھے اے الفت چن تیرا خانہ خراب ہو

لکین میری ہمت بھی دیکھو کہ اس حالت میں بھی رہائی دلانے کو آمادہ ہوں، نا زبرداری کے لیے شیدائے ناز بلکہ وارسے کے لیے شہید ناز ہوں، خدا کا شکر ہے کہ میری آہ میں اثر ہے، میری تحریر میں زور ہے، اس لئے کہ میں نے "العر جون القدیم" میں مولوی عمر کریم کو اشتہار نمبر (۳) بغیر بسملہ وحمد لہ لکھنے پرجیسی پر تا ثیر نصیحت کی تھی، 3 مجمد اللہ کہ وہ بااثر ہوئی، اشتہار نمبر (۴) کو آپ نے حمد وصلوۃ سے شروع کیا ہے، پھر بھی ایک کی سلام کی رہ گئی، توقع ہے کہ آئندہ اس کی بھی تلانی ہوجائے گی۔ ان شاء اللہ۔

2

# رفاع مج بخاري العظيم ( 948 ) ( 948 ) المخزي العظيم ( )

راہ پر ان کو تو لے آئے ہیں باتوں میں اور کھل جائیں گے دو چار ملاقاتوں میں

بھائیو! برا نہ ماننا ، میرے دوست مولوی عمر کریم کی اس حرکت پر نفریں نہ کرنا ، آپ بالکل بے تقصیر ہیں بدووجہ:

ایک بیر کہ آپ ان چار وجوہات نکورہ کی وجہ سے مجبور مض ہیں، دوسرے بیر کہ میں نے خود "العر جون القدیم"

(ص: ٤٢) پران کونوٹس دیا تھا کہ 🤝

'' آپ کوشیح بخاری کے جن ابواب میں آئ کے ذمل کی احادیث سے مطابقت معلوم نہ ہو، بذریعہ اشتہار پیش کریں، میں اسے کھول کر بتا دوں گا بشرطیکہ حق استادیت تھی ادا کرنا۔''

اب آپ نے مجھے اپنا استاد مان لیا، میرے لکھنے کے مطابق اشتہار نمبر (۴) میں بالفعل دی حدیثیں پیش کی ہیں اور بسم اللہ کی مشائی کے لیے مزیدار میٹھی دل فگار گالیاں اول وآخر میں بیش کی ہیں، ہم بھی بخوشی آپ کے سارے تحفہ سب وشتم کا حصہ دار آپ ہی کو گردان کر بمصداق'' حق بجق دار رسید'' آپ کی ذہن کشائی کے لیے آپ کو واپس کرتے ہیں۔لوبیٹھوبسم اللہ کرواوراینے سبق کا مطلب سمجھولیکن ذراسمجھ بوجھ کر، کیونکہ

میں نہیں وہ کوہ کن جو سر کو گلرا کر مروں

آہ گر کر دوں تو بجلی گر پڑے کوسار پر

واضح ہو کہ معترض کا ایراد''شاگرد'' سے اور اس کا جواب''استاد'' سے تعبیر کیا جاتا ہے، تا کہ ناظرین طرفین کی تحریروں میں آسانی سے امتیاز کرسکیں۔وھا آنا أشرع في الحواب، والله الموفق والمعین للصدق والصواب\_ www.muhammadilibrary.com دفاع ضيح بخاري

الخزي العظيم

شَيَاگُورِد: "حامدا ومصليا "

التستقاد: "ومسلما " كون جهور ديا؟ كيا ﴿ وسلموا تسليما ﴾ كاتكم منوخ ب؟

شَاگیرہ: (شعر)

أيها الغافلون فانتبهوا أيها السامعون فاستمعوا

استاد: .

يوم بطش الإله فانتظروا أيها الحاسدون فارتقبوا دھشا گاہی ہے: کتاب بخاری کے تراجم کی جو پرا گندہ حالت ہے، وہ اہل علم سے پیشیدہ نہیں۔الخ

الصفاد: الل علم موكركيا كوئى بهى تراجم فاري كى حالت براكنده كهدسكا بي؟ بركز فبين، إلا من سفه

نفسه إيو الل جهل، ابوجداس ك كدان كوحديث مين جنيس، ايا كهد علق بين، اس سيتم في اين كوجى الل علم 4 میں شامل کرنا چاہا ہے، جس کو ہم تاڑ گئے، لیکن جاہل جاہل ہے اور عالم عالم، دونوں کا اجماع ناممکن، دونوں کی تفریق لازم، آپ پہلے اپنے علم کی سند پیش کریں، کہاں آپ نے حدیث پڑھی اور کس سے کون کون سے علوم آلیہ پڑھے؟ كس مدرسه كى سند ہے؟ چرسوائ اس كے كہ جہل سے آپ كوتر اجم پراگندہ معلوم وتے ہيں اور كيا ہے؟ تج ہے \_ وإذا خفيت على الغبي فعاذر أن لا تراني مقلة عمياء 🍳

میں بڑے زوروں سے کہتا ہوں کہ بے شک امام بخاری کا تفقہ ترجمہ ابواب سے معلوم ہوتا ہے، کیکن اس کے سیحنے کے لیے علم جا ہے، صحیح بخاری کوئی ایس کتاب نہیں ہے کہ ہرارے غیرے اس کے نکات کومعلوم کر لیں، امام بخاری اٹلٹ: کے اجتہاد کا میکمال ہے کہ وہ جس باب کو باندھ کراس کے ذمل میں حدیث لاتے ہیں، اس میں ایک بیان سے صرف مطابقت ہوتی ہے، نہ پوری حدیث کے مضامین سے، آپ نے شاید مطابقت اس کو سمجما ہے کہ جولفظ باب میں ہووہی لفظ حدیث میں بھی ہواور چرساری حدیث باب کے مطابق ہو، بیتو چرکوئی کمال نہیں، اس لئے کہ اس طرح ایک بیج کومضمون دے کر جواب طلب کروتو وہ بھی صریح لفظوں میں اس کا جواب مضمون کے مطابق لکھ دےگا، كمال اجتباديہ ہے كه اس طريق برمناسبت موكه ظاہر نظرون مين خلاف معلوم مو، ايسے بى مقاموں كوسر ونكته

اے جاسدو! اللہ کی پکڑ کا انتظار کرو۔

جب میں کند ذبن برمخفی رہو، تو معذور سمجھنا کہ مجھے اندھی آئے ٹھے نہیں دیکھ سکتی۔

www.muhammadilibrary.com
وال تنج بخارى (على المعظيم عارى (على المعظيم على المعظيم على المعظيم المعلى المعظيم المعلى المع

کے ساتھ تعبیر کرتے ہیں۔امام بخاری کا بیطریق دیکھ کرئس قدران کا تبحر معلوم ہوتا ہے کہ جیسے سمندر کی تہہ میں موتی! لیکن بیاس کو معلوم ہوتا ہے جس کوعلم ہو، کتب حدیث اس نے پڑھی ہو، اور جس کی آئھوں پر جہالت و تعصب کا پردہ پڑگیا ہے، وہ کیونکر دیکھ سکتا ہے؟ اور کس طرح وہ اس تہہ کو پہنچ سکتا ہے؟ پھراس میں صحیح جامع بخاری کا کیا تصور؟ بڑگیا ہے، وہ کیونکر دیکھ سکتا ہے؟ اور کس طرح وہ اس تہہ کو پہنچ سکتا ہے؟ پھراس میں صحیح جامع بخاری کا کیا تصور؟

گرنه بیند برد ز شپره چشم چشمهٔ آفآب را چه گناه

هُنَا كُلُورِهِ: بخاری پرستوں!

الا المستقاد: خدا کے سواغیروں کی پرستش کرتے کرتے آپ کو بھی غیر پرست نظر آنے گئے، بقول: 'المرء یقیس الغیر علیٰ نفسه "امام پرسی، پیر پرسی، تعزیه پرسی، قبر پرسی، موئی پرسی جو که آپ کی موروثی عبادت ہے، جس پر آپ اشتہاروں میں بڑا زوری کے چی ہیں، اس کا بخار نکالنے کو اگر بخاری پرست نہ کہیں تو کیا پانچ پرستیوں کے مقابلہ میں ایک پرسی کے الزام دبی ہے گئے گزرے؟ لیکن ہمیں اس سے کوئی مطلب نہیں۔

گویہ بھی ممکن تھا کہ ہم بھی تم کوایسے ہی خطاب عادیتے الیکن اس سے کوئی فائدہ نہیں، تاہم اس قدر ضرور کہیں گے کہ 5

زبان میں بھی رکھی ہوں گالی نہ دیجے

میرے منہ سے بھی کچے بنا کیجئے

لا وصفتاه: خیریت سے ابھی تک تو آپ کو بی بھی معلوم نہیں ہے کہ مطابقت کس کو کہتے ہیں؟ اور تطبیق تام کیو مکر ہوتی ہے؟ اس وجہ سے آپ نے تطبیق تام کے معنی بتانے میں بڑی غلطی کھائی ہے۔ سنتے اور غور سے سنتے اور خوب یاو رکھئے کہ مطابقت کی دو تشمیس ہیں:

ا۔ مطابقت لفظی ۲۔ مطابقت معنوی

آپ نے مطابقت کو صرف مطابقت لفظی ہی سمجھا ہوا ہے کہ جو لفظ و مضمون باب کے ترجمہ میں ہو، وہی لفظ و مضمون حدیث میں ہو، لیکن صحیح بخاری میں ہر دوقتم کی مطابقت ہے، کیونکہ صرف مطابقت لفظی ہے کسی کے اجتہاد کا کمال ہرگز معلوم نہیں ہو سکتا ، جیسا کہ اوپر بیان ہوا۔ پھر سنے مطابقت معنوی کی گئی قشمیں ہیں، مجملہ ان کے تین زیادہ مشہور ہیں: ا۔ مطابقت بطریق خصوص۔ ۲۔ مطابقت بطریق عموم۔ ۳۔ مطابقت بطریق عموم۔ سے مطابقت بطریق استنباط۔



ان تنوں میں تیسری مطابقت نہایت مشکل اور قابل غور ہوتی ہے۔ اور اس سے اجتہاد کا کمال ہوتا ہے، گوامام بخاری نے مطابقت معنوی کی تینوں قیموں کو استعال کیا ہے، جس سے ان کے اجتہاد کا حد درجہ کامل ہونا معلوم ہوتا ہے، کیکن تیسری مطابقت بالاستنباط کو زیادہ استعمال کیا ہے۔ مطابقت بطریق الاستنباط یہ ہے کہ ظاہر میں مضمونِ حدیث اور ترجمہ باب میں کوئی تعلق معلوم نہ ہو، بلکہ بالکل خلاف معلوم ہو، کیکن اس کے معانی میں ایک مطلب سے اور مفہوم باب سے تعلق ہوتا ہے، جس کے سمجھنے میں بڑے غور وہ کم کے ضرورت ہے، جیسا کہ آپ ملاحظہ فرما کیں معے۔ ذلك م وزلت فیه الأقدام! پکی بلا! تی ہے۔ زمانہ میں اگر ہوتا حصول علم اللیکی محنت مما تحيرت فيه الأفهام وزلت فيه الأقدام!

لیکن اس کو جانے آپ کی بلا! سچ ہے۔

تو بس ساری کتابیں ایک حائل دھو کے بی حاتا

www.muhammadilibrary.com وفاع مج بخارى المطيم

# صیح بخاری کی دس حدیثوں کی مطابقت ِترجمہ پراعتراض کا جواب

شُفَا گیرد: نمبر ا: باب فصل <sup>●</sup>صلوة الفحر في حماعة . ليني باب جماعت ميں نماز فجر ك تُوابكي زيادتي كنچـ

"عن أبي موسىٰ قال النبي ﷺ: أعظم الناس أجراً في الصلوة أبعدهم فأبعدهم فيمشي♥ والذي ينتظر الصلوة حتى يصليها مع الإمام أعظم أجرا من الذي يصلي ثم ينام . "

(بخارى، مطبوعه أحمدى: ٩)

''لیعنی رسول الله طافی نے فرمایا کے بہترین آ دمیوں کے ازروئے ثواب کے وہ نمازی ہیں، جو دور سے چل کرمجد میں آتے ہیں اور وہ محض جو انتظار کرتا ہے، اس امر کے کہ امام کے ساتھ نماز پڑھے وہ بہت زیادہ ثواب میں ہے ایسے مخص سے کہ جو پڑھنا ہے اور سور ہتا ہے۔''

پی دیکھے کہ باب کو حدیث سے کوئی مناسب نہیں، باب تو نماز فجر کے جماعت میں پڑھنے کی فضیلت کا ہے اور حدیث میں نماز فجر کا پید تک نہیں ملتا ہے، بلکہ "نم جن کے لفظ سے، جو حدیث میں ہے، معلوم ہوتا ہے کہ بیر حدیث عشاء کی نماز کے بارے میں ہے۔

استاه: ع

تخن شناس ننً دلبرا خطا اینجا است

جلی نظر ہے گوآپ کو مطابقت معلوم نہیں ہوتی، لیکن دقیق نظر سے صاف مطابقت پائی جاتی ہے، لیکن افسوں کہ جو باریک بیں نہیں ہے، اس باب میں تمین حدیثیں بیان باریک بیں نہیں ہے، اس کو امام کا کیونکر کمال اجتہاد معلوم ہو؟ سنے! امام بخاری بڑائے نے اس باب میں تمین حدیث ہے۔ فرمائی ہیں اور ہم نے اوپر مطابقت کی جو تین قسمیں بیان کی ہیں، ان میں سے ایک ایک قسم کی مصداق ہر فرد حدیث ہے۔ کیونکہ فجر کا لفظ اس کی مطابقت بطریق خصوص کے ہے، کیونکہ فجر کا لفظ اس میں موجود ہے، بیاجتہاد کا اونی درجہ ہے۔ لیعنی صریح کھفلوں سے تطابق کا۔

دوسری حدیث جو ابوالدرداء سے مروی ہے، اس کی باب سے مطابقت بطریق عموم کے ہے، کیونکہ باب میں

نصل" غلط ہے، "فضل" جا ہے۔ (مؤلف)

افیمشی " غلط ب، حدیث میں "ممشی" کا لفظ ہے۔ (مؤلف)

۵ صحيح البخاري، برقم (٦٢١)

وذاع سي بخارى العظيم (1953 عنارى العظيم المنظيم (1953 عنارى العظيم المنظيم (1953 عنارى العظيم المنظيم (1953 عنارى العظيم (1953 عنارى (1953 عنار) (1953 عنارى (1953 عنار) (1953 عنارى (1953 عنار) (19

"في جماعة "كى قيد بهى باوراس دوسرى مديث من " بصلون جميعاً "كا لفظ جس سے جميع وجماعت كى مطابقت بالضرح به اوراس من نماز فجر بطريق عموم كے داخل ہے، بياجتهاد كا اوسط درج ب\_۔

تیسری حدیث ابومولی والی جس پرآپ کا اعتراض ہے (حالانکہ ای حدیث سے اجتہاد کا درجہ کمال عابت ہوتا ہے)

اس کی مطابقت باب سے بطریق استنباط ہے، اور یہ وہی ہے جس کوآپ نے نہیں سمجھا (اور نہ آپ ایسے بمجھ سکتے ہیں!)

غور سے سنئے! وہ استنباط یوں ہے کہ لفظ حدیث "فأبعد هم مصشی " سے اجرکی زیادتی وجود مشقت بالمشی الی الصلو ق پر ہے اور ظاہر ہے کہ نماز فجر میں بہنبت اور نمازوں کے اشد مشقت وسخت دشواری بیداری از نوم ومشی الی المسجد برائے نماز جماعت کے ہوتی ہے، جیسا کہ ایک ایشیا کے بڑے تجربہ کارنے فرمایا ہے۔

خواب نوشیں با مداد رحیل باز رارد پیادہ را ز سبیل <sup>•</sup>

7

پس حدیث کے مفہوم اور باب کے مصداق میں کھلی مطابقت ہے، اور بیرتطابق استباطی ہے اور اجتہاد کا درجہ املیٰ ہے، جس کا وجود مسعود محدثین کی دیگر کتب حدیث میں مفاقد ہے، بیرت خاص صبح بخاری کو حاصل ہے کین آپ کو کیا؟ سج ہے۔

کس طرح وہ مست ہوں سن کر بخاری کی حدیث راگ سے ان کو بخار حال آٹا جاہے

شاگره: نمبر ۲ باب هل على من لم يشهد الحمد غسل من النساء والصبيان وغيرهم. كياس فخص يرجونماز جعمين حاضرنه وغسل ب؟ يعنى عورون اورازكول وغيره ير-

وعیرهم، یون سر حمر قال: کانت امرأة لعمر تشهد صلوة الصبح والعشاء في الحماعة في مديث: عن ابن عمر قال: کانت امرأة لعمر تشهد صلوة الصبح والعشاء في الحماعة في المسحد، فقيل لها: لم تخرجين وقد تعلمين أن عمر يكره ذلك ويغار؟ قالت: وما يمنعه أن ينهاني؟ قال: يمنعه قول رسول الله: لا تمنعوا إماء الله مساحد الله." (بحارى مطبوعه أحمدى: ١٢٣) " ابن عمر واليت ب، ابن عمر في كها كه حضرت عمر والين كي يوى صح اورعشاء كى جماعت من مجد مين حاضر بوتي تفين، ان كولوگول في كها كه عمر مين تاكن بو؟ حالانكم تم لوگول كومعلوم به كه حضرت عمر والته كان يوى في جواب ديا كه پيمر حضرت عمر والته كان كو رسول الله منافي الله منافي تو ابن عمر والته كي يوك من وروك الله منافي الله كان كو رسول الله منافي الله كان كو رسول الله منافي الله كان كو رسول الله كان كورون ك

<sup>0</sup> صحيح البخاري، برقم (٦٢٢)

<sup>🛭</sup> کوچ کی صبح میشی نیند مسافر کے سفر سے روک دیتی ہے۔

www.muhammadilibrary.com وال مح بخارى العظيم 954 المحزي العظيم

پس یہ باب اوراس کی حدیث صریح بے تعلق ہے۔ کسواسطہ کم باب میں عورتوں اوراز کیوں وغیرہ کے جعد کے دن عسل کا بیان ہے اور حدیث میں یہ ذکر ہے کہ حضرت عمر خافی کی بیوی صبح وعشاء کی نماز کی جماعت میں شامل ہونے کے واسطے معجد جایا کرتی تھیں۔

العد تناھ: مطابقت یول نہیں دیمی جاتی، نداس طور سے سجھ میں آسکتی ہے، سیم بخاری کوئی معمولی کتاب نہیں ہے کہ بغیرکسی کائل استاد کے پڑھے بھی میں آ جائے، اول و آخر کو ملا کر دیکھتے اور نظر دقیق کو استعال میں لا ئیں تو بیہ عقدہ حل ہوسکتا ہے۔ سنئے اور غور سے سنئے! امام بخاری والفہ اس باب کے تحت پارٹج روایتیں لائے ہیں، کہلی تمن روا تحول میں مطابقت بطریق خصوص و بطریق عموم کا لحاظ ہے، جن میں عسل کے متعلق باب و حدیث سے صریح تطابق ہے، باتی دو بچھلی روایتوں میں باب سے مطابقت بطریق استنباط کیا ہے کہ اس 8 دو بچھلی روایتوں میں باب سے مطابقت بطریق استنباط ہے۔ امام بخاری والف نے کس لطف سے استنباط کیا ہے کہ اس 8 کے بیان کے لیے میرے پاس زبان نہیں ہے، قربان ہو جاؤں ایسی کتاب بے مشل اور ایسے امام بے مثل کیا امام علیه الرحمة اثر ابن عمر سے بیہ تنات ہیں کہ اس سے عورتوں کے صفور جماعت کی اجازت آنحضرت نالیکا ہے رات میں نابت ہوتی ہے نہ دن میں (جیسا کہ ابن عمر کی کہلی مجھی دوایت مقید بقید 'دلیل' ہے اور دوسری مطلق جو محمول ہے اس مقید باز ابن عمر کی کہلی مجھی دوایت مقید بقید 'دلیل' ہے اور دوسری مطلق جو محمول ہے اس مقید کی اجازت نہیں ہے اور دوسری مطلق جو محمول ہے اس مقید کی اجازت نہیں ہے اور جب ان پر جمعہ نہیں تو عنسل میں ہے۔ و ھو المراد!

الله اکبر! کیسا کمال کا اجتہاد ہے اور کیسے بلند درجہ کا استنباط اور باب ہے کیسی صاف مطابقت ہے؟ لیکن اس کی قدرا رہے غیرے کیا جانیں؟ ع

قدر جوہر شاہ داند یا بداند جوہری

مديث: عن أبي هريرة <sup>●</sup> رضي الله عنه أن النبي مُنطِّة قال: إذا سمعتم صياح الديكة فاسئلوا الله من فضله، فإنها رأت ملكا، وإذا سمعتم نهيق الحمار، فتعوذوا بالله من الشيطان، فإنه رأى شيطانا. (بخارى مطبوعه أحمدى: ٢٦٦)

<sup>📭</sup> په کہاں کی جناتی اردو ہے؟! (مؤلف)

<sup>🛭</sup> موتی کی قدر باوشاہ جانے یا جوہری!

شغف" غلط ہے"شعف" میچ ہے۔ (مؤلف)

هريرة" منصرف ب"ابي هريرة" پرهي \_ (مؤلف)

www.muhammadilibrary.com والمعالق المعزي العظيم المعربي المعربي العظيم المعربي المعربي

"دحضرت ابو ہریرہ دلائٹ سے دوایت ہے کہ رسول اللہ خلائل نے فرمایا کہ جب مرغ با نگ دے تو اس وقت اللہ سے اللہ سے اس کی مہر بانی کے خواستگار ہو، کیونکہ اس مرغ نے فرشتہ کو دیکھا ہے اور جب گدھے کی آ واز سنو تو بذر بعہ اللہ کے شیطان سے پناہ مانگو، کیونکہ اس گدھے نے شیطان کو دیکھا ہے۔"
پس دیکھو کہ باب اور اس کے ذیل کی حدیث میں کوئی مناسبت نہیں ، ادھر عنوان باب کچھ اور الاپ رہا ہے اور ادھر حدیث بچھ اور گار ہی ہے، کس واسطے کہ باب تو بتا رہا ہے کہ بہتر مال بکری کی تھی و ہے کہ جس کے اور ادھر حدیث بچھ اور گار ہی ہے، کس واسطے کہ باب تو بتا رہا ہے کہ بہتر مال بکری کی تھی و ہے کہ جس کے ساتھ پہاڑ پر نگا رہے اور حدیث کا بی مضمون ہے کہ مرغ جب فرشتہ کو دیکھا ہے تو بواتا ہے اور گدھا جب

ساتھ پہاڑ پر لگا رہے اور حدیث کا بیمضمون ہے کہ مرغ جب فرشتہ کو دیکھتا ہے تو بولتا ہے اور گدھا جب شیطان کو دیکھتا ہے تو چیتا ہے، ہاں البتہ اگر بخاری پرست بیمناسبت پیدا کریں کہ چونکہ بکری اور مرغ اور گدھا سب جانور جیں، اس واسطے ایک جانور کا ذکر باب میں اور دو جانور کا حدیث میں تو شاید باب اور مبوب میں بچھ مناسبت پیدا موجائے تو عجب نہیں۔

الصفتاه: الي مناسبت پيدا كرناتوتم جيسے ..... پرستوں كا كام ہے، ہم اليي كندى مناسبت نبيس بتلاتے، بلكه

جم نہایت صحیح مطابقت جو اصل اور سے ہے جس میں ایام کا کمال در اجتہاد ظاہر ہوتا ہے، عرض کرتے ہیں،ای دقیق 9 النظر عینک لگاؤ اورغور سے دیکھو اور سنو! امام بخاری داللہ نے باب میں ایام فتند میں پہاڑ کی چوٹی پر مابین اہل غنم خیر ہونے کا ذکر کیا ہے،ا ور حدیث صیاح الدیك و نہیق الحصار ہے اس طرف اشارہ ہے کہ مابین اہالی دیک و حمار کا سکونت پذیر ہونا (لیعنی شہر کے محلوں میں رہنا) منع نہیں ہے،لیکن خیریت اہلی عنم میں فعف الببال پر اقامت کرنے میں ہے،کوئلہ یہ باب بھی ایک حدیث کا محل ہے۔

علاوہ بریں یہ باب کتاب " بدء المحلق " میں واقع ہے، جس سے امام بخاری برالات نے یہ ثابت کیا ہے کہ ایسے موافی جن سے انسانی حوائج رفع ہو سکتے ہیں، منجملہ ان کے غنم بدر جہا افضل ہے، اور وجہ فضیلت یہ بتلائی کہ ایام فتنہ میں جز غنم کے اور کوئی جانور ایسا نہیں ہے کہ انسان دنیا سے یکسو ہو کر پہاڑ کی چوٹی پر سر کرے ، گو اونٹ اور گدھے اور مرغ وغیرہ موافی بھی رفع حوائج انسانی ہی کے لیے ہیں، لیکن ان سے چوٹی پہاڑ پر وہ حاجت انسانی رفع نہیں ہو عتی، جو غنم سے ممکن ہے، کیوفکہ لبن غنم اکل وشرب دونوں کے بدلے میں کائی وائی ہے، لیس اس نکتہ کو بتلا نے کہ بیس ہو عتی، جو غنم سے ممکن ہے، کیوفکہ لبن غنم اکل وشرب دونوں کے بدلے میں کائی وائی ہے، لیس اس نکتہ کو بتلا نے کے لیے امام نے باب منعقد کر کے یہ حدیث بیان کی ہے، جس سے ان کے اجتماد کا کمال معلوم ہوتا ہے اور یہ مطابقت ہے، لیکن تم کو یہ کیونکر معلوم ہو؟ مطابقت وہی بطریق استنباط ہے، جس استنباط پر حدیث و باب میں بین مطابقت ہے، لیکن تم کو یہ کیونکر معلوم ہو؟

پیروی کیوں نہ ہو سنت کی پیند اے سلم ہم بخاری کی خبر ورد زبان رکھتے ہیں

و المناكلي هـ: نمبر ٢٠: باب إذا فاته العيد يصلي ركعتين وكذلك النساء ومن كان في البيوت والقرى . باب اس امرك بيان ميس كه جب كي كي نماز عيد فوت موجائة وه دوركعت نقل مرح عورتين اور وه لوگ جو گهرون اور ديهات مين بين، دوركعت يوهين ـ

مدیث: "عن عائشة أن أبابکر دخل علیها وعندها جاریتان في أیام منی تدففان و تضربان، والنبی متغش بثوبه، فانتهرهما أبوبکر فکشف النبی عن وجهه فقال: دعهما أبابکر فإنها أیام عید، و تلك الأیام أیام منی." (بحاری مطبوعه احمدی: ١٣٥)
" روایت مے مفرت عاکشه الله الله الایام أیام منی." و برکر میرے گر میں آئے اور اس وقت دو لڑکیاں وف بجارتی تھیں اور رسول الله نگار الله تا ہے کو کیرے میں لینے ہوئے تھے، پی ابو برنے ان لڑکیوں کومنع کیا، اس پر آنخفی ت نے اپ منہ سے کیر ااٹھا کر فرمایا کہ اے ابو بران لڑکیوں کو پھمت

کہو،کس واسطے کہ بیرعید کا دن ہے۔

پس حدیث اور باب سے کوئی تعلق نہیں، بائی ایں امر کا ہے کہ کسی سے عید کی نماز فوت ہوجائے، تو وہ دور کعت نفل کی ا نفل پڑھے، اور باب • میں حضرت عائشہ کے گھر میں در چھوں کے دف بجانے کا واقعہ بیان کیا گیا ہے۔ پس نفل کی نماز گھر پر پڑھنی اور دولڑ کیوں کے دف بجانے میں کوئی تعلق اور لگاؤنہیں۔

الصفقاد: ان دونوں میں لگاؤ ہے کوئی تعلق نہیں بلکہ دیکھنا ہے کہ یوم عیدعورتوں کے لیے بھی عید ہے یا نہیں؟ پس سنے! امام بخاری را الشرح باب اداء قضاء نماز یوم عید کا منعقد کیا ہے اور حدیث میں بالتصریح "آیام عید" کا لفظ موجود ہے، جس سے علاوہ صاف لفظی مطابقت ہونے کے مقصود ہیہ ہے کہ لفظ "آیام" حدیث میں مرد وعورت ہر ایک کو بغیر کسی کی خصوصیت کے شامل ہے، لہذا وہ کل ادا ہوگیا اور جب اداکا کل ہونا ثابت ہے تو امام کے ساتھ نماز ایک کو بغیر کسی کی خصوصیت کے شامل ہے ، لہذا وہ کہ اور وہ وہی دو رکعت ہے جس کو باب میں بنایا۔ پس ہے بھی وہی عید نہ پڑھنے والا ایام منی میں بھی نماز ادا کر سکتا ہے اور وہ وہی دو رکعت ہے جس کو باب میں بنایا۔ پس ہے بھی وہی اعلیٰ درجہ کی مطابقت بطریق استراط ہے، جس سے امام کا کمال فی الحدیث و غایت رفعت فی الاجتہاد ثابت ہوا، جس کی قدرتم ہرگر نہیں کر سکتے ، بمصداق ہے۔

چه داند بوزنه لذات ادرک <sup>●</sup> ع-چه روغن یاسیس سرموشک کور <sup>●</sup>

● جیچھوندر کے سرکوروغن یاسمین کا کیا فائدہ؟

10

اب میں یا صدیث میں ہے؟! (مؤلف)

<sup>🛭</sup> بندر کیا جانے ادرک کا سواد؟

www.muhammadilibrary.com واع سي المعزب المعظيم المعزب المعظيم

فشا كورد: نمر ١٤: باب بيع المدبر . يعنى يه باب ب مدبر ك ت كار

صيث: حدثنا <sup>•</sup>زهير بن حرب حدثنا يعقوب حدثنا أبي عن صالح قال حدث ابن شهاب أن عبيدالله أجره أن زيد بن خالد وأبا هريرة • رضي الله عنهم أجراه • أنهما سمعا رسول الله يسأل عن الأمة تزني، ولم تحصن، قال: اجلدوها، ثم إن زنت فاجلدوها، ثم بيعوها بعد الثلاثة أو الرابعة. " (بخارى مطبوعه احمدى: ٢٩٧)

'' رسول الله طَلَيْظُ سے سوال كيا گيا كه غير محصنه لونڈى اگر زناكر بے تو اس كے ساتھ كيا معامله كرنا جا ہے؟ آپ نے ارشاد فرمايا كوڑا مارو، كھر اگر زنا ميں مرتكب ہوتو كوڑا مارو، كھر تيسر ب يا چوتھے بار اگر زنا ميں مرتكب ہوجائے تو اسے جج ڈالو۔''

پس باب اور صدیث محض بے تعلق ہے۔ کسواسطے کہ باب تو مطلق مدبر کے تیج کا باندھا گیا ہے اور حدیث جواس میں دی گئی ہے، اس میں فاصیر لونڈی کے تیج کا تھم ہے۔

المصتاه: انسوس جب آپ نے اس فقر موثی بات کونہیں سمجما اور ظاہر مطابقت کو (جو کہ مطابقت بطریق

العموم ہے ) نہیں مجھ سکے تو باریک نکات اور مطابقت بھی تی الاستنباط کو کیا سمجھیں گے؟

اے جناب! لفظ ''امتہ'' عام ہے، مدبرہ وغیر مدبرہ سب کوشامل ہے اور یہ قاعدہ مسلم ہے کہ تھم عام ستازم تھم خاص کو ہوتا ہے۔ پس جب کہ حدیث سے لونڈی کے بچ کا تھم عمونا گابت ہے، گو بوجہ زناسہی تو بچ مدبرہ کا تھم بدرجہ اولی ثابت ہوگا، اور چونکہ مدبرہ و مدبر کا تھم اس امر میں ایک ہی ہے، لہذا باب بچ مدبر سے اور حدیث سے مطابقت بالکل صاف مشل مشمس نیمروز ثابت ہے، گو بوجہ تعصب وعداوت کے آپ نہ دیکھ میں کیا ؟۔

> شقی ازلی ہی رکھتا ہے بخاری سے عداوت بس احادیث نبی سے فیض اٹھائے جس کا جی حیاہے

شاگر د: تمبر ۲: باب طول القيام في صلوة الليل. يه باب بي بيان مين ورازى قيام كرات كي نماز مين "

مديث: "عن حذيفة أن النبيءَ ﷺ كان إذا قام التهجد ۖ في الليل يشوص فاه بالسواك."

(بخاري مطبوعه احمدي: ١٥٣)

11

التهجد غلط ہے، کی للتهجد ہے۔ (مؤلف)

یہاں پوری سند کیوں نقل کی ہے؟ (مؤلف)

اجره" غلط ب محيح "أخبره" ب- (مؤلف)

یہال بھی آبا هريرة بالجرمنصرف يادر کھنا۔ (مؤلف)

رفاع سي بخارى (فاع سي بخارى العظيم العلق العلم الع

'' حذیفہ سے روایت ہے کہ آنخضرت ٹالٹی جب نماز تہجد پڑھنے کا ارادہ کرتے تھے، تو صاف کر لیتے تھے۔ اپنے منہ کومسواک ہے۔''

پس اس حدیث کو باب سے کسی طرح کا کوئی تعلق نہیں۔ کس واسطے کہ باب میں رات کی نماز کی درازی قیام کا بیان ہے اور حدیث میں رسول الله تاثیر کے مسواک کرنے کا بیان ہے۔

المعمنا د: گولفظ " قیام" درباب اور " قام" در حدیث سے لفظی مطابقت ظاہر ہے، اس کے علاوہ اصل وجہ طول قیام کے باب میں حدیث سواک ذکر کرنے کی ہے ہے کہ سواک چونکہ از الد کوم کی معین ہے، لہذا ہے تیاری خود طول تیام برین دال ہے، کیونکہ عرف میں رواج یہی ہے۔

علاوہ بریں بیروایت حذیفہ کی مختصر ہے، حدیث طولانی حذیفہ کی جس کو عینی حفی نے تقل کر دیا ہے، وہ بیا کہ حذیفہ کہتے ہیں، جس رات کو ہیں گے جور کے لئے آپ کو مسواک دیا، آنخضرت تَالَّیْنِ نے اس رات میں سورہ بقرہ پڑھی تھی، • جو بالتصریح طول قیام پر وال ہے، پر تو ہم نے تمہاری تشفی کے لیے دوسری طولانی حدیث کا حوالہ دیا ہے، ورنہ ہماری نظر میں تو خود ای بخاری کی حدیث سے طول قیام آنخضرت کے جہیا سواک سے ثابت ہے۔ ای وجہ سے جو قدر صحیح بخاری کی میری نظر میں ہے، جہیں (بوجہ کم علمی کے انہیں ہو سکتی کے بوئکہ۔ ع

قدر گل بلبل بداند یا بداند عبری

هُ أَكُورَ : نمبر 2: باب الصدقة قبل العيد . يعني بيه باب مصدقه وين كاعير كقبل \_

صدیث: "عن أبی سعید الخذری قال: كنا نخرج فی عهد النبی مطالت الفطر صاعاً من طعام، قال أبو سعید: و كان طعامنا الشعیر و الزبیب و الأقط و التمر." (بخاری مطبوعه أحمدی: ۲۰۶)

" یعنی ابوسعید خذری را الله الله سے روایت ہے كم آنخضرت كے زمانه میں عید كے دن ہم ایک صاع طعام سے نكالتے تھے اور طعام ہمارا جو اور الگور اور اقط اور کھجور ہے تھا۔"

پس باب اور صدیث میں کسی قتم کا تعلق نہیں ہے باب تو عید کے قبل صدقہ دینے کا باندھا گیا ہے اور صدیث میں قبل کا بالکل ذکر نہیں ہے، بلکہ مطلق صدقہ دینے کا بیان ہے خواہ قبل ہوخواہ بعد!

لا معد منظرہ: نہیں جناب! یہ آپ کی غلط نہی ہے، فطر حقیقت نماز عید کے قبل ہی کو کہتے ہیں اور ما بعد کو مجازا، البذا لفظ '' فطر'' حدیث میں خود قبلیت عید پر بالتصریح دال ہے۔ کہتے اس سے بھی بڑھ کر کوئی صاف مطابقت ہو سکتی ہے؟

12

 <sup>€</sup> ريكس : صحيح مسلم، برقم (٧٧٦) عمدة القاري (١٨٥/٧)

<sup>😉</sup> خذری غلط ہے، سیح خدری ہے۔ (مؤلف)

کیا"اقط" کا ترجمہ نیس آیا؟ (مؤلف)

www.muhammadilibrary.com ووقع الماري العظيد العظيد

لیکن آپ نے قلت علمی سے اسے نہیں سمجھا۔

اے جناب! ضد وعداوت سے تو بہ کر کے صحیح بخاری ہی کو اپنی رہبر سجھتے، کیونکہ ہے کتاب اللہ کے بعد از بخاری اپنی رہبر ہے نیچے خواری سے وہ رہبر بنائے جس کا جی چاہے

شُلَاگُون نمبر ٨: باب التعوذ من عذاب القبر . لين ير باب ب عذاب قبر عيناه ما كُنّ كار حديث: عن أيوب رضي الله عنه قال: حرج النبي عَنْ قَلْ وقد و حبت الشمس فسمع صوتا فقال: يهود تعذب في قبرها. (بحاري، مطبوعه أحمدي: ١٨٤)

'' یعنی حضرت ایوب بڑا تیز ہے روایت ہے کہ نگلے رسول الله طاقیق اور حال یہ کہ آفتاب غروب ہوگیا تھا، پس سنا آپ نے ایک آفاد، اس پر فرمایا ہے۔'' آپ نے ایک آواز، اس پر فرمایا ہے۔'' پس باب اور اس کی حدیث میں کولی تعلق نہیں، باب تو عذاب قبر سے پناہ ما تکنے کا ہے اور حدیث میں اس کا کچھ ذکر نہیں، بلکہ حدیث میں صرف ایک یہدوی پر قبر میں عذاب ہونے کا بیان ہے۔

العدم العدم العدم العدم المعامل المع

ثابت ہے، گوراوی نے اس سے سکوت کیا ہے کیونکہ عام قاعدہ ہے کہ "اللہ کو ت فی معرض البیان بیان "یعنی تصریح کی جگہ خاموثی خود بیان ہے، البذا حدیث کے مفاد اور باب کے مفہوم سے بین مطابقت ہے اور یہ تطابق بطریق 13

اشنباط ہے، جس سے امام کا کمال ظاہر ہوتا ہے۔ کہئے! آپ نے ایس کھلی اور موٹی بات کو بھی سمجھا یانہیں؟۔

جو ال یر بھی نہ تم سمجھو تو پھرتم سے خدا سمجھے

شیاگیرہ: نمبر 9: باب الصلوة في القميص والسراويل والتبان والقباء . ليخن به باب جنماز کے جائز ہونے میں بیراہن اور کل € ہوئی چادر <sup>9</sup> اور چھوٹی چادر اور قبا <sup>9</sup>میں \_

(بخاری مطبوعه احمدی: ۲۰)

صديث: عن ابن عمر قال سأل رجل عن رسول الله عن قال: ما يلبس المحرم؟ فقال: لا يلبس القميص ولا السراويل ولا البرنس ولا ثوبا مسه زعفران ولا ورس، فمن لم يجد

سراویل سلی چادر کونبیس کہتے بلکہ شلوار بعنی سوتھن (پائعامہ) کو کہتے ہیں، ملاحظہ ہونتخب و کشوری ۔ (مؤلف)

تان چھوٹی چادرکونہیں کتے بلکہ چھوٹے پائجامہ کو کتے ہیں۔ (مؤلف)

قبا کا ترجمہ نہیں کر دیا؟ یتھیے کیے ہوئے جُنہ (کوٹ) کو کہتے ہیں۔ (مؤلف)

رفاع ميح بخارى كالمحقود العظيم العظيم العظيم العظيم العظيم العظيم المحتادي العظيم العظيم العظيم العظيم العظيم العظيم العظيم المحتادي الم

النعلين فليلبس الخفين، وليقطعهما حتى يكونا من الكعبين .

در بعنی ابن عمر نے کہا کہ ایک شخص نے رسول اللہ مُؤائی سے بوچھا کہ جس شخص نے احرام باندھا ہو وہ کیا پہنے؟ فرمایا آنحضرت نے کہ نہ پہنے میرا بمن اور نہ جا در اور نہ لبی کلاہ اور نہ زعفران اور ورس کا رنگا ہوا کپڑا اور جوشخص نہ پائے جوتا، پس پہنے موزے اور کاٹ ڈالے دونوں موزوں کو تاکہ وہ مخنوں سے نیچے ہوجا کیں۔ پس صدیث اور اس کے باب میں کوئی مناسبت نہیں۔ باب تو اس امر کا باندھا گیا ہے کہ پیرا بمن اور سلی ہوئی جا در اور چھوٹی چاور اور قبا پہنے ہوئے نماز پڑھنا جائز ہے، اور صدیث کا بیمضمون ہے کہ جس نے احرام باندھا ہو، وہ پیرا بمن اور سلی ہوئی چا در اور قبی کا ہ اور زعفران اور ورس کا رنگا ہوا کپڑا نہ پہنے۔

> بخار آتا ہے مکر کو تو بس نام بخاری سے بخاری کے حسد سے خار کھائے جس کا جی جاہے

فشا گلود: نمبر ۱۰ : باب ما يستخرج من البحر . لين بير باب بي بيان مين عم اس شے كے جو دريا سے نكتى ہے اس شام كار

صديث: عن أبي هريرة عن النبي عَلَيْكُ أن رجلا من بني إسرائيل سأل بعض بني إسرائيل أن يسلفه ألف دينار، فدفعها إليه، فخرج في البحر فلم يحد مركبا، فأخذ خشبة

 <sup>&</sup>quot; أسفل" كا لفظ يهال بمضم كر محية؟ اصل عبارت يول ب: " يكونا أسفل من الكعبين" (مؤلف)

<sup>🗨</sup> برنس کے معنی وہ پوشاک مش جیدر کوٹ رفیع جس میں ٹولی سر دھا کے گئی ہوئی ہوعلیحدہ نہ ہوجیسے پولیس مینوں کی کوٹ ٹولی دار۔ (مؤلف)

فنقرها فأدخل فيها ألف دينار فرميٰ بها في البحر، فخرج الرجل الذي كان أسلفه، فإذا بخشبة فأخذها لأهله حطبا... فذكر الحديث: فلما نشرها وجد المال."

(بخاري مطبوعه أحمدي: ٢٠٣ ، كتاب الزكاة)

''لیعنی رسول اللہ تُکھڑا ہے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا کہ ایک بنی اسرائیل نے دوسرے بنی اسرائیل سے جزار دینار قرض لیا، اور قرض لیے کر دریا میں نکلا اور بعد ہوجانے کام کے واپس آیا اور یہ چاہا کہ دائن کو اشرنی اوا کر دے گراس کو کوئی کشتی نہ ملی کہ دائن کے پاس جائے، تب اس نے ایک لکڑی لے کر اس میں سوراخ کیا اور وہ اشرنی سب (مع ایک خط کے) اس میں رکھ کر اس لکڑی کو دریا میں ڈال دیا اور اللہ سے یہ دعا کی کہ وہ اس لکڑی کو دائن کے پاس پہنچائے، بعد اس کے ایک روز دائن دریا کی طرف نکلا، اتفا قا اس کو ایک لکڑی ملی اور اس نے اس کو اٹھا لیا اور مکان پر واسطے جلانے کے لایا اور اس کو چیرا تو اس میں اس نے وہ ہزار اشرنی کی خط مدیون کے) پایا (بعد اس کے جب دونوں سے ملاقات ہوئی تو اس میں اس نے وہ ہزار اشرنی کی کئڑی میں رکھ کر دریا میں ڈال دی تھی، دائن نے کہا کہ وہ اشرنی مع خط ہم کوئی گئ

لیں ویکھئے کہ باب کو حدیث سے کوئی تعلق نہیں۔ کسوائے کہ باب تو اس امر کا ہے کہ جو چیز دریا میں ہوتی ہے۔ اس پر زکوۃ ہے یا نہیں؟ اس واسطے اس باب کے نیچے خبر اور لوء لوء کے زکوۃ کے متعلق قول حسن اور این عباس ڈٹائٹ کا بیان کیا گیا ہے اور حدیث کا بیر مضمون ہے کہ ایک شخص نے ایک لکڑی دریا کے کتارہ پر پایا کہ جس میں اس کی وہ ہزار اشر فی تھی کہ جس کو اس نے ایک شخص کو قرص دیا تھا، یعنی اپنا قرضہ وصول پایا کہ جس میں اس کی وہ ہزار اشر فی تھی کہ جس کو اس نے ایک شخص کو قرص دیا تھا، یعنی اپنا قرضہ وصول پایا کہ جس کو اس کے کہ تعلق نہیں۔

الاصفیقاد: اییا نہ کہیے! اس واقعہ کو خاص کر زکوۃ سے بہت بڑاتعلق ہے، گھرا ہے نہیں، ہم آپ کو ہتا اور سمجھا دیج ہیں، قبل اس کے ہم ایک ضروری بات بغیر کے نہیں رہ سکتے، وہ یہ کہ بحداللہ یہاں آپ اس بات کے قائل ہوگئے ہیں کہ بخاری میں بہت سے اذیال باب کو ان کے ترجمہ باب سے تعلق اور مطابقت ہے، چنا نچہ آپ کے عزر اور لوء لوء والے بیان سے ثابت ہے کہ اس کی مطابقت آپ کو اس کے باب سے تسلیم ہے۔ پس آپ کی آگی عبارت کہ ''بخاری میں ایسے مہملات اور خرافات ابواب کی پچھ کی نہیں'' محض غلطی اور آپ ہی کے قول سے آپ کا جموث ثابت ہوگیا۔ ہوا، اور آپ کی ضد و عداوت کا عقدہ یہاں حل ہوگیا اور مثل مشہور ''الکذو ب قد یصد ق ''کا بی جو کیا اثر ہے۔ اس کو کہتے ہیں۔'' الحق یعلو و لا یعلی '' دیکھتے ہے بھی صبح بخاری کے جامع اور بے مثل اور اسح ہونے کا اثر ہے۔ آخر کیوں نہ ہو۔

وفاع سيح بخارى العظيم 962 \$ 962 المخزي العظيم

کہتا ہے کون نالہؑ بلبل ہے ہے اڑ پروہ میں گل کے لا کہ جگر پاٹس ہوگئے

اب سنے اس مدیث کی اس کے باب سے مطابقت اور اپنے اعتراض کا جواب اور بہت ہی مختصر الفاظ میں! امام بخاری بڑالئے: نے اس مدیث سے یہ بتلایا ہے کہ لکڑی وغیرہ خسیس اشیاء بہتی ہوئی چونکہ ملک مالک سے منقطع ہوجاتی ہیں لہٰذا اس کالے لینا جائز ہے، اس لئے اس میں زکوۃ (خمس) نہیں۔

کئے! کیسی صاف مطابقت ہے؟ لیکن اس کو سمجھ کون؟ اے جناب! تعصب کی پٹی آ تکھوں سے اٹھا ہے، ضدو عداوت سے باز آ ہے صحیح بخاری کے اصح الکتب بعد کتاب اللہ ہونے پر ایمان لایے، ورند من لیجئے کہ

کرے حملہ بخاری یر بہت الحاد سے بدئی 16

نکل کر دین سے بے دیں کہائے جس کا جی جاہے

> من آنچه شرط بلاج است باتوی گویم تو خواه از مخنم پند کیر شنواه ملال •

والحمد لله أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً، وبنعمته تتم الصالحات الباقيات، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على خير خلقه ورسوله محمد وعلى آله وأزواجه وذرياته وأهل بيته وجميع أصحابه وسائر أتباعه أجمعين إلى يوم الدين، آمين ثم آمين .

میں تو شرط لاج تم سے کہتا ہوں، تو خواہ میری بات سے نصیحت پکڑیا مال!

mm<del>adi</del>library.<del>com</del> ອີ້ອີ່<sup>963</sup> ໄດ້ເປັນ ປາເເປັນທ

# اشعار در مدح حامع صحيح بخاري شريف از سعد بنارسي

جواس ير دل تقديق بتواس ير جان واري ب بخاری مکشن احمد کی اک شاداب کیاری ہے یہ اجماع بزرگاں اک بری جست جاری ہے مسلمان ہو کے اس ہے بغض جو رکھے وہ ناری ہے اور ان میں فوق رتبہ حصہ حامع بخاری ہے سیارے دبال ہوکر عاجت کیا؟ (اللہ المرجب ۱۳۲۸ ہے یوم سدشنبہ المرقوم ۲۵ رجب المرجب ۱۸۳۸ ہے یوم سدشنبہ کلام حق ہے خورشید اور مہ تابال بخاری ہے کتابوں میں اصح سب سے پس فرقان ماری ہے زبان برخلق کے ہر دم ثنا جب اس کی جاری ہے

بخاری بعد تنزیل ساوی کتنی پیاری ہے وہ اعداء نی ہی جو اس سے خار کھاتے ہیں سلف سے آج تک مانا ہے سب نے اس کی مکتائی یہ مجموعہ احادیث شفیع المذہبین کا ہے صحاح ستہ ہی اطراف ستہ عالم دین کے صحاح سته و قرآن میں گویا ساتھ سیارے سلف اس کی صحت کے بول ہیں قائل یک زبال اور کر زمادہ مدح کی اس کے تجھے اے سعد حاجت کیا؟

www.muhammadilibrary.com فهارس فهارس خ فهرست احادیث خ فهرست رواة الحدیث خ فهرست رواة الحدیث



#### فهرس الآيات

| ﴿ سورة البقرة ﴾ |                                                                                              |  |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| (ص: ٨٤٧)        | ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ ٱلِيُمْ مُهِمَا كَانُوا يَكُذِيبُونَ ﴾ [آبت:١٠]                           |  |
| (ص: ۱۹۵، ۲۵۵)   | ﴿ فَاكِنْ لَّمْ تَفْعَلُواْ وَ لَنْ تَفْعَلُواْ فَاتَّكُوا النَّارَ ﴾ [آيت: ٢٤]              |  |
| (ص: ۳۱۸،۳۱۲)    | ﴿ كُونُوا قِرَدَةً خُسِنِينَ ﴾ [آيت: ٦٥]                                                     |  |
| (ص: ۵۷۸)        | ﴿ فَلَنْ يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَةَ ﴾ [آيت: ٨٠]                                               |  |
| (ص: ۱٦۸)        | ﴿ هَا تُوا بُرُهَا نَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صِابِينَ ﴾ [آيت: ١١١]                                |  |
| (ص: ۸۷۳)        | ﴿ وَ اِلْهُكُمْ اِلَّهُ وَاحِدٌ لَا إِلٰهَ اِلَّا هُوَ الرَّحَلِّي الرَّحِيْمُ ﴾ [ آيت: ١٦٣] |  |
| (ص: ٣٣٣)        | ﴿وَعَلَى الَّذِينَ يُطِينُونَهُ ﴾ [آيت: ١٨٤]                                                 |  |
| (ص: ۵۷۸)        | ﴿ فَإِنِّي تَرِيْبُ أُجِيبُ دَعُولَةَ النَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [آيت ١٨٠٠]                    |  |
| (ص: ۳۷٤)        | ﴿ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ ٱنْفُسَكُمْ﴾ [آيت: ١٨٧]                     |  |
| (ص: ۳۷۳)        | ﴿ وَلَكِنْ يُوَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوْبُكُمْ ﴾ [آبت: ٢٢٥]                            |  |
| (ص: ۹۰۹)        | ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بُعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ [آيت: ٢٥٣]                           |  |
|                 | ﴿ آل عمران ﴾                                                                                 |  |
| (ص: ۵۷۸)        | ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ الْعِيْعَادَ ﴾ [آيت: ٩]                                         |  |
| (ص: ۳۸٤)        | ﴿ وَ إِنِّي ٓ أُعِيدُهُمَا بِكَ وَ ذُرِّيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطِي الرَّجِيْمِ ﴾ [آبت: ٣٦]     |  |
| (ص: ۳۰۷)        | ﴿ اِنِّي مُتَوَفِّيْكَ ﴾ [آيت: ٥٥]                                                           |  |
| ﴿ النساء ﴾      |                                                                                              |  |
| (ص: ۸۰۳،٤۱۱)    | ﴿مِنْ فَتَيْتِكُمُ الْمُؤْمِنْتِ﴾ [آبت: ٢٥]                                                  |  |
| (ص: ۲۲۲)        | ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلُوةَ وَ أَنْتُمْ سُكُرْى﴾ [آيت: ٤٣]     |  |
| (ص: ۵۷۵)        | ﴿ وَ مَنْ أَصُدَقَ مِنَ اللَّهِ حَدِيثُنَّا ﴾ [آبت: ٨٧]                                      |  |
| (ص: ۳۷۲)        | ﴿ وَ مَنْ يَتُعُتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَبِّدُا فَجَزَاؤَهُ ﴾ [آيت: ٩٣]                          |  |

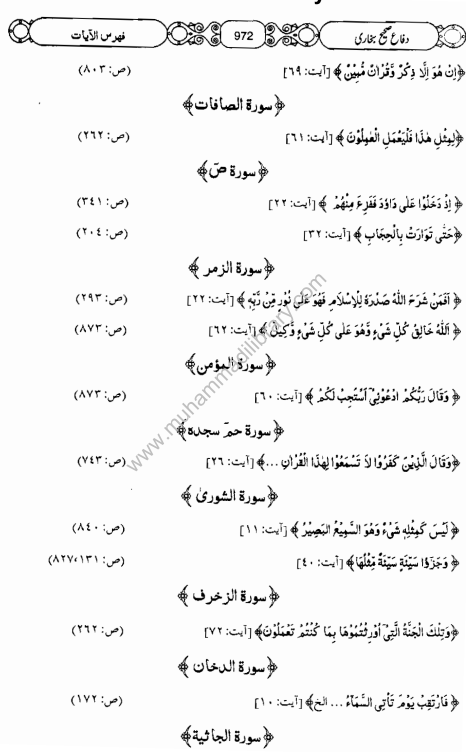
| 1 | www.n        | nuhammadilibrary.com<br>ປກເປັນຄຸ                                                                           |
|---|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Q | فهرس الآيات  | 967 6 5 C/L 5. DE C 6 C 6 C 6 C 6 C 6 C 6 C 6 C 6 C 6 C                                                    |
|   | (ص: ۲۳۱)     | ﴿ أَلَمْ تَكُنُ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً ﴾ [آيت: ٩٧]                                                       |
|   | (ص: ۲۸٤)     | ﴿ وَ يَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّى ﴾ [آيت: ١١٥]                         |
|   | (ص: ۵۷۸)     | ﴿ وَ مَنُ أَصُدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلًا ﴾ [آيت: ١٢٢]                                                        |
|   | (ص: ۲٦٥)     | ﴿ يَأْيُهَا الَّذِينَ امَنُوا امِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [آبت: ١٣٦]                                   |
|   |              | ﴿ المائدة ﴾                                                                                                |
|   | (ص: ۹۰۷)     | ﴿ فَاغْسِلُوا وُجُوْهَكُمْ وَآيُدِيكُمْ ﴾ [آيت: ٦]                                                         |
|   | (ض: ۱۲۹)     | ﴿ فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخِيهِ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الْحْسِرِينِ ﴾ [آيت: ٣١]             |
|   | (ص: ۳۳۱)     | ﴿ أَوْ يُنْفَوُّا مِنَ الْأَرْضِ ﴾ [آيت: ٣٣]                                                               |
|   | (ص: ۲۱۹،۱۳۳) | ﴿ وَٰلِكَ فَضُلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنُ يَّشَاءُ﴾ [آبت: ٥٤]                                                |
|   |              | الأنعام ﴾                                                                                                  |
|   | (ص: ۲۹۸)     | ﴿قُلُ مَنْ يُنْجِيْكُمُ مِنْ ظُلُمْتِ الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ﴾ [آيت ٢٣]                                      |
|   | (ص: ۲۹۹)     | ﴿ فَأَخَذُنْهُمْ بِالْبَأْسَاءِ وَ الضَّرَّآءِ لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُون﴾ [آيت: ٤٣ ٤]                      |
|   | (ص: ۲۲٤)     | ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [آيت: ٢٥]        |
|   | رص: ۸٤۸)     | ﴿ وَ أَنَّ هٰذَا صِرَاطِئُ مُسْتَقِيمًا فَا تَبِعُوٰهُ وَ لَا تَتَّبِعُوا السُّهُلَ ﴾ [آيت: ١٥٣]           |
|   |              | ﴿ الأعراف ﴾                                                                                                |
|   | (ص: ۸٤۸)     | ﴿ إِتَّبِعُوا مَا أُنْزِلَ اِلَّيْكُمْ مِنْ زَيِّكُمْ وَ لَا تَتَّبِعُوا مِنْ دُونِهِ ٱوْلِيَاءَ﴾ [آيت: ٣] |
|   | (ص: ۹۱٤)     | ﴿ حَتَّى يَلِمَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ ﴾ [آيت: ٤٠]                                                 |
|   | (ص: ۲۷۸)     | ﴿حَتَّى يَلِيمَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ ﴾ [آيت: ٤٣]                                                 |
|   | (ص: ۲۲۷)     | ﴿ أَوَ عَجِيْتُمْ أَنْ جَاءَ كُمْ ذِكُرٌ مِّنْ رَّبِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِّنْكُمْ ﴾ [آيت: ٦٣]               |
|   | (ص: ۵۲۵)     | ﴿وَ الِّي عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا ﴾ [آيت: ٦٥]                                                               |
|   | (ص: ٥٤٨)     | ﴿ وَ اِلِّي ثُمُودَ آخَاهُمْ صٰلِحًا ﴾ [آيت: ٧٣]                                                           |
|   | (ص: ٥٤٥)     | ﴿ وَ اِلِّي مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ﴾ [آيت: ٨٥]                                                       |
|   | (ص: ٦٨٩)     | ﴿ وَلَهُمْ أَغُينُ لَّا يُبْصِرُونَ بِهَا ﴾ [آيت: ١٧٩]                                                     |
|   |              |                                                                                                            |

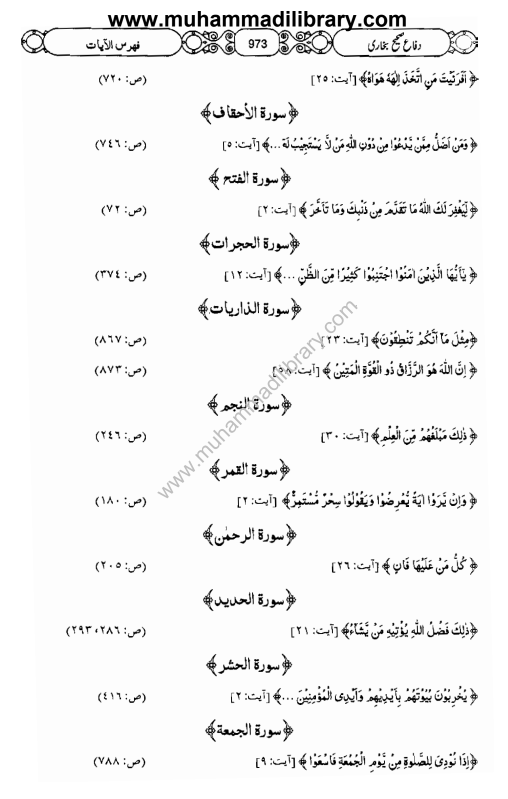
www.muhammadilibrarv.com دفاع ضيح بخارى فهرس الآيات ﴿ قُلْ لَّا آمُلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَّ لَا ضَرًّا ﴾ [آيت: ١٨٨] (ص: ۲۷۸) ﴿ وَلَوْ كُنْتَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكْفَرْتُ مِنَ الْخَيْرِ ... ﴾ [آيت: ١٨٨] (ص: ۸۷٤) ﴿ إِنَّ الَّذِيدُنَ تَدْعُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ عِبَادٌ آمَفَالُكُم لَ ... ﴾ [آيت: ١٩٤] (ص: ۸۷٦) ﴿ وَإِذَا قُرِيَّ الْقُرْانُ فَاسْتَبِعُوا لَهُ وَ أَنْصِتُوا ... ﴾ [آيت: ٢٠٤] (ص: ۸۰۳) ﴿ وَ اذْكُرُ رَبُّكَ نِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَّ خِيفَةً ... ﴿ [آيت: ٢٠٥] (ص: ۲۹۹) ﴿ التوبة ﴾ ﴿ وَيَأْبَى اللهِ إِلَّا أَنْ يُتِمَّ نُوْرَهُ ﴾ [آبت: ٣٢] (ص: ۸۹۲) ﴿ عَفَا اللَّهُ عَنْكَ لِمَ أَوْنَتَ لَهُمْ ﴾ [آبت ٤] (ص: ۲۲) ﴿ إِسْتَغْفِرْلَهُمُ أَوْ لَا تَسْتَغْفِرْلَهُمُ ﴾ [آيت: (ص: ۳۵۷) ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِي وَ الَّذِينَ امْنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ [آيت: ١١٣] (ص: ۲۵۷) ﴿ فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآنِفَةً لِّيتَفَقَّهُوا ... ﴾ [آيت: ١١٦] (ص: ۲۱۷) ﴿ يُرِيْدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفُواهِهِمْ ... ﴾ [آيت: ٣٢] (ص: ۲۰۸) ﴿ يونس ﴾ ﴿ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُل مِّنْهُمُ ﴾ [آيت: ٢] (ص: ۲۲۷) ﴿ آتُنَبِّنُونَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَوٰتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ ﴾ [آيت: ١٨] (ص: ۸۵۸) ﴿ إِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ ﴾ [آبت: ٣٦] (ص: ۲۱۸ ؛ ۲۱۵ ، ۲۱۲) ﴿ وَ لَا تَدُعُ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَ لَا يَضُرُّكَ ... ﴾ [آيت: ١٠٧،١٠٦] (ص: ۸۷٦) ﴿ هود ﴾ ﴿ وَ لَقَلْ جَآءَ تُ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيْمَ بِالْبُشُرِى قَالُوا سَلْمًا ... ﴾ [آيت: ٢٠٠٦] (ص: ٣٤١) ﴿ وَ لَمَّا جَاءَتُ رُسُلُنَا لُوْطًا سِيَّءَ بِهِمْ وَ ضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا ﴾ [آيت: ٧٧] (ص: ۲٤۱) ﴿سورة إبراهيم ﴾



دفاع سيحج بخارى ﴿قَاعاً صَفْصَفاً ﴾ [آيت: ١٠٦] (ص: ۲۹٦) ﴿ سورة الأنبياء ﴾ ﴿ وَ مَا آرْسُلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُّوحِيَّ إِلَّيْهِمْ ﴾ [آيت: ٧] (ص: ۲۲۷) ﴿ سورة الحج ﴾ ﴿ وَ يَذُكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي آيًّا مِ مَّعْلُومُتٍ ﴾ [آيت: ٢٨] (ص: ٣٢٢) ﴿ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبِ ﴾ [آيت: ٧٣] (ص: ۸۷۰) ﴿سورة المؤمنون ﴾ ﴿قُلُ أَفْلَحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [آيت: ١] (ص: ۳۰٥) ﴿فَمَا اسْتَكَانُوا لِرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ ﴾ [آبن: ٧٦] (ص: ۲۹۹) ﴿ تُلُ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ قَهُوَ يُجِيرُ ... ﴾ [الجن ٨٨] (ص: ۲۷۱) ﴿إِذْفَعُ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [آيت: ٩٦] (ص: ۳۳۸) ﴿سورة النور﴾ ﴿ وَلَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُمْ مَّا يَكُونُ لَنَّا ... ﴾ [آيت: ١٦] (ص: ۲۹۲) ﴿إِنَّ الَّذِينِ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيعُ الْفَاحِشَةُ ... ﴾ [آيت: ١٩] (ص: ۳۷۳) ﴿ سورة الفرقان﴾ ﴿ قُلْ آنزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السِّرَّ فِي السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضِ ﴾[آيت: ٦] (ص: ۸۰۸) ﴿ سورة الشعراء ﴾ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ الْخُوهُمْ نُوْمُ اللَّ تَتَّقُونَ ﴾ [آيت: ١٠٦] (ص: ٥٤٨) ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ الاَ تَتَّقُونَ ﴾ [آيت: ١٦١] (ص: ٥٤٨) ﴿ وَسَيَعْلَمُ الَّذِينِينَ ظَلَمُوا اتَّى مُنقَلَب يَّنقَلِبُونَ ﴾ [آيت: ٢٢٧] (ص: ۱۷۹) ﴿سورة النمل﴾

| <b>www</b><br>نهرس الآيات | ر muhammadilibrary.com<br>المراجع المراجع المراج |
|---------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| (ص: ۲۲۹)                  | ﴿ إِنَّهُ مِنْ سُلَيْمُنَ وَإِنَّهُ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ ﴾ [آيت: ٣١٠٣]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (ص: ۸۷۳)                  | ﴿ قُلْ لَّا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمْوٰتِ وَ الْكَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [آيت: ٦٥]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (ص: ۸۷٦)                  | ﴿إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى ﴾ [آيت: ٨٠]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                           | ﴿ سورة القصص ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (ص: ٣٤٢)                  | ﴿ فَوَكَزَةُ مُوسَٰى فَقَضِٰى عَلَيْهِ ﴾ [آيت: ٥٠]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (ص: ٣٤٢)                  | ﴿ فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِّ ﴾ [آيت: ٢٤]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (ص: ۲۳٤)                  | ﴿ انْسَ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ نَارًا قَالَ لِاَهْلِهِ امْكُثُوٓا﴾ [آيت: ٣٠٠٢٩]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (ص: ۳٤۱)                  | ﴿وَ لَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوْطًا سِيَءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا ﴾ [آيت: ٣٣]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                           | العنكبوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (ص: ۲٦٤)                  | ﴿ فَأَنْجَيُنُهُ وَ أَصُحْبَ السَّفِيئَةِ ﴾ [آيت: ١٥]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (ص: ۸۷۲)                  | ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَعُبُدُونَ مِنُ دُوْنِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُوْنَ لَكُمْ رِزُقًا ﴾ [آيت: ١٧]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                           | ﴿ سورة لقد ك ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (ص: ۲۸۰)                  | ﴿وَبَتَ فِيْهَا مِنْ كُلِّ دَاَّيَةٍ ﴾ [آيت: ١٠]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (ص: ۲۷۸)                  | ﴿ إِنَّ الشِّرُكَ لَظُلُمْ عَظِيْمٌ ﴾ [آيت: ١٣]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                           | ﴿سورة الأحزاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (ص: ١٦٥)                  | ﴿ إِنَّمَا يُرِيْدُ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيّْتِ ﴾ [آيت: ٣٣]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (ص: ٤١٢)                  | ﴿ وَ كَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمًا ﴾ [آيت: ٤٠]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (ص: ٤٠٧)                  | ﴿ صَلُّواعَلَيْهِ وَ سَلِّمُوا تَسْلِيْمًا ﴾ [آيت: ٥٦]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                           | ﴿ سورة الفاطر ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| (ص: ۲۷۹۰۷۹)               | ﴿ إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءً كُمْ﴾ [آيت: ١٤]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (ص: ۲۷۸، ۸۷۸)             | ﴿ وَ مَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَّنْ فِي الْقُبُورِ ﴾ [آيت: ٢٢]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (ص: ٤٧٤)                  | ﴿ وَ لَا يَحِيْقُ الْمَكُرُ السَّيِّيُّ إِلَّا مِأَهُلِهِ ﴾ [آبت: ٤٣]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                           | ﴿ سورة يْسَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |







www.muhammadilibrary.com والمع مح ماري الأعاديث الأعاديث الأعاديث الأعاديث الأعاديث الأعاديث الأعاديث المعاديث المعاديث

## فهرس الأحاديث

|                 | " 34                                                       |
|-----------------|------------------------------------------------------------|
| (ص: ۲۶۲،۲۰۰)    | 🖈 اتبعوا السواد الأعظم.                                    |
| (ص: ۲٤٣)        | 🖈 أتى النبي مَشَالِله سباطة قوم، فبال قائماً، ثم دعا بماء. |
| (ص: ۲۲۷)        | 🖈 اختلاف أمتي رحمة.                                        |
| (ص: ۲۵۱)        | 🖈 إذا جلس أحدكم بين شعبها الأربع ثم جهدها.                 |
| (ص: ۱۲۵)        | 🖈 إذا أتيْ أحدكم الغائط، فلا يستقبل القبلة ولا يولها ظهره. |
| (ص: ۱۳٦)        | 🖈 إذا أردت بقوم فتنة، فتوفني إليك غير مفتون.               |
| (ص: ۹۰٤)        | 🖈 إذا سمعتم صياح الديكة فاسئلوا الله من فضله.              |
| (ص: ۱۲٤)        | 🖈 ارتقيت على ظهر بيت حفصة لبعض حاحتي.                      |
| (ص: ۸۲۰)        | 🖈 أربع من كن فيه كان منافقاً (حالصاً.                      |
| (ص: ۱۳)         | 🖈 استأذن رسول الله تَشْطُ في الكتابة عنه فأذن له.          |
| (ص: ۹۰٥)        | 🖈 الشؤم في المرأة والدار والفرس.                           |
| (ص: ۲۰٦)        | 🖈 أصبنا سبيا، فكنا نعزل، فسألنا رسول الله يَطْلُخ.         |
| (ص: ۲۱۸،۹۰۲)    | 🖈 أعظم الناس أجراً في الصلوة أبعدهم فأبعدهم ممشى.          |
| (ص: ۶۶۸)        | الملا اعبدوا ربكم وأكرموا أخاكم.                           |
| (ص: ۹۰۲)        | 🖈 أفطر الحاجم والمحجوم.                                    |
| (ص: ۸۰۳)        | 🖈 اقرأ بها في نفسك .                                       |
| (ص: ۲۱۳)        | 🏗 اکتبوا لأبي شاه.                                         |
| (ص: ۲۱۸)        | 🖈 الأئمة من قريش.                                          |
| (ص: ۳۷۰)        | 🖈 القاتل والمقتول في النار .                               |
| (ص: ۱۳٦)        | 🖈 اللهم ألحقني بالرفيق الأعلىٰ.                            |
| (ص: ۹ ه ۸، ۸۷۷) | 🖈 اللهم لا تجعل قبري و ثنا يعبد.                           |
| (ص: ۷۹۷)        | 🖈 اللَّهم فقهه في القرآن.                                  |
| (ص: ۲۹۲)        | 🛱 الميت يعذب ببكاء الحي.                                   |
| (ص:۲۱۹)         | ☆ أن أبا بكر رضي الله عنه دخل عليها، وعندها حاريتان.       |

www.muhammadilibrary.com وَاعَ مُحَ اللَّهُ اللَّهِ الْمَادِيثِ الْمِنْ الْمَادِيثِ الْمِنْ الْمَادِيثِ الْمِنْ الْمِنْ الْمَادِيثِ الْمِنْ الْمَادِيثِ الْمِنْ الْمَادِيثِ الْمِنْ الْمَادِيثِ الْمَادِيلِ الْمِ

| مهرس الاحاديث  |                                               | دفاري کې جماري                                                                                                |
|----------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| . (ص: ۱۹۷)     | <br>بها تستعينها في كتابتها، وعليها خمسة أواق |                                                                                                               |
| (ص: ۲۰۳)       | عَيْثُ قلن للنبي نَظِيدٌ: أينا أسرع بك لحوقا؟ | 🖈 أن بعض أزواج النبح                                                                                          |
| (ص: ۲۹٦)       | . أو جب.                                      | 🏠 إن ختم بآمين، فقا                                                                                           |
| دینار. (ص:۱٦۰) | مرائيل سأل بعض بني إسرائيل أن يسلفه ألف       | 🏠 أن رجلا من بني إس                                                                                           |
| سوله. (ص: ۲٦٢) | سئل: أي العمل أفضل؟ فقال: إيمان بالله ور.     |                                                                                                               |
| (ص: ۸۵۹)       | لال في مرضه الذي لم يقم منه.                  | ☆ أن رسول الله مَنْ الله مُنْ |
| (ص: ۹۰)        | قال: ما حق امرئ مسلمٍ.                        | ان رسول الله ﷺ                                                                                                |
| (ص: ۲۰۲)       | كان يفعل ذلك، ولا يغتسل.                      | 🏠 إن رسول الله مَنْطِيُّةُ ۖ                                                                                  |
| (ص: ۲٦٥)       | W.                                            | 🏠 إن رغم أنف أبي ذر                                                                                           |
| (ص: ۳٦٧)       | ى طلاقى.                                      | 🏠 أن رفاعة طلقني فبــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                       |
| (ص: ۱۷۲)       | للسلام، فلاعا عليهم النبي تَلْكُ.             | 🏗 إن قريشاً أبطأوا عز                                                                                         |
| (ص: ۹۰۵)       | شيء، ففي الدار والمرأة والفرس.                | 🏠 إن كان الشؤم في ا                                                                                           |
| (ص: ۹۰۳)       | وهو صائم. المالهم                             | 🏠 أن النبي مُشكلة احتحم                                                                                       |
| (ص: ۲۸٤)       | ذا سمعتم بكاء الديكة.                         | 🖈 أن النبي تَنْظِيمُ قال: إد                                                                                  |
| (ص: ۱۰٤)       | ا قام التهجد في الليل.                        | 🖈 أن النبي تَشَطِّعُ كان إذ                                                                                   |
| (ص:۲۷٤)        | ت، وإنما لامرئ ما نوئ.                        | الأعمال بالنياء الأعمال بالنياء                                                                               |
| (ص: ۳۷۹)       | ت فزعم أنه قرأ على النبي عُلِيلًا والنحم.     | 🖈 أنه سأل زيد بن ثاب                                                                                          |
| (ص: ۹۰۰)       | لمقدس ستة عشر شهرا أو سبعة عشر شهرا.          | 🏠 أنه صلىٰ قبل بيت ا                                                                                          |
| (ص: ۹۵۷)       | الله يسأل عن الأمة تزني، ولم تحصن.            | 🌣 أنهما سمعا رسول                                                                                             |
| (ص: ۱۳٦)       |                                               | 🏠 إني سمعته يقول: ب                                                                                           |
| (ص: ۱۰۰)       | النبي ﷺ برجل منهم وامرأة زنيا.                | 🏠 أن اليهود جاؤا إلى                                                                                          |
| (ص: ۸۲۰)       | حدث كذب.                                      | 🖈 آية المنافق ثلث إذا                                                                                         |
|                | ( <i>ب</i> )                                  |                                                                                                               |
| (ص: ۷۲۳)       |                                               | 🛠 بلغوا عني ولو آية.                                                                                          |

(ص: ۹۰۶)

🖈 بينما الناس في الصبح بقباء، جاء هم رجل.

www.muhammadilibrary.com المنطاوية المنطاوية المنطاوية المنطاعة ا

**(**ご)

☆ توضأ رسول الله وضوءه للصلوة غير رجليه، وغسل فرجه. (ص:٩٠٦)

(ث)

☆ ثم أمرنا رسول الله مَنْكُ بعد ذلك بالغسل. (ص:٣٥٣)

(ح)

🖈 حتى كثرت به الجراحة، فكاد بعض الناس يرتاب. (ص: ٢٢٢)

☆ حدثني أم رومان وهيم أم عائشة قالت. (ص: ٣٢٦)

(<del>خ</del>)

🖈 خرج النبي تُنْكُ في طائفة النهار، لا يكانيني. (ص: ٢٣٢)

☆ خرج النبي ﷺ وقد وحبت الشمس فسمم صوتا. (ص:٩٥٩)

🖈 خطبنا النبي مُنظِينة يوم النحر أن أول ما نبدأ به في يومنا هذا. (ص:٢٨٣)

🛣 خير أمتي قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم. 🎺 🦠 (ص: ٣٠٧)

(ر)

🏠 رآني النبي بيَنَايُّةٍ .

☆ رأيت عيسيٰ وموسيٰ و إبراهيم. (ص: ٢٠٠)

☆ رأيت في الحاهلية قردة قد زنت، فرجموها فرجمتها معهم. (ص: ١٢٨)

(س)

☆ سأل رجل عن رسول الله تَظُي قال: ما يلبس المحرم؟. (ص:٩٥٩)

☆ سترتُ النبيءَ ﷺ وهو يغتسل من الحنابة، فغسل يديه. (ص: ٩٠٧)

☆ سمعت النبي عَلِظ وأنا محتلم. (ص:٨٠٨)

☆ سمعت النبي ﷺ يقول: ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتحذون. (ص:٨٦١)

www.muhammadilibrary.com وناع تج بخارى (ماع تج بخارى )

(m)

☆ صلوة الحماعة تفضل صلوة الفذ بسبع وعشرين درجة. (ص: ٨٢٢)

🖈 صلى بنا النبي عُنظ العشاء في آخر حياته، فلما سلم، قام. (ص:٣٢٨)

🖈 صلى النبي مُنكِ فلما سلم قام النبي مُنكِ، فقال: أرأيتكم ليلتكم هذه. (ص: ٣٧٧)

(ع)

🖈 عانق النبي عُلِيلُهُ الحسن. (ص: ٢٣٤)

(ف)

🖈 فإذا كبر فكبروا. 🔌 ح

الله عبر الحديث كتاب الله ، حير الهدي هدي محمد علية. (ص: ٨٤٨)

🖈 فإنه كان يكتب . (ص: ١٦٤)

🖈 فطلقها آخر ثلاث تطليقات. 💮 💮 (ص: ٣٦٧)

☆ فطلقها ثلاثا قبل أن يأمره مُطُلِقه . (ص:٣٦٧)

☆ في الحبه السوداء شفاء من كل داء. (ص: ٢٩٠)

(ق)

🖈 قال لى على: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله عَلَيْه؟ (ص: ٨٦١)

(<del>U</del>)

🖈 كان الله ولم يكن بشيء غيره، وكان عرشه على الماء. (ص: ٣١١)

☆ كانت الكلاب تقبل وتدبر في المسجد، في زمان رسول الله ﷺ. (ص:١٢٣)

☆ كانت امرأة لعمر تشهد صلوة الصبح والعشاء في الحماعة... (ص: ٢٨٢، ٩٥٣)

اص: ٣١٦) (ص: ٣١٦)

☆ كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه ببسم الله الرحمن الرحيم. (ص:٨٣٨)

☆ كل أمر ذي بال لم يبدأ فيه بالحمد لله. (ص: ٨٣٩)

| WW          | w.muhammadilibrary.com<br>هُــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 6/2 |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| س الأحاديث  | ن ماري المحالي المحالية المحال | EC. |
| ن: ۳۰۱)     | 🛱 كل شراب أسكر فهو حرام. 💮 🤇                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 7   |
| ں: ۷٤٦)     | 🛱 كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار . 🛚 (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7   |
| ن: ۲۳۱)     | 🛱 كلمة الحكمة ضالة الحكيم فحيث و جدها فهو أحق بها. 💮 (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 7   |
| ن: ٤١٣)     | 🛱 كنت أكتب كل شيء سمعته من رسول الله،" ﷺ . 💮 (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 7   |
| ن:۲۲۳)      | 🖒 كنت مع رسول الله ﷺ في سوق من أسواق المدينة. 💮 🤇                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 7   |
| ن: ۸٤۸)     | 🛱 كنا عند النبي ﷺ، فخط خطا، و خط خطين عن يمينه. 💮 (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 7   |
| ں: ۹۰۸)     | الله كنا نخرج في عهد النبي تَشْطِيحُ الفطر صاعاً من طعام.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7   |
| ں: ۲۰۱)     | 🖈 كنا نعزل والقرآن ينزل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7   |
|             | (J) (T)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| ں: ۸۷۷)     | 🖈 لا تجعلوا قبري عيدا. 💪 💍                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 7   |
| ر:۹۰۸)      | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| ن:۲۲۰)      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| ں: ۹٤)      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| (٨٠١،٧٤٢،٣٨ | <b>7</b> 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| ن: ۱۳٤)     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| ن: ۱۳٤)     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ?   |
| ن: ۳۷۲،۳۳۰) | ☆ لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن. ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7   |
| ن: ۲۸۸)     | 🖈 لعن رسول الله مَنْظُة زائرات القبور. 💮 💮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ?   |
| ن:۱۰٤)      | الله اليهود والنصاري اتخذوا قبور أنبيائهم مساحد. ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 7   |
| ں: ۷۱۷)     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7   |
| ن: ۱۰۳)     | الما مات الحسن بن الحسين بن علي، ضربت امرأته القبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 7   |
| ص:۱۸٦، ۳۳٤) | 🛱 ليكونن من أمتي أقوام يستحلون الحر والحرير والخمر والمعازف.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 7   |
|             | (4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| ں: ۸۰۳)     | الله ما تقول بين إسكاتك. ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 7   |
| ص:٩٩٧)      | الم المسام اليهود على شيء ماحسدتكم على السلام والتأمين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 7   |

|    |               |                                      |                             | _          |
|----|---------------|--------------------------------------|-----------------------------|------------|
|    | فهرس الأحاديث |                                      | دفاع صيح بخارى              |            |
|    | (ص: ۳۸٤)      | لا والشيطان يمسه.                    | ا من مولود يولد إ           | <u>^</u> ☆ |
|    | (ص: ۲۱٤)      | قبل بهما وأدبر.                      | سح رأسه بيديه فأ            | <b>^</b> ☆ |
|    | (ص: ۲۶۶)      | ا هذا ما ليس منه فهو رد.             | ن أحدث في أمرن              | <b>^</b> ☆ |
|    | (ص: ۲٤٦)      |                                      | ن حدثكم                     | <b>^</b> ☆ |
|    | (ص: ۸۷٤)      | لقد أشرك.                            | ن حلف بغير الله ف           | <b>^</b> ☆ |
|    | (ص: ۹۰۰)      | الحق.                                | ن رآني فقد رأى              | <b>^</b> ☆ |
|    | (ص: ۸۹۹)      | فقا رآني حقا.                        | ن رآني في المنام،           | <b>^</b> ☆ |
|    | (ص: ۲٤٩)      | يونس بن متى فقد كذب.                 | ن قال: أنا خير من           | <b>^</b> ☆ |
| (/ | (ص: ۷۶۳، ۱۰۸  | رأيه فليتبوأ مفنده من النار.         | ن قال في القرآن ب           | <b>^</b> ☆ |
| (/ | (ص: ۸۲۳، ۸۷۹  | مدا فليتبوأ مقعده من النار.          | ن كذب على متع               | <b>^</b> ☆ |
|    | (ص: ۹٤٠)      | لم يشكر الله.                        | ن لم يشكر الناس             | • ☆        |
|    | (ص: ۳۷٤)      | يعملها كتب الله له عنده حسنة كاملة . | س هم بحسنة فلم              | . ☆        |
|    |               | <i>uun</i> (3)                       |                             |            |
|    | (ص:۸٦۱)       | أن يحصص القبر، وأن يبنيْ عليه.       | هي رسول الله عَلَيْكُ       | ☆ ن        |
|    |               | (9)                                  |                             |            |
|    | (ص: ۳۰۱)      | له ريح شراب، وأنا سائل عنه.          | حدت من عبيد الأ             | <b>☆</b>   |
|    |               | (ی)                                  |                             |            |
|    | (ص: ۲۰۱)      | ا جامع الرجل المرأة فلم ينزل.        | ا رسول الله مُثَلِّطُهُ إِذ | ☆☆         |
|    | (ص: ۸٤٣)      | ت الظلم على نفسي.                    | ا عبادي! إني حرم            | ☆ ي        |
|    |               |                                      |                             |            |

دفاع سي بخارى ( 981 ) فهرس الرواة

## الرواة المتكلم فيهم جرحاً وتعديلاً

## [الف]

| [ا            |                                                          |  |
|---------------|----------------------------------------------------------|--|
| (ص:۱۱۳)       | 🖈 إبراهيم بن إسماعيل بن مجمع.                            |  |
| (ص:۱۱۳)       | 🌣 إبراهيم بن عبد الرحمن السكسكي.                         |  |
| (ص:٤٣٥)       | 🏠 إبراهيم (بن المنذر) الخزاعي.                           |  |
| (ص:٤٣٧)       | 🌣 إبراهيم بن يوسف بن إسحاق بن أبي إسحاق السبيعي.         |  |
| (ص:۱۹۱)       | 🖈 ابن شهاب محمد بن مسلم.                                 |  |
| (ص:۱۹۱)       | 🌣 أبو بكر بن عبدالرجيمن بن حارث بن هشام.                 |  |
| (ص:۲۸۷)       | 🖈 أبوبكر بن عياش الكولي المقرئ.                          |  |
| (ص:٤٣٨)       | 🌣 أبي بن عباس بن سهل بن سعة الساعدي.                     |  |
| (ص:٤٣٩)       | 🖈 أحمد بن بشير الكوفي.                                   |  |
| (ص:۲۱،۱،۲۱۱)  | 🖈 أحمد بن صالح أبو جعفر المصري (ابي الطبري).             |  |
| روزي، (ص:٤٤٤) | الم أحمد بن عبد الله بن حكيم أبو عبد الرحمن الفرياني الم |  |
| (ص:۲۱ ۸)      | الم أحمد بن عيسي أبو عبد الله.                           |  |
| (ص:٤٥٤)       | المصري. المصري.                                          |  |
| (ص:٥٤٥)       | ☆ أسامة بن حفص.                                          |  |
| (ص:۲۶۱)       | 🏠 أسباط أبو اليسع                                        |  |
| (ص:٤٤٦)       | 🖈 إسحاق بن محمد بن إسماعيل بن عبد الله                   |  |
| (ص:٤٤٧)       | 🏠 إسرائيل بن موسىٰ                                       |  |
| (ص:۱۱۳، ٤٤٩)  | 🖈 إسماعيل بن أبان الأزدي الكوفي                          |  |
| (ص:۵۰۱)       | 🏠 إسماعيل بن مجالد بن سعيد                               |  |
| (ص:۲۰۲، ۹۱۲)  | 🖈 أسيد بن زيد الجمال أبو محمد الكوفي                     |  |
| (ص:۲۲۹،۱۱٤)   | 🖈 أيوب بن عائذ الطائي                                    |  |
| (ص:٤٥٣)       | 🖈 أيوب بن عائذ الكوفي                                    |  |

(ص:٥٥٤)

🖈 أيوب بن سليمان بن هلال

www.muhammadilibrary.com دفاع صيح بخارى فهرس الرواة [ب] 🖈 بدل بن المحير أبو المنير اليربوعي البصري (ص:٤٥٧) 🖈 بريد بن عبد الله بن أبي بردة (ص:۸۵٤) 🖈 بشر بن محمد السختياني (ص:۲٤٠) [ث] 🖈 ثابت بن عجلان (ص:۲۰۱) (ص: ۹۱۳ ، ٤٦١) (ص:٤٦٢٤) (ص:٤٦٤) 🖈 جعيد بن عبد الرحمن (ص:٤٦٧) [ح] 🖈 حاتم بن إسماعيل المدني (ص:۲۸٤) 🖈 حارث بن شبل (ص:۱۱٤) 🖈 حرب بن شداد اليشكرى (ص:٤٦٩) 🖈 حسان بن إبراهيم الكرماني (ص:٤٦٩) 🖈 الحسن بن بشر البجلي (ص:۲۷۱) 🖈 الحسن بن ذكوان (ص:۲۷٤) 🖈 الحسن بن مدرك البصري (ص:۲۷۲) ☆ حميد بن نيرويه الطويل (ص: ٤٧٤) [خ] 🖈 خالد بن مخلد القطو اني الكو في (ص:۵۰۱۵۰) 🖈 خالد بن مهر ان الحذاء (ص: ٤٧٨)

www.muhammadilibrary.com دفاع سيحج بخاري فهرس الرواة 🖈 خلاد بن يحيئ (ص:۲٤٠) 🖈 خليفة بن خياط العصفري البصري (ص: ۸۱۰ (۹۱۰) 🖈 خیثم بن عراک (ص:٤٧٩) רבן 🖈 داود بن عبد الرحمن المكي العطار (ص:٤٨٣) [ز] 🖈 زهیر بن محمد تمیمی (ص:۱۱۰) 🖈 زياد بن الربيع (ص:۵۸۵) ح و الله بن الطفيل البكائي البكائي البكائي (ص:۲۸۷) ۹۱۲) ☆ سالم بن عجلان الأفطس (ص:۲٤٠،۲٤٠) 🖈 سريج بن النعمان الجوهري (ص:٥٠٥) 🖈 سعید بن أبي عروبه (ص:۲۱۱۲) 🖈 سعيد بن أبي هلال (ص:٤٩٧) 🏠 سعيد بن اشوع (ص:۹۱) 🖈 سعید بن سلیمان (ص:٤٩٣) 🖈 سعيد بن عبيد الله بن جبير بن حية الثقفي (ص:٤٩٣) 🏠 سعید بن عفیر (ص:۳۳۷) 🖈 سعيد بن كثير بن عفير المصري (ص:۱۹۰،۲۹۶) (ص:٤٩٩) 🖈 سلم بن زربر ☆ سلمة بن رجاء الكوفي (ص:٤٩٩) الدمشقي الدمشقي (ص:۵۰۰) (ص:۲۰۵) ☆ سليمان بن كثير العيدى البصري الله الله بن مضارب (ص:۳۰)

www.muhammadilibrary.com. دفاع تطح بخارى فهرس الرواة المكي بن سليمان المكي (ص:٤٠٥) [ش] (ص:۲۳۷، ۲۰۵) 🖈 شبابه بن سوار المدائني البصري المعيد الحيطى البصري (ص:۸۰۵) 🖈 شريك بن عبد الله بن أبي نمر المدني (ص:۹:۰۰) 🖈 شعيب بن إسحاق (ص:۲٤١) [ص] 🖈 صالح بن صالح بن 🤧 (ص:۱۱٥) 🖈 صخر بن جويرية (ص:۲۲٥) 🖈 صدقة بن خالد (ص:۱۸۷) 🖈 طلحة بن نافع (ص:۱٤٥) 🖈 طلحة بن يحي الزرقي (ص:۱٤:٥) [۶] 🖈 عاصم بن أبي النجود (ص:۲۰) 🖈 عاصم بن سليمان الأحول البصري (ص:۱٦،٥١٨) 🖈 عاصم بن على بن عاصم الواسطى (ص:۱۸٥) 🖈 عباد بن راشد (ص:۲۲٥) 🖈 عباد بن يعقوب الأسدي الرواجني الكوفي (ص:۲۳،۱۵۰) الله بن أبي لبيد المدني المدني (ص:۱۷۱ ۱۷۳۵) 🖈 عبد الله بن أبي نجيح المكي (ص:٥٣٥) 🖈 عبد الله بن حفص (ص:۱۱٦) 🖈 عبد الله بن دينار (ص:٥٢٥)

|            | ***         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| $\bigcirc$ | فهرس الروا8 | رفاع کی جاری کی 985 کی دری کی جاری کی دری کی جاری کی دری کی جاری کی دری کی کی دری کرد |
|            | (ص:۲۹ه)     | الله بن ذكوان أبو الزناد الله بن ذكوان أبو الزناد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | (ص:۲۸ه)     | 🖈 عبد الله بن سعيد بن أبي هند أبوبكر المدني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|            | (ص:۲۹٥)     | 🏠 عبد الله بن صالح بن محمد بن محمد بن مسلم الجهني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | (ص:۸۵۵)     | 🏠 عبد الله بن عبد المجيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            | (ص:۳۱)      | 🖈 عبد الله بن العلاء بن زبير الدمشقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|            | (ص:۱۱۷)     | 🖈 عبد الله بن لهيعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | (ص:۳٤)      | 🖈 عبد الله المثنىٰ الأنصاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|            | (ص:۱۱۸)     | 🖈 عبد الله بن نافع (موليٰ ابن عمر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | (ص:۲۳۷،۰۶۹) | 🖈 عبد الحميد بن عبد الرحمن أبويحييٰ الحماني الكوفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | (ص:۹۰۱،۵۳٦) | 🖈 عبد الحميد بن ابي ﴿ فِي عبد الله أبو بكر المدني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | (ص:۱۱ه)     | 🖈 عبد ربه بن نافع أبوشهاب المهاط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            | (ص:۹۹)      | 🖈 عبد الرحمن بن أبي نعم البجلي 🦳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            | (ص:۱۱۸)     | 🖈 عبد الرحمن بن إسحاق بن حارث مسمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | (ص:۳۲ه)     | 🖈 عبد الرحمن بن ثروان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            | (ص:٤٤٥)     | 🖈 عبد الرحمن بن حماد الشعبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|            | (ص:٥٤٥)     | 🖈 عبد الرحمن بن سليمان بن الغسيل المدني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|            | (ص:۱۱۸)     | 🖈 عبد الرحمن بن سلمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            | (ص:۲۶۹)     | 🌣 عبد الرحمن بن عبِد الله بن دينار المدني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|            | (ص:۲۷)      | 🖈 عبد الرحمن بن عبد الملك بن شيبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | (ص:۱۸۸)     | 🛠 عبدالرحمن بن غنم اشعری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            | (ص:۸۱ه)     | 🖈 عبد الرحمن بن محمد المحاربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | (ص:٥٥٠)     | 🛠 عبد الرحمن بن نمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | (ص:۱۸۷)     | 🛠 عبدالر حمن بن يزيد بن جابر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            | (ص:۱٥٥)     | 🖈 عبد السلام بن حرب الملائي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|            | (ص:۲۵۰)     | 🌣 عبد العزيز بن عبد الله الأويسي المدني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|            | (ص:۵۵۳)     | 🖈 عبد العزيز بن مسلم القسملي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| www.muh نهرس الرواة | ıammadilibrary.com<br>ایک الله و الله الله الله الله الله الله ال |
|---------------------|-------------------------------------------------------------------|
| (o.o.o.)            | الملك بن الصباح الصنعاني                                          |
|                     | ⇒ عبد الملک بن اعین                                               |
| (ص:۱۱۹، ۵۰۵)        | · ·                                                               |
| (ص:٥٥١)             | الله عبد الواحد بن واصل                                           |
| (ص:۱۱۹)             | الم عبد الوارث بن سعيد                                            |
| (ص:۹٥٥)             | 🖈 عبيدة بن حميد الضبي الكوفي                                      |
| (ص:۹۰)              | 🖈 عتبة بن خالد الأيلي                                             |
| (ص:۲۱ه)             | 🖈 عثمان بن فرقد البصري                                            |
| (ص:۳۳ه)             | 🖈 عطاء بن أبي ميمونة                                              |
| (ص:۱۹۱۹۹۹)          | 🖈 عطاء بن السائب                                                  |
| (ص:۱۲۰)             | 🖈 عطاء بن ميمونة البصري                                           |
| (ص:۱۸۸)             | 🖈 عطیه بن قیس کلابی 💮 📆                                           |
| (ص:۱۹۱)             | 🖈 عقيل بن خالد بن عقيل                                            |
| (ص:۱۲۰)             | 🖈 عكرمة بن خالد مخزومي                                            |
| (ص:۵٦٤)             | 🖈 عكرمة مولى ابن عباس                                             |
| کی (ص:۱۲۰)          | 🖈 علاء بن خالد أسدي                                               |
| المسلم (ص: ۲۹٥)     | 🖈 على بن الجود                                                    |
| ′ (ص:۲۷۰)           | 🖈 على بن الحكم البناني البصري                                     |
| (ص:۲۷۰)             | 🖈 على بن عبد الله بن جعفر (ابن المديني)                           |
| (ص:۵۷٦)             | 🖈 عمر بن أبي زائدة                                                |
| (ص:۲۳۸، ۵۷۵)        | 🖈 عمر بن ذر الهمداني                                              |
| (ص:۷۷ه)             | 🖈 عمر بن علي بن عطاء بن مقدم البصري المقدمي                       |
| (ص:۸۷۸)             | 🖈 عمر بن محمد بن زید بن عبد الله                                  |
| (ص:۹۷۹)             | 🖈 عمر بن نافع مولی ابن عمر                                        |
| (ص:۱۸۰)             | 🖈 عمران بن الحطان السدوسي البصري الخارجي                          |
| (ص:٥٨٢)             | 🖈 عمران بن مسلم القصير                                            |
| (ص:۵۸۳)             | 🖈 عمرو بن أبي عمرو                                                |

| WWW                 | ı.muhammad | dilibrary    | .com                    | ~~       |
|---------------------|------------|--------------|-------------------------|----------|
| قهرس الرواة فهرس    | 987        |              | دفاع صحيح بخارى         |          |
| (ص:٥٨٥)             |            | لناقد        | عمرو بن محمد ا          | <b>☆</b> |
| (ص:۲۳۸)             |            | ىملي         | عمرو بن مرة الج         | \$☆      |
| (ص:۵۸٦)             |            | لباهلي       | ممرو بن مرزوق آ         | ≎☆       |
| (ص:۵۸۹)             |            | ملي          | عمرو بن مرة الح         | ≎☆       |
| (ص:۱۰۱۱، ۹۲)        |            | وسهل البصري  | موف الأعرابي أب         | ≎ ☆      |
| (ص:٤٩٥)             |            |              | میسیٰ بن طهمان          | ≎☆       |
|                     | [ف]        |              |                         |          |
| (ص:۹۹۱)             |            |              | ضيل بن سليمان           | \$ ☆     |
| (ص:۹۷۱)             |            | الكارني      | ليح بن سليمان ا         | \$ ☆     |
|                     | [ق]        | wald.        |                         |          |
| (ص:۲۰۱)             | Š          | سدوسي اللل   | لتادة بن دعامة ال       | \$ ☆     |
| (ص:۲۰۳)             | anino      |              | ئيس بن أبي حاز <b>م</b> | ☆        |
|                     |            |              |                         |          |
| (ص:۲۰۲)<br>(م.۷۰.۲) | and it     |              | كثير بن شنطير           | ☆        |
| (ص:۲۰۷)             |            |              | كليب بن وائل            | ี่☆      |
| (ص:۲۰۸٬۱۲۱)         |            | ل            | كهمس بن المنها          | ☆        |
|                     | [ال]       |              |                         |          |
| (ص:۲۷٥)             |            |              | احق بن حميد             | ☆        |
| (ص:۱۹۱)             |            |              | يث بن سعد               | ı☆       |
|                     | [م]        |              |                         |          |
| (ص:۱۲۱)             |            | بن عمير      | مجالد بن سعيد           | • ☆      |
| (ص:۲۱۹)             |            | مقر <i>ئ</i> | لجاهد بن جبر ال         | ☆☆       |
| (ص:۲۲۰)             |            |              | حارب بن دثار            | ☆        |

|       |             | w.muhammadilibrary.com                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | فهرس الرواة | ال المنظمة الم |
|       | (ص:۲۲۲)     | 🏠 محبوب الحسن القرشي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       | (ص:٦٢٣)     | 🖈 محمد بن حمير سيلجي الحمصي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | (ص:۲۲٤)     | 🖈 محمد بن زياد بن عبد الله الزيادي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | (ص:۲۲٥)     | 🏠 محمد بن سابق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       | (ص:۲۲٦)     | 🏠 محمد بن سواء السدوسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | (ص:۲۲۷)     | 🖈 محمد بن الصلت (أسدي)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | (ص:۲۲۸)     | 🖈 محمد بن طلحة بن مصرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | (ص:۲۳۰)     | 🖈 محمد بن عبد الله بن مسلم الزهري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ı     | (ص:۲۳۲)     | ☆ محمد بن عبد الرحمن الطفاوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       | (ص:٦٣٣)     | 🖈 محمد بن عبد العزير العمري الرملي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | (ص: ۲۳٤)    | ☆ محمد بن عبيد الطنافسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | (ص:٦٣٦)     | ☆ محمد بن عمرو بن علقمة بن وْݣَاصِ اللَّيْثِي المدني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ،۲۳۷  | (ص: ۱۵۲:    | 🖈 محمد بن فضيل بن عزوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | (ص:٦٣٩)     | 🖈 محمد بن فليح بن سليمان المدني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | (ص:۲٤٠)     | ☆ محمد بن محبوب البناتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | (ص:۲٤۸)     | ☆ محمد بن مطرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       | (ص:۲۶۱)     | 🖈 محمد بن ميمون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (٨٠٥  | (ص:۲۱٤،     | 🖈 مروان بن حكم بن أبي العاص بن أمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | (ص:۲٤۲)     | ☆ مروان بن شجاع الجزري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | (ص:٦٤٣)     | 🖈 مروان بن محمد الدمشقي الطاطري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | (ص:۹٤٤)     | 🖈 مسكين بن بكير الحراني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (٨٠٨) | (ص:۲۱۰،     | 🖈 مسور بن مخرمة بن نوفل بن أهيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | (ص:۹٤٥)     | 🖈 مطرف بن عبد الله بن مطرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | (ص:۲٤٦)     | 🖈 معاوية بن إسحاق بن طلحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|       | (ص:٩٤٧)     | 🖈 معروف بن خربوذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | (ص:۹٤٩)     | 🖈 معلیٰ بن منصور الرازی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| www.         | .muhammadilibrary.com.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قهرس الرواة  | رنا کے بخاری کی اور کا کی اور کا کی اور کا کی اور کا کی کا کی کی کا کی کا کی کا کی کا کا کا کا کا کا کا کا کا ک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (ص:۲۰۱)      | 🖈 مغيرة بن عبد الرحمن بن عبد الله الأسدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (ص:۲۵۲، ۹۱۸) | 🖈 مغیره بن مقسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (ص:۲۰٤)      | 🖈 مفضل بن فضالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (ص:۹۱۲،٦٥٥)  | 🏠 مقسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (ص:۲۵۷)      | 🖈 منصور بن عبد الرحمن (بن طلحة بن حارث)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (ص:۲۰۸)      | 🖈 منهال بن عمرو الكوفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (ص:۲٦٠)      | 🖈 موسىٰ بن عقبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (ص:۲۲۱)      | 🖈 موسیٰ بن مسعو د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (ص:٦٦٣)      | 🖈 موسیٰ بن نافع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (ص:۲٦٤)      | 🛠 میمون بن سیاه 💍                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|              | Lal wald.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|              | [a] <sub>diji</sub> Dic                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (ص:۲٦٥)      | 🖈 هدبة بن خالد الصيسى البصري 🦠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (ص:۲٦۸)      | الله الدستوائي عبد الله الدستوائي 🖈                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (ص:۲۲۱)      | المكي المكي المكي المكي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (ص:۱۸۷)      | المراه المرام ال |
| (ص:۲۹۹)      | 🖈 همام بن يحييٰ العودي البصري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|              | [6]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (ص:۲۸۳، ۱۷۲) | 🖈 ورقاء بن عمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (ص:٦٧٣)      | 😭 وهب بن جرير بن حازم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              | 5.47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|              | [2]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (ص:۲۷۱)      | 🖈 يحيى بن أبي إسحاق (الحضرمي النحوي)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| (ص:۹۷۷)      | 🖈 يحيي بن حمزة الحضرمي البتلهي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (ص:۲۷۸)      | 🕁 يحييٰ بن سعيد الأموي الكوفي (بن أبان)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (ص:۲۷۹)      | 🖈 يحييٰ بن سليمان الجعفي الكوفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |



www.muhammadilibrary.com نواع مج بخاری (فاع می بین موضوعات کر میت موضوعات کا بخاری (فاع می بین موضوعات کا می بین می بی بین می بین می بین می بین می بیان می بیان می بیان می بی بین می بیان می بی بیان می بیان می بیان می بیان می بیان م

## فهرس

| 5        | تقذيم فضيلة الشيخ مولانا ارشاد الحق الري ظله                                                                                                     | * |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 11       | مقدمه فضيلة الشيخ مولانا محمر عريش وللانا                                                                                                        | * |
| 31       | مقدمة التحقيق                                                                                                                                    | * |
| 41       | محدث كبير علامه محمد الوالقاسم سيف بنارى وشلشني                                                                                                  | * |
| (حصداول) | هل مشکلات بخاری (                                                                                                                                |   |
| 67       | وياچه:                                                                                                                                           | 0 |
| 69       | امام بخاری در للنه احناف کی نظریں:                                                                                                               | 0 |
| 69       | امام بخاری دلطشه احناف کی نظر میں: '                                                                                                             | 0 |
| 70       | عيني حفى كا قول:                                                                                                                                 | 0 |
| 71       | یسی سل کا لول:<br>ملاعلی قاری حنفی کا قول:<br>(صحیح بخاری کی عظمت علا مدیمینی حنفی کی نظر میں:)<br>شخ عبدالحق حنفی اورشیخ نورالحق حنفی کے اقوال: | 0 |
| 71       | (صحیح بخاری کی عظمت علا مه عینی <sup>حن</sup> ق کی نظر میں:)                                                                                     | 0 |
| 72       | شخ عبدالحق حنق اورشیخ نور الحق حنق کے اقوال:                                                                                                     | 0 |
| 72       | امام بخاری برنشنه پرتین اعتراضات کا جواب:                                                                                                        | 0 |
| 72       | ا- امام بخارى بطلشهٔ كامعصوم نه بونا:                                                                                                            | 0 |
| 73       | صحیح بخاری کی تصنیف میں امام بخاری دسلشهٔ کا حزم واحتیاط:.                                                                                       | 0 |
| 73       | . بر ضح                                                                                                                                          |   |
| 73       | (صحیح بخاری کی تصنیف میں اسا تذہ فن سے مشاورت:)                                                                                                  | 0 |
| 74       | ۲- امام بخاری کا مجتبد مونا:                                                                                                                     | 0 |
|          | اجتہاد جا مجینے کے تین ذرائع:                                                                                                                    | 0 |
| 74       |                                                                                                                                                  |   |
| 74       | امام بخاری میں شروط اجتہاد کا پایا جانا احناف کے اقوال ہے:                                                                                       | 0 |
| 75       | ۳ _ امام بخاری کا مقلد نه ہوتا:                                                                                                                  | 0 |

|    | www.muhammadilibrary.com<br>دفاع سی بخاری ۱۹۶۷ ۱۹۹۵ نیمسته موضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2  |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| W. | دفاع من بغاري المحرف المحتوي ا | ور |
| 75 | کیا اجتباد کا دروازه بند ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0  |
| 76 | امام بخاری کا خلق قرآن کا قائل نه ہونا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0  |
| 76 | مسلمه بن قاسم کا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | O  |
| 76 | مسلمه بن قاسم كا تعارف:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0  |
| 76 | (مسلمه بن قاسم کا منصفانه مقام:)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0  |
| 77 | مسلمه بن قاسم کی تر دید حافظ این حجر الطشه کے کلام سے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0  |
|    | مسلمہ بن قاسم کی تردید، امام بغاری کے بیان سے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
|    | ايك نياشگوفه:ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
|    | امام بخاری کی لفظی بالقرآن کے مقولہ سے براءت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0  |
| 79 | امام بخاری پرطعن کرنے والے متعلق ابوعمر وخفاف کا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0  |
| 80 | عامع صحيح بخارى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0  |
| 80 | کیا صحیح بخاری کسی کی نقل اور مسروقہ ہے؟ ایکنی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0  |
| 81 | مسلمہ بن قاسم کا قول اور اس کی تر دید حافظ ابن حجر کے کلام سے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0  |
| 82 | مسلمه بن قاسم نے قول کا درایق جائزہ:<br>امام بخاری کا مقام علی بن مدینی کی نگاہ میں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0  |
| 83 | امام بخاری کا مقام علی بن مدینی کی نگاه میں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0  |
| 83 | صیح بخاری کی شخیل بالکمال:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0  |
|    | ابوالوليد باجي كا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0  |
| 83 | ابوالولید آنخضرت سَالَیْظ کے ای ہونے کا قائل نہیں تھا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0  |
|    | ابوالولید باجی کے قول کی تروید:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0  |
| 84 | جواب اول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0  |
| 85 | جواب دوم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0  |
| 86 | جواب موم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0  |
|    | جواب چبارم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |
| 86 | جواب پنجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0  |
|    | عینی حنفی کا تعارف:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |    |
|    | عینی حنفی کی شرح بخاری کی حقیقت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |

| www.muhammadilibrary.com                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| www.muhammadilibrary.com<br>دفاع سیم بخاری (فاع می بخاری (فا | 9        |
| عینی حفل کاصیح بخاری پر ایک اعتراض اور اس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |
| عینی خفی کا امام بخاری پرعلم صرف میں کوتاہ نظری کا انہام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |
| ے عینی خفی رکی علمی المقت :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>1</b> |
| ايك لطيفه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | )        |
| عینی حفی کا حافظ ابن حجر پرایک اعتراض اوراس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | C        |
| عديث وصيت ميل "يبيت" كا اعراب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | C        |
| المنافظ ابن حجر كا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | C        |
| عینی حق کا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | C        |
| عینی خفی کی تردید کلام نبوی ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | C        |
| ک عینی حنق کی تردید علامہ سندی حنق کے کلام ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | C        |
| عینی حنقی کی تروید دیگر شارهین حد چی کے کلام ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | C        |
| ا أغاز كتاب وابتداء جواب المستقل المست   | C        |
| ک کتاب عدیث کے ولائل اور اس کی ممانعت کا جائزہ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | C        |
| 94 (رسول الله طَالِحُمْ كَ نام كَ ساته و صرف "عليه الساح" كالفظ لكهنا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | C        |
| و مابيت كا اتبام اوراس كا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | C        |
| کیا صحیح حدیثوں کو صحیح کہنا ضلالت و گراہی ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | C        |
| ٠ کیا تی بخاری مام احادیث تی دین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •        |
| 🔾 احادیث بخاری مقبولهٔ رسول تأثیرهٔ مین، شخ نور المحق حنفی کی شهادت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | C        |
| ) رواة بخارى پر جرح كى حقيقت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| (رواق بخاری کے دفاع میں ککھی گئی کتب)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | )        |
| ک صحیح بخاری کی عصمت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |
| ک کتب احادیث کے مخالف پر رشید احمد گنگو ہی حنفی کا فتویٰ :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
| صحیح بخاری پرطعن کرنے والے کے متعلق شاہ ولی اللہ کا فتویٰ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
| کیا امام بخاری مجتهد ند تھ؟ 🔾 کیا امام بخاری مجتهد ند تھ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |
| ا حاميان سنت پرايک افتراء:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
| امام بخاری پر تقلید اور تعصب کا اتہام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | )        |

| www.muhammadilibrary.com<br>دفاع میخ بخاری (۱۹۹۷ کا ۱۹۹۵ کا دوروی دورویات                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| O کیا امام بخاری میں ایک معمولی طالب العلم کے برابر تفقہ بھی نہ تھا؟                                         |
| 🔾 کیاضیح بخاری صیح مجرد اور اصح الکتب نہیں ہے؟                                                               |
| 🔾 (صیح بخاری کے صیح مجرد اور اصح الکتب ہونے کے دلائل)                                                        |
| 🔾 صحیح بخاری میں صرفی و نحوی غلطیوں کی کثرت کا الزام اور اس کا جواب:                                         |
| 🔾 کیا امام بخاری نے صحیح بخاری کی احادیث کو صحیح اور معمول بہانہیں تھہرایا؟                                  |
| 🔾 صحیح بخاری میں صرف صحیح احادیث داخل کی گئی ہیں:                                                            |
| 🔾 کیاضیح بخاری کی تمام احادیث کواً صح تشلیم کرنا اندهی تقلید، صلالت اور شرک ہے؟                              |
| 🔾 جواب مضامين ۋاكىز عمر كرىيم خنقى:                                                                          |
| 🔾 امام بخاری مجتهد مطلق بین، امام شافعی کے مقلد نہیں:                                                        |
| 🔾 امام بخاری کی شافعیت کے بارک ابو عاصم کا قول اور اس کی تر دید:                                             |
| 🔾 كيا طبقات شافعيه مين فدكور مونا شانعين كي دليل ہے؟                                                         |
| 🔾 امام اخمه بن حنبل كا طبقات شافعيه مين مذكور الأن                                                           |
| 🔾 (داود طاہری کا طبقات شوافع میں ذکر)                                                                        |
| 🔾 (امام بخاری کے طبقات شافعید میں فدکور ہونے کی دلچسپ توجید، ولانا عبدالسلام مبار کپوری اولان کے قلم سے) 101 |
| 101 (كياتلمذكى نببت تقليدكى وكيل بن على ج؟)                                                                  |
| О (مصنفین کتب طبقات کا اسلوب)                                                                                |
| 🔾 (توافق فی المسائل اور تقلید)                                                                               |
| 🔾 آمام بخاری مجتمد مطلق تھے:                                                                                 |
| 🔾 (الفوائد الدراري مؤلفه اساعيل عجلونی حفی کا تعارف)                                                         |
| 🔾 (امام بخاری مجتهد تھے، ابن تیمید، سخاوی اور انور شاہ کشمیری کی شہادت )                                     |
| 🔾 امام بخاری پر مجتهد نه ہونے کا اعتراض اور اس کی تروید:                                                     |
| 🔾 محتیح بخاری میں مطابقت کی اقسام:                                                                           |
| 🔾 صحیح بخاری کی تین احادیث پرترجمۃ الباب ہے عدم مطابقت کا اعتراض اوراس کا جواب:                              |
| ○ کېلی حديث:                                                                                                 |
| 0 دومری حدیث:                                                                                                |
| 🔾 تيىرى مديث:                                                                                                |

|              | www.muhammadilibrary.com                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| $\alpha_{-}$ | www.muhammadilibrary.com وفارًا من منطق الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                         |
|              | 🔾 امام بخاری کی طرف منسوب ایک فتو کی اور اس کی حقیقت:                                                                                                                                                                                                  |
|              | 🔾 نفسِ قصه کا غلط ہونا دوطریقوں سے:                                                                                                                                                                                                                    |
| 108          | الم وافعلي شهادت:                                                                                                                                                                                                                                      |
| 108          | 🔾 امام بخاری اور قیاس کی جمیت                                                                                                                                                                                                                          |
| 109          | <ul> <li>○ امام بخاری اور قیاس کی جمیت:</li> <li>○ خارجی شہادت:</li> </ul>                                                                                                                                                                             |
| 109          | 🔾 شارحین ہدا ہیری نقل معترز نہیں:                                                                                                                                                                                                                      |
| 110          | <ul> <li>○ امام بخاری کے بخارات نکالے جانے کی اصل وجہ:</li> <li>○ حافظ ابن مجر کا قول:</li> </ul>                                                                                                                                                      |
| 110          | 🔾 حافظ این مجر کا قول:                                                                                                                                                                                                                                 |
| 110          | 🔾 نورالحق خنقى كا قول:                                                                                                                                                                                                                                 |
|              | 🔾 (امام بخاری کا بخارا سے اخران اور ابوحفص کبیر، ایک دراین جائزہ)                                                                                                                                                                                      |
| 112          | 🔾 صحیح بخاری کے چند رواۃ پر جرح اور اس کے جواب:                                                                                                                                                                                                        |
| 112          | 🔾 (رواة بخاری پر جرح میں ڈاکٹر عمر کریم حتی درایک شیعه رافضی کا توافق!)                                                                                                                                                                                |
| 113          | 🔾 ا۔ إبراہيم بن إساعيل بن مجمع:                                                                                                                                                                                                                        |
| 113          | <ul> <li>ا ـ إبراتيم بن إساعيل بن مجمع:</li> <li>ا ـ إبراتيم بن إساعيل بن مجمع:</li> <li>ا ـ إساعيل بن أبان الم كودوراوى بين)</li> <li>ا ـ إساعيل بن أبان الم كودوراوى بين)</li> <li>ا ـ أيوب بن عائذ الطائى:</li> <li>ا سم ـ حارث بن طبل :</li> </ul> |
| 114          | 🔾 (اِساعیل بن اُبان نام کے دوراوی ہیں)                                                                                                                                                                                                                 |
| 114          | □ سرأيوب بن عائذ الطائى:                                                                                                                                                                                                                               |
| 114          | O سمر حارث بن طبل:                                                                                                                                                                                                                                     |
| 114          | 🔾 علامت تمييز کی وضاحت:                                                                                                                                                                                                                                |
|              | 🔾 (حارث بن فبل اور حارث بن شبیل دوالگ الگ راوی ہیں)                                                                                                                                                                                                    |
| 115          | ۵ ـ ز بیر بن محمد شیمی:                                                                                                                                                                                                                                |
| 115          | 🔾 (زہیر بن محمد کی روایات ہے احتجاج کا ضابطہ)                                                                                                                                                                                                          |
|              | ۲ الى معيدىن الى عروب                                                                                                                                                                                                                                  |
|              | 🔾 کے عبداللّٰدین حفص:                                                                                                                                                                                                                                  |
| 116          | 🔾 ندکورہ راوی کے بارے ڈاکٹر عمر کریم کی غلطی:                                                                                                                                                                                                          |
| 117          | 🔾 ۸۔عبداللہ بن ابی لبید:                                                                                                                                                                                                                               |
| 117          | 9 - عبدالله بن لهيعه :                                                                                                                                                                                                                                 |

| www.muhammadilibrary.com  وقاع من من منوعات المناسكة عماري المناسكة المناس |                                        |                                         |              |                        |                                                                                                                                        |            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------|--------------|------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |                                         |              |                        |                                                                                                                                        |            |
| 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         |              | غه میں ایک غلطی )<br>خ | التاريخ الصغير كےمطبوعه نس                                                                                                             | 0 (        |
| 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         | ت نہیں)      | پالہیعہ کی کوئی روایہ  | صحیح بخاری میں عبداللہ بن                                                                                                              | ) O        |
| 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         |              |                        | ارعبدالله بن نافع:                                                                                                                     | · 0        |
| 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         |              | کا راوی نہیں:          | بدالله بن نافع صحیح بخاری                                                                                                              | 9 O        |
| 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         |              | ، حارث:                | ـ عبدالرحمٰن بن اسحاق بن                                                                                                               | II O       |
| 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        | •••••                                   | (            | ) میں ہدکورنہیں ہے     | نذكوره بالا راوى صيح بخارى                                                                                                             | O (        |
| 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        | ***********                             |              |                        | ا۔عبدالرحمٰن بن سلمان:                                                                                                                 | r O        |
| 119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | يل مدنى ہے:                            | حملن بن سليمان بن غس                    | بلكه عبدالرم | ن بن سلمان نہیں،       | ئبح بخاری کا راوی عبدالرحمٰ                                                                                                            | 0          |
| 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         |              |                        | ا ـ عبدالملك بن أعين                                                                                                                   | r O        |
| 119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         |              |                        | ا۔عبدالوارث بن سعید:.                                                                                                                  |            |
| 119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         |              | 700                    | ا ـ عطاء بن السائب:                                                                                                                    | ٥٥         |
| 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        | ونے کا سبب)                             | ال کور ہو    | ب الضعفا ءللبخاري .    | اله عطاء بن السائب كاكتاب<br>عطاء بن أبي ميمونه:<br>اله علاء بن خالد اسدى:<br>اله عكرمه بن خالد مخزومى:.<br>وره بالا راوى صيح بخارى با | ) ()       |
| 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         | Co.          |                        | اله عطاء بن أبي ميمونه                                                                                                                 | O Y        |
| 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        | JI/Q,                                   |              |                        | ا ـ علاء بن خالد اسدی:                                                                                                                 | ۷ )        |
| 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         |              |                        | ا ـ عکرمه بن خالد مخز ومی:.<br>ص                                                                                                       | ۸О         |
| 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ······································ | W.                                      |              | بن ندکورخبین:          | وره بالا راوی صحیح بخاری <del>ب</del>                                                                                                  | i O        |
| 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         |              |                        | - 0.00                                                                                                                                 | ,, ,       |
| 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         |              |                        | ا مجالد بن سعید بن عمیر:<br>ص                                                                                                          |            |
| 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         | ·····        | بن موجود نہیں:         | وره بالا راوی صحیح بخاری می                                                                                                            |            |
| 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         |              | بزح کا جواب:           | مج بخاری پر بعض علماء کی ج                                                                                                             | 50         |
| 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         |              |                        | م مسلم کی امام بخاری ہے                                                                                                                |            |
| 123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        | :                                       | ) کا جواب:   | پراعتراض اوراس         | ئح بخاری کی چندا حادیث<br>ریث اول:                                                                                                     | 0          |
| 123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         |              |                        | ريث اول:                                                                                                                               | υ O        |
| 124                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |                                         | ب- ي         | کتے کا پیشاب پا        | یا امام بخاری کے نزد یک<br>ریث روم:<br>مائے حاجت کے دوران                                                                              | $\int O$   |
| 124                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        | *************************************** |              |                        | ريث روم:                                                                                                                               | σO         |
| 125                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        | انعت کی وضاحت:                          | قبلہ ہے مم   | استقبال واستدبار       | مائے حاجت کے دوران                                                                                                                     | <i>i</i> O |

www.muhammadilibrary.com 997 دفاع تنح بخاري فيرست موضوعات 🔾 اثر ابن عمر میں فی کا مجرور: 🔾 امام بخاری نے فی کا مجرور کیوں ذکرنہیں کہا؟..... 🔾 (امام بخاری کا فی کا مجرور ذکر نه کرنے کا سیب، حافظ این حجر کے نزدیک)................................. 🔾 (پذکورہ بالا واقعہ کسی صحافی کانہیں، بلکہ عمرو بن میمون تابعی کا بیان کردہ ہے )................................. 🔾 بندر در حقیقت جن تھے، جو کہ مکلّف ہی 🔾 💮 🔾 (مؤلف بڑھٹے کی ذکر کردہ ایک عمارت کی وضاحت ہے)...... 130 گوڑے کا قصہ اور بندروں کی کہانی کی تائید: اللہ اللہ کا تاہید اللہ کا اللہ اللہ کا اللہ کا اللہ کا طرز عمل: اللہ کا 🔾 امام بخاری کے صائم الدھر ہونے کا مطلب:................. 🔾 امام بخاري كا طرزعمل حديث نبوي كے عين مطابق تھا:...... 🔾 تمنائے موت کی ممانعت اور اہام بخاری کا طرزعمل:................ 🔾 کسی د بی ضرر کی وجہ ہے موت کی تمنا درست ہے:........... 🔾 امام بخاری کا طرزعمل حدیث نبوی کے عین مطابق تھا:............................... الم تخضرت نافيل كا طرزعمل ......................

| www.muhammadilibrary.com<br>وفاع مح بخاری (فاع بخاری | 2    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| رفاع شيخ بخارى المحتج و المحتج المحتج المحتج بخارى المحتج المحتب المحتج المحتج المحتج المحتب   | الرس |
| صحابی رسول عابس غفاری کا طرزعمل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | O    |
| چھ ہاتیں دیکھنے سے پہلے موت کی تمنا کرنا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | O    |
| دور فتن میں موت کی تمنا کرنا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | O    |
| معترض کی ایک تاریخی غلطی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | O    |
| كتاب بخارى كے سيح مجرد ہونے پر اجماع:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | O    |
| امام بخاری پرامام سلم کی جرح اوراس کی حقیقت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | O    |
| حدیث معنعن میں استاد وتلمیذ کی لقاء کی شرط:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | O    |
| امام نووى كا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | O    |
| (امام بخاری اورعلی بن مدینی کی طرف حدیث معنعن میں لقاء کی شرط منسوب کرنا ورست نہیں)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | O    |
| امام بخاری کی مدح امام مسلم کی حیایی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | O    |
| امام بخاری سے امام مسلم کا استفادہ :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | O    |
| امام بخاری باتفاق علاء امام سلم سے بوے عالم بین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | O    |
| احادیث بخاری پر امام دار قطنی کی جرح کی حقیقت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | O    |
| (امام وارقطني كي كتاب "الإلزامات والتتبع" كا تعارف السيسيين المناف المنا  | O    |
| (امام دارقطنی کی تنقید کا احادیث بخاری پر بلحاظ صحت کوئی اثر نہیں کی۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | O    |
| (امام دارقطنی وغیرہ کی تفید کی آڑ لے کر صحیحین پرطعن کرنے والوں کا تجربی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | O    |
| رواة بخاری پر باجی مالکی کی جرح اور اس کا جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | O    |
| ڈاکٹر عمر کریم کا علامہ عینی حفق پر اتہام اور اس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | O    |
| کیا علامہ عینی نے رجال بخاری کو اہل ہوئی کہا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | O    |
| کیا علامہ مینی صبح بخاری کی تمام احادیث کو صبح نہیں مانتے ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |
| احاديث صحيمين كي اصحيت اور ابن جهام حفى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | O    |
| این مام کے قول کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| صیح بخاری کی عظمت، قسطلانی کی زبانی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| صیح بخاری اور شخ عبدالحق محدث دہلوی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| شخ عبدالحق دہلوی کے قول کاصیح مطلب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | O    |
| صیح بخاری کا مقام شخ عبدالحق دہلوی کی نظر میں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | O    |

www.muhammadilibrarv.com دفاع زمج بخاري 🔾 ( ڈاکٹر عمر کریم حنفی کی علمی لبات:!).................. 🔾 صحیح بخاری کے رواۃ پر جرح کی حقیقت، ایک حنفی عالم کے قلم ہے:....... 🔾 تصحیح بخاری برمحتِ الله بهاری حنقی اور بحرالعلوم حنقی کے سات اعتراضات کا جائزہ:.................. 🔾 محت الله اوربح العلوم ناشناسان فتن حدیث کی لبانت:............... 🔾 کیا احادیث صحیحین کو دوسری کت میں ندکورہ احادیث پر ترجیح حاصل نہیں؟.......... 🔾 كماشيخين كي جلالت اورضحيين كي قبوليت مسلم نهيں؟..... 🔾 کمانتھیجین کی سب احادیث رسول اللہ ناٹیٹی سے ثابت نہیں؟.......... 🔾 (كياضيحين ميں متناقض احاديث موجود ميں؟)...... 🔾 كياضيح بخاري بين ابل بدعت راوي موره بين؟ 🔾 قدر په کې اقسام:....... O کیاا جادیث صحیحین کی صحت براجماع نہیں؟..... 🔾 کیا صحیح بخاری ومسلم کی احادیث پریفین کرنا واجب نہیں؟ 🔝 💮 المحتج بخاری کے رواۃ پر شبہ رنض کا دفعیہ:
 المحتج بخاری کے رواۃ پر شبہ رنض کا دفعیہ:
 المحتج ہوتی ہے: 🔾 (اہل بدعت کی توثیق اور بدعت کی اقسام، حافظ ذہبی کے کلام ہے)..... 🔾 خالدين مخلد القطواني الكوفي: 🔾 عوف الاعرابي ابوسهل البصري:.............. محمه بن فضيل بن غزوان .......... 🔾 صحیح بخاری میں کسی رافضی کی روایت بانفرادنہیں ہے:...... 🔾 امام بخاری اِرُلِشْ برِ رافضیت کا اتهام اوراس کا جواب:................. 154

| www.muhammadilibrary.com المرت موضوعات المرت موضوعات المرت موضوعات المرت المر  | 2 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 1000 (1000 ) Solid (1000 ) Sol |   |
| جامع صحیح بخاری کا اُصح الکتب ہونا جمیج اہل علم کے نز دیک مسلم ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | O |
| تشخيح بخارى اور سيخيم سلم كي أصحيت :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | O |
| حافظ ابوعلی نیشا بوری کا قول اور اس کی تر دید حافظ این حجر کے کلام ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | O |
| (ڈاکٹر عمر کریم کی امام نسائی کی عبارت میں لفظی ومعنوی تحریف اور اس کی وضاحت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | O |
| حافظ ابن الصلاح كا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | O |
| (صیح بخاری کی اُصحیت اور مجرد صیح کتاب ہونے کے متعلق امام نووی کا کلام)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | O |
| موطأ امام ما لك كي أصحيت اوراس كا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | O |
| حافظ ابن الصلاح كا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | O |
| سنن نسائی کی صحت اور صحیح بخاری کی اصحیت :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | O |
| صحیح بخاری کی اُصحیت اور سنن او داود:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | O |
| صحیح بخاری کی بابت ایک خواب: است می بخاری می بابت ایک خواب: است می بخاری می بابت ایک خواب: است می بخاری می بابت ایک خواب بابت ای | O |
| تع بخاری بی بابت ایک حواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | O |
| هیچ بخاری کی اُصحیت اورسنن تر ندی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | O |
| (امام بخاری کی مدح سرائی، امام تر فدی کی زبانی)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | O |
| حافظ ابن الصلاح كى الم نت اوراس كاجواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | O |
| (حافظ ابن الصلاح كي مدح سرائي، ابن خلكان كي زباني)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | O |
| صحیح بخاری کی عظمت، عینی حنفی اور کا تب حلیلی کی زبانی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | O |
| حافظ ابن صلاح سے پیشتر بھی لوگ اصحیت بخاری کے قائل تھے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | O |
| صحیح بخاری کی اصحیت ، امام نسائی کی زبانی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0 |
| صیح بخاری کواضح الکتب قرار دینے کا ماخذ ومصدر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0 |
| صحیح بخاری کے اُصح الکتب بعد کتاب اللہ ہونے پر اجماع ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | O |
| بخاری کے اصح الکت ہونے پر علماء شرق وغرب کا اتفاق ہے، مینی حنفی کی شہادت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | O |
| (حديث: "من شذ شذ في النار" كي تحقيق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | О |
| صحیح بخاری کی اصحیت اور مجلس مولود کی بدعت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | O |
| کیا صحح بخاری کو اُصح الکتب قرار دینا بدعت ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0 |
| بدعت کی تعریف:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0 |

www.muhammadilibrary.com تاری کا گیجی بخاری ازال کا گیجی بخاری ازال کا گیجی بخاری ازال کا گیجی بخاری ازال کا گیجی بخاری ازادی کا میراند موسوعات

| عيد ميلا د كا آغاز كب موا؟                                                                     | O |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| امام بخاری نے صحیح بخاری کو اصح الکتب کیوں نہیں کہا؟                                           | 0 |
| امام بخاری نے اپنے زمانے کے ائمہ اہل بیت سے روایت کیول نہیں کی؟                                | 0 |
| بل بيت كون لوگ مين؟                                                                            | 0 |
| سیح بخاری میں اہل بیت ہے روایت موجود ہے:                                                       | 0 |
| کیا حضرت حسن وحسین شاکنتم کی اولا داہل بیت میں داخل ہے؟                                        | 0 |
| صحح بخاري مين ائمه الل بيت كي مرويات:                                                          | 0 |
| مام بخاري اور امام ابوحنيفه دونو ل تابعي نه تقے:                                               | 0 |
| مام بخاری کا اینے زمانے کے جارائمہ اہل بیت سے روایت ند کرنا اوراس کی اصل وجہ:                  | 0 |
| على بن موىٰ الرضا كا ترجمه:                                                                    |   |
| (على بن موى الرضا كا منصفانه مقام)                                                             | 0 |
| فرکورہ ائمہ اہل بیت سے روایت نہ لینے کی وجہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ال              | 0 |
| على بن موى الرضا وطلق سے روایت نه لینے کی وجه اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل           | 0 |
| محرتقی الشفر سے روایت نہ لینے کی وجہ:                                                          | 0 |
| علی فقی بڑالشد سے روایت نہ لینے کی وجہ:                                                        | 0 |
| صن عسكرى وطلف سے روايت نه لينے كى وجه:                                                         | 0 |
| (فذكوره چارون ائمه الل بيت كراجم)                                                              | 0 |
| تخصیل حدیث میں امام بخاری کی جدوجهد:                                                           | 0 |
| صیح بخاری اور اہل بیت کی احادیث:                                                               | 0 |
| حضرت زين العابدين برُلْكُ، قليل الحديث تضيف:                                                   |   |
| اہل ہیت کی طرف بہت زیادہ موضوع احادیث منسوب کی گئیں:                                           | 0 |
| صحیح بخاری میں امام ابوحنیفہ سے روایت نہ لینے کی وجہ:                                          | 0 |
| روايت حديث مين امام البوحنيفه كامقام:                                                          | 0 |
| صیح بخاری میں ایک تاریخی غلطی اور اس کا جواب:                                                  | 0 |
| ا ما ابوحنیفه کویه بھی معلوم نه تھا که جنگ بدر پہلے ہوئی یا جنگ احد؟ قاضی ابویوسف کی شہادت:178 | 0 |
| كيا امام ذبلي نے امام بخاري كو بدئتى كہا تھا؟                                                  |   |

| www.muhammadilibrary.com                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------|
| www.muhammadilibrary.com دفاع سنح بخاری 1002 است موضوعات موضوعات          |
| 🔾 حاميانِ منجي بخاري پر افتراءات:                                         |
| 🔾 امام بخاری کی قبر سے مشک کی خوشبو:                                      |
| O آنخضرت مُنْالِيمٌ کے بیننے کی خوشبون                                    |
| O خصر طین کا امام ابوطنیفه کی وفات کے بعد قبر پرتمیں سال تک استفادہ کرنا: |
| المام بخارى اور امام ذبلي:                                                |
| 🔾 امام بخاری کوشافعی کہنا غلط ہے:                                         |
| 🔾 كياطبقات شوافع مين مذكور مونا شافعيت كي دليل ہے؟                        |
| O امام احمد اور داود ظاہری کا طبقات شافعیہ میں مذکور ہوتا:                |
| امام بخاری اور امام ذبلی کا اختلاف:                                       |
| 🔾 كيا امام بخارى خلق قرآن كي تائي تھے؟                                    |
| 🔾 كيا امام بخارى الفاظِ قرآن كِ مُخلوق ، د نے كے قائل تھے؟                |
| 🔾 امام ذبلی کا اپنے شاگردوں کو امام بخاری کے انتظال کا تھم:               |
| 🔾 امام ذیلی کے امام بخاری سے ناراض ہونے کی اصل دیجہ                       |
| O صحیح بخاری کے خلاف غیض وغضب کا اظہار                                    |
| ا د اکثر عمر کریم کی او بی لیافت:                                         |
| 🔾 صحیح بخاری میں کوئی حدیث بھی موضوع نہیں ہے:                             |
| 🔾 كيا حرمت معازف والى عديث موضوع ہے؟                                      |
| 🔾 امام شوکانی کی طرف مذکوره حدیث کوموضوع کہنے کی نسبت:                    |
| 🔾 (امام شوکانی کے نزدیک احادیث صحیحین کا مقام ومرتبہ)                     |
| 🔾 ندکوره حدیث کے تمام رواۃ ثقتہ ہیں:                                      |
| ○ بشام بن ممار كا ترجمه:                                                  |
| 🔾 صدقه بن خالد کا ترجمه:                                                  |
| 🔾 عبدالرحمٰن بن يزيد بن جابر كا ترجمه:                                    |
| 🔾 عطيه بن قيس كلا بي كا ترجمه:                                            |
| O عبدالرحمان بن غنم اشعری کا ترجمه.                                       |
| О متن حدیث اور موضوع حدیث کی علامت                                        |

| www.muhammadilibrary.com                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>2</b> \   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| www.muhammadilibrary.com وفاع منج بخارى المستموضوعات المستموضوع المستموضوع المستموضوع المستموضوع المستموطوع المستموط |              |
| ندکورہ حدیث پر ابن حزم کے سواکس نے کام نہیں کیا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | O            |
| ابن حزم کی تر دید میں حافظ ابن حجر کا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | O            |
| علامه يمنى حنى كا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | O            |
| قاضى شوكانى كا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | O            |
| حدیث معازف کی تقیح میں امام شوکانی کا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | O            |
| علامه يني طي كا فول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | $\mathbf{O}$ |
| حافظ ابن حجر كا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | O            |
| عافظ ابن حجر كا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | O            |
| نزكوره حديث اورامام ابوطيفية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | O            |
| كيا ندكوره حديث قرآن كے خلاف ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | O            |
| امام ابوحنیفه کی جرح حدیث مقبول نبین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
| ندکوره حدیث پرامام ابوحنیفه کی جرح کی حیثیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | O            |
| ندکورہ حدیث کے تمام راوی ائمہ محدثین کے نزدیک تقدین:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | O            |
| البعد بن كثير بن عفير كا ترجمه:<br>البيث بن سعد كا ترجمه:<br>عقيل بن خالد بن عقيل كا ترجمه:<br>ابن شهاب زهرى كا ترجمه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | O            |
| ليث بن سعد كا ترجمه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | O            |
| عتيل بن خالد بن عتيل كا ترجمه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | O            |
| این شهاب زهری کا ترجمه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | O            |
| ابو بكر بن عبدالرطن بن بشام كا ترجمه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | O            |
| يجي بن عبدالله بن بكير كالرجمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |              |
| (امام ابوحنیفدے ندکورہ حدیث کی بابت کلام نقل کرنے والا ابو مطیع بلخی غیر معتبر اور متروک ہے)192                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | O            |
| (امام ابوطنیفه کی طرف کتاب "العلم والمتعلم" کی نبیت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | O            |
| متن حديث كا دراتي جائزه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | O            |
| كيا ندكوره حديث قرآن كے مخالف ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | O            |
| عدیث ندکور میں کمال ایمان کی نفی ندکور ہے نہ کہ مطلق ایمان کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | O            |
| علامه عيني حفى كا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | O            |
| الم م نووى كا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              |

|        | www.muhammadilibrary.com_                                                                                                                     |    |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| عات عا | www.muhammadilibrary.com<br>دنان کنی بناری ناری در از کالی کالی بناری در دان کالی بناری در دان کالی بناری در دان کالی بناری در دان کالی بناری | )  |
| 193    | ) نذکورہ حدیث قرآن مجید کے عین مطابق ہے:                                                                                                      | 0  |
| 193    | ا نذکوره حدیث کی توضیح میں ابن عباس ٹٹائٹنا اور عینی حنفی کا قول::                                                                            | 0  |
| 193    | ا فدکورہ حدیث امام ابوحنیفہ کی شرط کے مطابق بھی صبح ہے:                                                                                       | O  |
| 194    | ا مام ابوحنیفه اورضیح حدیث کی شرائط:                                                                                                          | 0  |
| 194    | ا کیا صحیح بخاری میں مخالفِ قرآن احادیث موجود ہیں؟                                                                                            | Oʻ |
| 194    | ا ( کیاضیح حدیث کے لیے قرآن مجید کے موافق ہونا ضروری ہے؟)                                                                                     | O  |
| 194    | . تنقیح حدیث میں امام بخاری اور امام ابوحنیفه کا مرتبه:                                                                                       | O  |
| 195    | امام ابوصنیفہ نے حدیث پر هی بی نہیں ، ایک حنفی کی شہادت:                                                                                      | O  |
| 195    | ا امام الوصنيفه كة تول "إذا صبح الحديث فهو مذهبي" كا اتوكها مطلب:                                                                             | O  |
| 195    | ا مام ابوصنیفہ کی شرا کط صحت کے مطابق صحیح احادیث کہاں ہیں؟                                                                                   | O  |
| 195    | کیا کسی حنفی کے لیے احاد یہ بخاری کی پیندی ضروری نہیں؟                                                                                        | O  |
| 196    | صیح بخاری میں کوئی بھی غلطی نہیں ہے:۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                      | O  |
| 196    | صحیح بخاری میں صرفی ونحوی غلطیاں نظر آنے کا اصل جیبے:                                                                                         | O  |
| 196    | صحیح بخاری کی تائید میں ابن ما لک نحوی کی ایک کتاب:                                                                                           | 0  |
| 196    | امام بخاری کی تو بین:                                                                                                                         | O  |
| 196    | تراجم ابواب میں امام بخاری کی فقاہت:                                                                                                          | O  |
| 197    | •                                                                                                                                             |    |
| 197    | صحیح بخاری میں پہلی غلطی اور علامہ عیثی:                                                                                                      | O  |
| 198    | علامه عینی حفق کی تر دید:                                                                                                                     | 0  |
| 200    | دوسری غلطی اوراس کا جواب:                                                                                                                     | O  |
| 203    | تيسری غلطی اوراس کا جواب:                                                                                                                     | O  |
|        | ايجاب و و جوب:                                                                                                                                |    |
| 208    | امام بخاری پر علامه عینی حنفی کا اعتراض اور اس کا جواب:                                                                                       | 0  |
| 209    | امام بخاری ترجمة الباب میں وجوب کے بجائے ایجاب کا لفظ کیوں لائے؟                                                                              | 0  |
| 209    | باب افعال کی خاصیت:                                                                                                                           | O  |
| 210    | تحكم كى تعريف:                                                                                                                                | O  |

www.muhammadilibrarv.com XOXX 1005 BXOX وفاع صحيح ببخاري 🔾 امام بخاری کی تائیداصول فقہ خفی کی کت ہے:........ 🔾 (امام بخاری مجتهد مطلق تھے، مولا نا عبدالحی لکھنوی حنفی کی شہادت)................ 🔾 امام بخاری کی شان میں اٹھارہ ائمہ محدثین کی شہادت:............ 🔾 (امام بخاری کی مدح سرائی میں اسحاق بن راہویہ ابومصعب الزهری اورمجمہ بن ظاہر المقدس کے اقوال). 211 🔾 کیا طبقات شافعیہ میں مذکور ہونا شافعیت کی دلیل ہے؟ ...... 🔾 امام بخاری کی شافعیت میں ابو 🗘 م اور تاج الدین کی کا قول اور اس کا جواب:....................... O امام بخاری کوکسی نے مقلد نہیں کہا: اسکان کی ا 213 میں میں کے ایک میں میں تھو میں اسکان کی اسکان کی اسکان کی اسکان کی میں کہا تھا ہے کہ اسکان کی اسکان کی اسک 213..... ♡ صحیح بخاری میں صرف صحیح اجادیث داخل ہیں:..... 🔾 صحیح بخاری کے علاوہ بقیہ صحیح احادیث کہاں ہیں؟....... ○ (صحیح بخاری میں موصول احادیث کی تعداد)...... ○ كيا امامسلم نے امام بخارى كومنتحل الحديث كہا ہے؟ 🔾 کیا اصحاب سنن نے امام بخاری ہے روایت نہیں نی؟ .................. 🔾 امام بخاری ہے امام تر ندی اور نسائی کی روایت:......... 🔾 امام بخاري کي فقاحت اور اجتهادات کا مجموعه : ................................. 🔾 نډکوره فتو کې کې تر دیدعلائے احتاف کې زبانی:.................................. 🔾 امام بخاری کے بخارا سے اخراج کی اصل وجہ: 

|     | www.muhammadilibrary.com<br>دفاع سخځ بخاری دونو کاری کاری کاری دونو کاری کاری کاری کاری کاری کاری کاری کاری | 5 |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 217 | مطابقت کی اقسام:                                                                                            |   |
| 218 | ترجمه باب سے احادیث کی مطابقت:                                                                              |   |
| 218 | يهلي حديث:                                                                                                  | O |
| 218 | ترجمه باب سے حدیث کی مطابقت:                                                                                | O |
| 219 | علامه سندهی حنفی کا قول:                                                                                    | O |
| 219 | دوسری حدیث:                                                                                                 |   |
| 219 | ترجمہ باب سے حدیث کی مطابقت:                                                                                | O |
| 220 | علامه عینی حنفی کا قول:                                                                                     | 0 |
| 220 | تيـرى مديث:                                                                                                 |   |
| 220 | ترجمہ باب سے مطابقت:                                                                                        | O |
| 221 |                                                                                                             |   |
| 221 | امام بخاری کا استهزاء:                                                                                      |   |
| 221 | كتاب بخارى مين رسول الله مُؤلِيمُ كى تو بين كا اتبام أو اس كا جواب:                                         |   |
| 222 | کیا امام بخاری نے صحیح بخاری میں امام ابوصیفہ کی تو ہین کی ہے؟                                              | O |
| 222 | کیا''لعض الناس'' کلمہ تحقیر ہے؟                                                                             | O |
| 223 | المام ابوطنیفه ائمه محدثین کے نزدیک مجروح بین:                                                              |   |
| 223 | امام ابوصیفه کی کسی صحافی ہے ملاقات ثابت نہیں:                                                              | O |
| 223 | کیا ابوحفص کبیر نے امام بخاری کوفتوی نولیی ہے روکا تھا؟                                                     | O |
| 223 | امام بخاری کی طرف منسوب ایک جعلی فتوی:                                                                      | O |
|     | ڈاکٹر عمر کریم حنفی کے تین جھوٹ:                                                                            |   |
| 224 | ( کیا امام بخاری کوامام ابوحنیفه اور ان کے مقلدین ہے کوئی ذاتی عداوت تھی؟)                                  | O |
| 225 | امام بخاری پرتو بین رسول نُلاَقِيْمَ اور اہانت صحابہ کا اتہام:                                              | O |
| 225 | كتب احناف بين رسول الله طَالِثَمْ اورصحابه كرام كى تو بين:                                                  | O |
| 226 | صیح بخاری میں کہیں بھی آنخضرت ٹافیم کی تو مین نہیں ہے:                                                      | O |
|     | کیا پنجبر کولفظ''رجل'' ہے ذکر کرنا تو بین ہے؟                                                               |   |
| 227 | قرآن مجید میں انبیاء کی بابت لفظ رجل استعال کیا گیا ہے:                                                     | O |

www.muhammadilibrary.com

المناس الم

| 🔾 كيارسول الله تافيظ رجل اور بشرنه تهے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ) |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 🔾 کیا کتاب بخاری کا آغاز بغیر حمد اور صلوة کے ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ) |
| 🔾 حمد کی تعریف:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ) |
| 🔾 حمرے آغاز کی ترغیب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ) |
| 🔾 ککھ کر حمد کرنا ضروری نہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| 🔾 بىملەلكھ كرآغاز كرنامسنون طريقە ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ) |
| 🔾 صحیح بخاری پر مینی حنفی کے چنداعتر اضات اور اس کے جوابات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ) |
| 🔾 بم الله قرآنی آیت ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| 🔾 تصحیح بخاری کی ابتداء میں حمد إور صلوق کا خبوت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ) |
| 🔾 کتاب بخاری میں ایک اور علمی اور اس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| 🔾 نه کوره غلطی کا جواب قرآن مجید کی روشن میں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| 🔾 بخاري کے مرجیہ روات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ) |
| 🔾 الل أرجاء كي روايت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ) |
| 235                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ) |
| O (مديث: "الكلمة الحكمة ضالة المؤمن" كي تحقق) السين المكلمة الحكمة ضالة المؤمن" كي تحقق المسين المكلمة المحكمة ضالة المؤمن" كي تحقق الملكمة المكلمة المحكمة ضالة المؤمن" كي تحقق الملكمة المحكمة ضالة المؤمن "كي تحقق الملكمة الملكم ا | ) |
| (بہت سے رواۃ کو بلا دلیل بدعت کی طرف منسوب کر دیا جاتا ہے، علام طال الدین قامی کا کلام) 236                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ) |
| 🔾 إمام ابوطنيفه اوراحتاف كا مرجيه مونا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ) |
| 🔾 صحیح بخاری کے روایت ہے طعن ارجاء کا دفعیہ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ) |
| الشابه بن سوار مدائن:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| ۲ ـ عبدالحميد بن عبدالرحمٰن ابو يجيل الحماني الكوفى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ) |
| ○ سرعمر بن در البمد اني:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ) |
| ○ عمرو بن مرة الجملي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ) |
| 238 ورقاء بن عمر :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ) |
| 239 أيوب بن عائذ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ) |
| ○ بشرين محمد المختياني:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ) |
| ○ سالم بن مجلان:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ) |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |

| <b>www.muhammadilibrary.com</b> المحتادة ال | اگل دفارځ                   | (S) |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|-----|
| ساق:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                             |     |
| 240                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |     |
| 242                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | خاتمه:                      | 0   |
| حل مشکلات بخاری (حصه دوم)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                             |     |
| ين سيد محمد غوث حنفي سكصور چكى گوردا سپورى::                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | جواب مضام                   | 0   |
| ریثوں کا دوسری کتب صدیث سے مقابلہ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بخاری کی حد                 | 0   |
| ر پیشاب کرنے والی حدیث پر اعتراض اور اس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | کھڑے ہوآ                    | 0   |
| ى ليات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | معترض كىعلم                 | 0   |
| ر پیثاب کرنے کے نوائد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | کھڑے ہوآ                    | 0   |
| ر پیثاب کرنا اور صحابه کرام کا طرز عمل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | کھڑے ہوآ                    | 0   |
| ف نبوی پرمعترض کے فضول الشالات اور ان کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مذكوره حديب                 | 0   |
| بیثاب میں کلام کرنے کی ممانعت ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | كيا حالت ;                  | 0   |
| لر بييتاب كرنا اور حفرت عائشه طائعًا كي أيك مديث:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                             |     |
| لر پیشاب کرنے کی رخصت اور ائمہ محدثین کی جو یہ ت<br>شرخانا کی صحیح توجیہہ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | کھڑے ہو                     | 0   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                             |     |
| غى كا تول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ملاعلی قاری <sup>&lt;</sup> | 0   |
| رکا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                             |     |
| ت تَلَيْمُ نَ حَضرت عمر وَلِيْنَا كُو هُوْ بِي بُوكر بِيثاب كرنے يه منع كيا تھا؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | كيا آتخضريه                 | 0   |
| ے حالت اسلام میں کھڑے ہوکر بیشاب کرنا فابت ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | حفزت عمر ـ                  | 0   |
| ر بییثاب کرنے سے منع کرنے والی احادیث ضعیف ہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | کھڑے ہوکہ                   | 0   |
| ى كا طرز عمل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | صحابه وتابعير               | 0   |
| كونى حديث ثابت نبين:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ممانعت میں                  | 0   |
| ركا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | حافظ ابن حجر                | 0   |
| قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | امام شوکانی کا              | Q   |
| ر پییٹا ب کرنا جائز ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | کھڑے ہوکم                   | 0   |

○ دوسرااعتراض اوراس کا جواب:
 ○ تیسرااعتراض اوراس کا جواب:
 ○ چوتھا اعتراض اوراس کا جواب:
 ○ فیکورہ حدیث کا نشخ صریح نص ہے ثابت ہے:
 ○ امام بخاری پرایک اعتراض اوراس کا جواب:
 ○ کیا رفع الیدین اور آمین بالجمر کی حواض احادیث موجود ہیں؟
 ○ کیا رفع الیدین اور آمین بالجمر کی حواض احادیث موجود ہیں؟
 ○ صحیح بخاری کی احادیث میں کوئی تعارض ہیں:
 ○ مبخاری شریف اور مسلم شریف کی حدیثوں کا مقابق ہیں۔
 ○ دفع تعارض کی شرائط:
 ○ دفع تعارض کی شرائط:

اجتهاد وتقليد

○ مسئلہ ایمان میں امام ابوطیفہ اور امام بخاری کے اجتہاد کا موازنہ:
 ○ کیا مسئلہ ایمان میں امام بخاری کا اجتہاد قرآن و حدیث کے خلاف ہے؟

262.....
 امام بخاری کے دلائل:....

© ہام بھاری ہے دلاس ایام ایوصفیہ کا اجتہاد در حقیقت قرآن و حدیث کے خلاف ہے:

🔾 كما ايمان وممل مين مغايرت كلي ہے؟

| www.muhammadilibrary.com<br>دفاع می بخاری (1010 کا دورات موضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| دفاع سيمج بخارى ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ | (J) |
| ايمان وعمل مين عطف مغايرت نهين:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0   |
| قرآن مجید سے اہتمام شان کے لیےعطف کا ثبوت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0   |
| معترض کی کوتاہ نظری اور اس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0   |
| مشاغل علمي وريويو:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0   |
| الم بخارى رعلم صرف ميس عدم مهارت كا الزام اوراس كا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0   |
| ندكوره اعتراض كاتين طرق سے جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0   |
| طريق اول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0   |
| طريق هاني:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0   |
| طريق فالث:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | O   |
| الزامي جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0   |
| الزامی جواب:<br>امام ابوصنیفه کی عربی دانی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0   |
| حضرت امام بخاری اور ان کی کتاب صحیح بخاری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0   |
| حضرت امام بخاری اوران کی کتاب صحیح بخاری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0   |
| كابت حديث ممانعت كاسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| عبد نبوی میں کتابت حدیث کا ثبوت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0   |
| محدثين كے قواعد صحت وضعف آج تك منهاج العمل بين:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0   |
| كيا برجرح معتر ٢٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0   |
| محدثين رجمع حديث ميل تعصب كاالزام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0   |
| رواة بخارى پر جرح اوراس كا مسكت جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0   |
| رواة بخارى پر جرح ميں مقلدين كى تضعيف كروه ايك كتاب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0   |
| احادیث صحیحین کی قطعیت اور امام نووی کے کلام کی تر دید:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0   |
| احاديث صحيحين پرابن جهام كا اعتراض اوراس كا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0   |
| صححين كى أصحيت علامه زيلعى حنى كى زبانى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0   |
| صححین کی حدیث کو دیگرا حادیث پرترجیح حاصل ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0   |
| رواة صحيحين پر جرح اور اس کی حقیقت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0   |
| ائمہ محدثین کے نزدیک صحیح بخاری کا مقام ومرتبہ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |

www.muhammadilibrary.com

دفاع میح بخاری (ماع میک بخاری) (مادی الله طالب العلم بهاری:

| جواب مضامين عبدالله طالب العلم بهارى:                            | 0 |
|------------------------------------------------------------------|---|
| <u> </u>                                                         | О |
| د نیا میں اصلی مجتهد صرف امام بخاری ہیں:                         | О |
| شباوت حسين رثانتنا كالصل ومدداركون تها؟                          | О |
| طاعنین صحیح بخاری کی حیثیت:                                      | О |
|                                                                  | О |
| ر بیشن بر بیشن بر بر بیشن بر | О |
| ابن الي ليلى اور امام بخارى:                                     | О |
| امام بخاری کومقلد کہنا جہالت کی علامت ہے:                        | О |
| امام بخاری کی تو بین:                                            |   |
| امام بخاری کوابو عاصم کا طبقات شافعیه ش ذکر کرنا:                | О |
| كيا امام مسلم شافعي تنه؟                                         | O |
| حامیان هیچ بخاری پر ایک افتراء:                                  |   |
| امام بخاری کے مجتهد ہونے کی شہادت:                               | O |
| امام بخاری کی فقاہت اور معترض کی دریدہ وہنی:                     | О |
| تصحیح بخاری کے تراجم ابواب اور معترض کی ہرزہ سرائی:              | О |
| صحیح بخاری میں مطابقت کی اقسام                                   |   |
| ترجمة الباب سے ایک عدیث کی مطابقت پر اعتراض اور اس کا جواب       | О |
| علامه عيني حنفي كا قول:                                          | O |
| ترجمة الباب سے ایک حدیث کی مطابقت پر اعتراض اور اس کا جواب:      | O |
| علامه عينى حنى كا قول:                                           | 0 |
| ترجمة الباب سے ایک عدیث کی مطابقت پر اعتراض ادر اس کا جواب:      | O |
| امام بخاری پر جہالت کا الزام اور اس کا جواب:                     | 0 |
| امام بخاری پرامام سلم کے کلام کی حقیقت:                          |   |
| امام مسلم کی زبانی امام بخاری کی مدح وستائش:                     | O |
| جواب مضامين شتى بابت صحيح بخارى:                                 | О |
|                                                                  |   |

|     | www                                     | .muham                        | madi           | library.                      | .com                           | _                |   |
|-----|-----------------------------------------|-------------------------------|----------------|-------------------------------|--------------------------------|------------------|---|
|     | فهرست موضوعات                           |                               | 1012           |                               | .com<br>دفاع صحیح بخاری        |                  | ٩ |
|     |                                         |                               |                |                               | فاری پر دواعتراضات             |                  |   |
| 289 | وضوع ہیں؟                               | ة ربها" كـ الفاظ <sup>م</sup> | لدت الأم       | برئيل مين "إذا و              | ع بخاری کی حدیث ج              | صح<br>کیا ز      | 0 |
| 289 |                                         |                               | ************   |                               | بی حنیفه کی حقیقت:             | مندا             | O |
| 289 |                                         | جمله موضوع ہے؟                | ك تراه"كا      | ن تعبد الله كأن               | ديث جبرئيل مين "أ <sub>د</sub> | کیا ہ            | O |
| 290 |                                         |                               | ل كا جواب:.    | پراعتراض!ورا                  | غاری کی ایک حدیث               | صحیح ب           | O |
| 290 |                                         |                               |                |                               | ہ ہر بیاری کی شفا ہے           |                  |   |
| 290 |                                         |                               |                | واكد:                         | ، طب سے کلونجی کے ف            | كتب              | O |
| 291 | •••••                                   | ام اطباء:                     | ا ہے، نہ کہ کل | ، یقین کلام رسول              | یمان کے لیےموجب                | اہل!             | O |
| 292 |                                         | . کی تخصیں؟                   | احاديث حفظ     | ام کے لالج میں                | ام بخاری نے کسی انع            | کیا اما          | O |
| 292 |                                         |                               |                |                               | افتراء كا درايتي جائزه         | نذكوره           | О |
| 293 |                                         | وراس کا جواب:                 | یخ کا افتراءا  | اور بدعتی فراه د.             | غاری کوصاحب باطن               | امام ج           | 0 |
| 293 |                                         | ې?                            | مان عت ۔       | وركعت براجين كأ               | ریث لکھنے سے قبل وو            | کیا ہ            | O |
| 294 |                                         | اب:                           | ) اور اس کا چ  | الباب پراعتراض                | فاری کے ایک ترجمة              | صیح ب            | O |
| 295 |                                         |                               |                | ے ما وتھیں:                   | فاری کو کئی لا کھ احادیہ       | امام ج           | O |
| 295 |                                         | 4.0                           |                | ,,,,,,,,,,                    | ت بخاری کا تھم:                | معلقا            | O |
| 296 | ****************                        | M.                            | :(             | ب عجيب اعتراض                 | فاری کی اُصحیت پرا با          | صحیح ب           | O |
| 296 | *************************************** |                               | جواب:          | متراض اور اس کا               | غاری کی فقاہت پر اع            | امام ج           | 0 |
| 297 |                                         | حقیقت:                        | ل اور اس کی    | بصحيحين مين تعارغ             | ی کے متعلق احاد یمھِ           | عمرنبو           | O |
| 297 |                                         | حقيقت:                        | ں اور اس کی    | ، بخاری میں تعار <sup>خ</sup> | باء کے متعلق احادیث            | قيام ق           | 0 |
|     |                                         |                               |                |                               | ضعفا ہے محدثین کے              |                  |   |
|     |                                         |                               |                |                               | فاری کا کسی روایت کو           |                  |   |
| 300 |                                         |                               |                | رزعمل:                        | فاری اوراحنا <b>ف</b> کا طر    | صحيح با          | O |
| 300 |                                         |                               |                | راس کا جواب:.                 | دیث پرایک اتہام او             | اہل ہ            | O |
| 300 |                                         |                               | اب:ا           | وال اور اس کا جو              | فاری کی ہابت ایک س             | صحیح با          | O |
|     |                                         |                               |                |                               | •                              | _                |   |
| 301 |                                         |                               | :2             | ن حلت موجود ہے                | مح بخاری میں شراب ک            | کیا <del>ر</del> | 0 |

www.muhammadilibrary.com المناسخة المن

| $Q_{-}$ | فهرست موضوعات                           |                                           | وفاع فیج بخاری                     | ٩ |
|---------|-----------------------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------|---|
| 301     |                                         | جہالت کا ثبوت:                            | ترجمه حدیث میں معترض کی            | 0 |
| 301     |                                         | ن کا ثبوت:                                | مذہب حنفی میں شراب کی حلیہ         | 0 |
| 302     |                                         | ہنا رفض کی علامت ہے؟                      | كياضيح بخارى كواضح الكتب ك         | 0 |
| 302     |                                         | رع وعقل کے خلاف ہیں؟                      | کیا صحیح بخاری کی احادیث شر        | 0 |
| 302     | *************************************** | تهام اوراس کا جواب:                       | ابل حدیث پر کفر وارتداد کا ا       | 0 |
| 302     |                                         | کا ایمان اور ابلیس کا ایمان برابر ہے:     | یذہب حقی کی رو سے احناف            | 0 |
| 302     | *************************************** | تراض اوراس کا جواب:                       | صیح بخاری کے ایک اثر پر اعد        | 0 |
| 303     | *************************************** |                                           | معترض کی علمی لیافت :              | 0 |
| 303     | •••••                                   | ي کی حقیقت:                               | تصحیح بخاری میں تعارض اور اس       | 0 |
| 304     |                                         |                                           | امام بخاری اور مسئله عزل:          | 0 |
| 304     | ••••                                    |                                           | باب العزل مين اقوال صحابه ذَ       |   |
| 304     | *******************************         | <i>عدیث کے خلاک ہے؟</i>                   | كياامام بخارى كااجتهاد ظاهر        | 0 |
| 305     | وراس کی حقیقت:                          | ) کے جنازے ہے متعلقہ اُحادیث میں تعارض ا  | صیح بخاری میں عبداللہ بن افج       | 0 |
| 305     | ••••••                                  |                                           | علامه عینی کا قول                  | 0 |
| 306     |                                         | الک کے شاگرد ہیں:                         | امام ابوحنیفه حدیث میں امام .<br>- | 0 |
| 306     |                                         | ەمتعلق ابن عباس دانتهٔ كا اثرنىسىسىسى     | صیح بخاری میں وفات مسیح کے         | 0 |
| 307     |                                         | حنیفه کی تا بعیت                          | حديث خير القرون اورامام ابو        | 0 |
| 308     |                                         |                                           | حديث خير القرون كالمطلب            | 0 |
| 309     | .,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | اوران کے جوابات:                          | امام بخاری پرتیره اعتراضات<br>م    | 0 |
| 311     | •                                       | اعتراض اوراس کا جواب:                     | صیح بخاری کی ایک <i>عدیث پر</i>    | 0 |
| 312     | مين:                                    | پراعتراض اوراس کا جواب قرآن مجید کی روشنی | بندرول كےرجم والى حديث             | 0 |
| 313     |                                         | کی مطابقت پر اعتراض اور اس کا جواب:       | ترجمه باب سے ایک حدیث              | 0 |
| 314     | *************************************** | لت:                                       | فہم حدیث میں معترض کی جہا          | 0 |
| 148     | ••••••                                  | متر اض اور اس کا جواب:                    | امام بخاری پرساع وتواجد کا ا       | 0 |
| 315     |                                         | سندنه ختی؟                                | کیا امام بخاری کے پاس کوئی         | 0 |
| 316     |                                         | دراس کا جواب:                             | امام بخاری پرایک اعتراض او         | 0 |
|         |                                         |                                           |                                    |   |

| فهرست موضوعات | Hunary Hadimorary.com را المعالم المع | 9        |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 317           | صدیث ا فک کا انگار اور اس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |
| 317           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | C        |
| سكت جواب:     | (A)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | C        |
| 319           | ) خاتمه (حصه دوم):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | C        |
| (             | حل مشکلات بخاری (حصه سوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |
| 321           | ك أصح الكتب اور غلطيال:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
| 321           | ک تصحیح بخاری کی پہلی غلطی اور اس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | )        |
| 322           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |
| 323           | 🔾 تصحیح بخاری میں دوسری غلطی اور 📆 کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | )        |
| 323           | الحرف سبعه كالمطلب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | )        |
| 324           | ک صحیح بخاری میں تیسری غلطی اور اس کا جواب ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | C        |
| 326           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |
| 328           | 🔾 تصیح بخاری میں ایک موضوع حدیث کی نشاندہی اور اس کی خلیقت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | C        |
| 330           | 🔾 موضوع حدیث کی بہجان کیا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |
| 330           | 🔾 حدیث مذکور علامات وضع ہے مبرا ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | C        |
| 331           | ک حدیث مذکور کی توضیح میں شارحین کے اقوال:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | C        |
| 332           | 🔾 ندکوره حدیث کی بابت معترض کو جواب الجواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | C        |
| 334           | 🔾 تصحیح بخاری کی چندا حادیث پر وضع کا اعتراض اوراس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | C        |
| 334           | سپلی حدیث:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | C        |
| 335           | ) دوسری حدیث:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | C        |
| 336           | ک صحیح بخاری اورموضوعات ابن جوزی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | >        |
| ب:            | ﴾ تصحیح بخاری کی ایک حدیث کے متعلق معترض کی مزید گوہرافشانی اوراس کا جوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | C        |
| 337           | ک سعید بن عفیر پر جرح اوراس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>O</b> |
| 338           | 🔾 معترض کے امام بخاری پر افتراءات کی فہرست:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | )        |
| 339           | ) خضر طبيقا زنده بن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | C        |

| موعات على | فهرست موف                               | 1015                                    |                       | دفاع صحيح بخارى                 |               |
|-----------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------|---------------------------------|---------------|
| 340       |                                         | رتكالنا:                                | ب الموت كي آ نكھ      | منرت موی ماینیا، کا ملک         | νO            |
| 340       |                                         | ے?                                      | ونقل کے مخالف         | يا مٰدکوره حديث عقل أ           | $\mathcal{O}$ |
| 341       |                                         | ت ے:                                    | رآن مجيد کي آيار      | ورہ حدیث کی تائید قر            | (i O          |
| 342       |                                         | كا فتوىٰ:                               | پرامام ابن خزیمه      | ورہ حدیث کے منکر ،              | (i O          |
| 342       |                                         |                                         |                       | وره حديث کي توجيهه              |               |
| 343       | کے جوابات:                              | ىتراضات اوران <u>ـ</u>                  | عمر ملطني پر بارنج اع | نح بخاری کے اثر این             | O             |
| 345       |                                         |                                         | رف:                   | امه مينى حنفى كالمخضر تعا       | O علا         |
| 346       |                                         | ب:                                      | ی اور اس کا جوار      | نح بخاری میں ایک <sup>فلط</sup> | <b>5</b> O    |
| 346       |                                         |                                         | واب:                  | سری غلطی اور اس کا ج            | ,, O          |
| 347       |                                         |                                         | وَابِ:كن              | سری غلطی اور اس کا ج            | ž O           |
| 349       |                                         |                                         | ,                     | اعت اہل حدیث پر ا               |               |
| 349       |                                         | ~ 0.                                    |                       | مج بخاری کے رواۃ پر             |               |
| 350       | میات اور ان کے جوابات:                  |                                         |                       |                                 |               |
| 352       |                                         |                                         |                       | م بخاری کی تو ہین بار           | -             |
| 353       | ه جوابات؟                               |                                         |                       |                                 |               |
| 353       | <b></b>                                 | دا، ایک حنفی کی شهاد                    | كالمعتى معلوم ندبه    | م ابوحنیفه کوعمر تجر د هر       | u O           |
| 353       | *************************************** | *************************               | به کاسن وفات:         | الطفيل عامر بن واثلا            | O ابو         |
| 355       | 144444444444444444444444444444444444444 | ں کا جواب:                              | ع حدیث اور ا          | اری کی ایک اور موضو             | نخ 🔾          |
| 359       |                                         | *************************************** | •                     | . ابن عمر میں فی کا مجر         |               |
| 360       | ••••••••••••••••                        | ان کے جوابات:                           | بداعتراضات اور        | ورہ اڑ کے متعلق مز با           | (i O          |
| 362       | •••••••••••                             | •••••                                   | ••••••                | . پر حدیث کا اطلاق:             | i O           |
| 363       | ر حچورژ د یا تھا؟                       | ئے راشدین کا طریقہ                      | يات مين خلفائ         | یا محدثین نے جمع روا            | < O           |
|           |                                         |                                         |                       |                                 |               |
|           |                                         |                                         |                       |                                 |               |
|           |                                         |                                         |                       | • '                             | -0            |
| 366       |                                         |                                         | واب کی وضاحت          | بمح بخاری کے تراجم اب           | ; O           |
|           |                                         |                                         |                       |                                 |               |

|          | www.muhammadilibrary.com                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2        |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| <u> </u> | www.muhammadilibrary.com<br>دفاع سی بخاری کا محال کا محا | <b>)</b> |
| 367      | امام بخاری اور طلاق هلاشه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0        |
| 368      | صحیح بخاری کی احادیث لعان:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0        |
| 368      | کیا خون ناقض وضو ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0        |
| 369      | صحیح بخاری کی ایک عبارت کی تو شیح:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0        |
| 370      | کیا صحیح بخاری فیصله کن کتاب نہیں؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0        |
| 370      | ترجمه باب سے ایک حدیث کی مطابقت پرنو اعتراض اوران کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0        |
| 373      | اراده دل پرمواخذه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0        |
| 374      | اراده قلبی کی اقسام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0        |
| 375      | امام این با قلانی کا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0        |
| 378      | امام بخاری نے امام شافعی اور اس احمد سے روایت کیون نہیں لی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0        |
| 379      | امام بخاری پر حدیث میں کتر بیونت کا ازام اوراس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0        |
| 380      | تصیح بخاری کی ایک حدیث پرتین اعتراضات افزران کے جوابات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0        |
| 381      | رفع الیدین کے بارے ایک حدیث اور اس کی تو چی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0        |
| 382      | قراءت خلف الامام اورحضرت زيدبن ثابت دفاتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0        |
| 383      | تصیح بخاری کی حدیث ضب پر اعتراض اور اس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0        |
| 383      | تصیح بخاری میں ایک اور موضوع حدیث اور اس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0        |
| 385      | صیح بخاری کی بابت اٹھارہ سوالات اور ان کے جواہات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0        |
| 389      | تصیح بخاری کے غیر تممل کتاب ہونے کا اعتراض ادراس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0        |
| 390      | تصیح بخاری کے خلاف مقلدین کی ایک تتاب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0        |
| 391      | قصائد در مدح تصحیح بخاری:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0        |
|          | الأمر المبرم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| 401      | دياچە:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0        |
|          | ابل حدیث حضرات کی خدمت میں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |
| 405      | آغاز کتاب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0        |
| 405      | ڈ اکٹر عمر کریم کا دعوائے سادت اور اس کی حقیقت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0        |
| 405      | (صديث: "اتبعوا السواد الأعظم" كي تحقيق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0        |

| www.muhammadilibrary.com                                                              | <b>(</b> |
|---------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| www.muhammadilibrary.com<br>دفاع تنا در الله الله الله الله الله الله الله الل        | <u></u>  |
| ابتدائے جواب:                                                                         |          |
| ابتدا بي غلط!                                                                         |          |
| مولوی عمر کریم کا آ مخضرت مَا الله کے نام کے ساتھ درود نہ اکھنا:                      | O        |
| مولوی عمر کریم کا بقلم خود جہالت کا اعتراف:                                           | O        |
| مولوى عمر كريم كامقصد تاليف:                                                          | O        |
| عمل بالحديث كا انتشار:                                                                | О        |
| تقليد اورعمل بالحديث مين تناقض اور تباين كلى ہے:                                      | 0        |
| المانت رسول مَا يَقِظُ كا مرتكب كون؟                                                  | O        |
| تقويدالإيمان برايك افترا اوراس كاجواب:                                                |          |
| تقوية الإيمان كى صداقت وحق يت رشيد احمر كنگوى خفى كى زبانى:                           | О        |
| الل حديث برامام ابوحنيفه اوران كي فقد كي المانت كا الزام:                             |          |
| عمل بالكتاب والسنة كم متعلق شاه ولى الله كل رصيت                                      | О        |
| امام ابوهنيفه كاعمل بالحديث كى تلقين :                                                |          |
| کیا فقہ حنی کے تمام سائل حدیث نبوی کے موافق ہیں؟ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | O        |
| فقة فقى كا يبلا ستله:                                                                 | O        |
| فقه حفى كا دوسرا مئله:                                                                | 0        |
| نقه حنفی کا تیسرا مسّله:                                                              | О        |
| ردتقليديين مؤلف برطف كى ايك تصنيف اورمقلدين احناف كوچيلنج                             | O        |
| احكام قرآنى كا مخالف كون؟ ابل حديث يا مقلدين احناف؟                                   | O        |
| فقة حنى ك قرآن وحديث ك خلاف كيس سائل:                                                 | O        |
| سيرة النعمان اوراس كاجواب حسن البيان:                                                 | O        |
| كتابتِ حديث كا آغازكب مواتها؟                                                         | O        |
| عبد نبوی میں کتاب حدیث کے داکال:                                                      | O        |
| (عبدالله بن عمر والأثنا كي عمر اورسن وفات)                                            |          |
| حضرت ابو بريره اور كمابت حديث:                                                        | O        |
| وضع اعادیث کا سبب مسلکی تعصب ہے:                                                      | O        |

| www.muhammadilibrary.com وَالْ يَنْ مِعْارِي اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْم |            | )) |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----|
| مع حديث مين تقليد وتعصب ايك بنيادى عضرتها)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |    |
| مشهور وضاع كا اقرار واعتراف:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |    |
| رالكريم وضاع حديث اورعمر كريم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عب         | O  |
| م بخاری اور صحح بخاری کی امامت وصحت کا اقرار، مولوی عمر کریم کی زبانی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ·L!        | O  |
| وی عمر کریم کے کلام میں تناقض کا ثبوت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |    |
| م بخارى كو كئ لا كه احاديث ياد تحين :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ŀĮI        | O  |
| ئ بخارى مين احاديث كي تعداد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | صح         | O  |
| وى عمر كريم كى تاريخ وسير دانى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |    |
| عادیث بخاری کی کمل تعداد)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (1)        | O  |
| ع بخارى كى تصنيف ميس الم يخارى كاحزم واحتياط:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | صح         | O  |
| ا جمع احادیث قدرت بشری سے جی ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | كمي        | O  |
| ع بخارى ومسلم مين صرف ميح احاديث شاك ين :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | صح         | O  |
| ځ بخاري ومسلم کي صحت پر اجماع:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | صح<br>ز    | O  |
| ن اربعه میں موضوع احادیث نہیں ہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | سنر        | O  |
| يف حديث پرفضائل مين عمل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ضع         | O  |
| نائل اور ترغیب و تربیب میں ضعیف عدیث پرعمل درست نہیں) اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (ن         | O  |
| نن ترندی اور این ملجه میں موضوع احادیث موجود ہیں)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>~</b> ) | O  |
| موع مدیث کی پیچان کیا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | موة        | O  |
| موعات ابن جوزي پر نفذ وتبصره:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | موة        | O  |
| رى ومسلم مين مجروح رواة اوراس كى حقيقت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |    |
| حدیث میں محدثین کے علاوہ احناف وغیرہ کی جرح معترز نہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | فن         | O  |
| ي جام اور ديگر شارحين مدايد كي نقل غير معتبر ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |    |
| ح غیر مفسر اور اسباب جرح سے ناواقف مخص کی جرح مقبول نہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |    |
| يا نا عبدالحي لكصنوى حنفي كا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |    |
| احادیث کا موجودہ زخیرہ فقہ کے لیے معیار نہیں؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كيا        | O  |
| يث اور فقه كي تدوين ميس مقارنه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | حد         | O  |

|              | www.muhammadilibrary.com                                                                             |   |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|              | www.muhammadilibrary.com فهرت موضوعات (فاع سيح بخاري (که ۱۵۱۹ کا |   |
| 423          | تدوین حدیث کے بعد مقلدین نے احادیث کی مخالفت کیوں کی ؟                                               | O |
| 424          | مسائل فقه کی کوئی سند نبین:                                                                          | O |
| 424          | فقه حنفی کے موافق احادیث کہاں ہیں؟                                                                   | O |
| 424          | کیا امام ابوحنیفه پراحادیث کی پابندی واجب نہیں؟                                                      | O |
| 424          | امتداد زمانه کی بدولت فقد حنی کے موافق احادیث کا نام ونشان باقی ندر ہا، مولوی عمر کریم کا اعتراف     | O |
| 425          | اخذ حدیث میں امام ابوحنیفہ کے نظر میرشدت کا ابطال:                                                   | O |
| 425          | امام ابوحنیفه کوا حادیث ندیلنے کا ثبوت:                                                              | O |
| 425          | کیا امام مسلم نے دیباچ مسلم میں امام بخاری کو شخت لفظوں سے یاد کیا ہے؟                               | O |
| 4 <b>2</b> 5 | (حدیث معتعن میں لقاء وساع کی شرط امام بخاری اور علی بن مدینی سے ٹابت نہیں)                           | O |
| 426          | امام ابن جوزی کے اسلوب کرچ و تعدیل پر نفذ و تھرہ                                                     | O |
| 426          | كيا مسائل حنفيه كے مطابق احاد يك مرجود بيں؟                                                          | O |
| 426          | مولوی عمر کریم کی احادیث نبویه اور محد ثین ہے عداوت:                                                 | O |
| 427          | کتب صحاح سے عداوت رکھنے والے پر رشید احمد می شخفی کا فتویٰ:                                          | O |
| 427          | صیح بخاری کی بابت مولوی عمر کریم کے کلام میں تناقض <u>کی ب</u>                                       | O |
| 427          | صیح بخاری کی تو بین کرنے والے کے متعلق شاہ ولی الله محدث دبلوی کا فتوی:                              | O |
| 428          | کونی جرح مقبول ہوتی ہے؟                                                                              | O |
| 428          | جرح و تعدیل نقل کرنے کا ضابطہ                                                                        | O |
| 430          | راویان صیح بخاری ہے اتہام جرح کا دفعیہ:                                                              | O |
| 430          | تتهيد ضروري:                                                                                         | O |
| 430          | صحیحین کے اصولی راوی جمہور کے نز دیک عادل ہیں:                                                       | O |
| 430          | صحیحین کے رواق پر کسی دوسرے کی جرح معتر نہیں:                                                        | O |
| 431          | جرح کا مدار پانچ چیزول پر ہے:                                                                        | O |
| 431          | صیح بخاری کے رواۃ پانچوں اسباب جرح سے مبرا ہیں:                                                      | O |
| 432          | کونی بدعت اخذ روایت میں مانع ہے؟                                                                     | O |
| 432          | اہل بدعت کی روایت لینے کا ضابطہ:                                                                     | 0 |
| 433          | غيرمعتر جروح كاتذكره:                                                                                | O |

| www.muhammadilibrary.com                                                                                                              |           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| www.muhammadilibrary.com<br>دفاع سی جناری (1020 کی داری کاری کی جناری (1020 کی داری کاری کی داری کاری کاری کاری کاری کاری کاری کاری ک | $\supset$ |
| مشهور قاعده "الجرح مقدم على التعديل" كي بابت أيك ضروري وضاحت:                                                                         | О         |
| بخاری ومسلم کے رواق پر جرح مفسر فابت نہیں:                                                                                            | 0         |
| حرف الأكف:                                                                                                                            | *         |
| (1) ابراهيم بن عبدالرحمن السكسكي:                                                                                                     | 0         |
| ٢) إبراهيم (بن المنذر) الخزاعي                                                                                                        | 0         |
| (٣) إبراهيم بن يوسف بن إسحاق بن أبي إسحاق السبيعي:                                                                                    | 0         |
| ٣) أبي بن عباس بن سهل بن سعد الساعدي:                                                                                                 | 0         |
| جرح غيرمفسر مردود ہے:                                                                                                                 | 0         |
| جس راوی ہے امام بخاری تخ تنج کریں وہ ان کے نزدیک ثقہ ہے:                                                                              | 0         |
| میح بخاری کے کسی راوی کے معلق دوسرے کی جرح مقبول نہیں:                                                                                | 0         |
| (امام نسائى ك قول "ليس بالقوي" كل طلب)                                                                                                | 0         |
| (امام ابن معين كے قول "ليس بشيء" كا مطلب )                                                                                            | 0         |
| (محدثين كرام ايك بى راوى ير "ليس بالقوى" اور كيسن الحديث"كا اطلاق كردية بين: 438                                                      | 0         |
| (۵) أحمد بن بشير الكوفى:                                                                                                              |           |
| (احمد بن بشرنام کے دوراوی ہیں).                                                                                                       | 0         |
| (٢) أحمد بن شبيب بن سعيد:                                                                                                             | 0         |
| بوالفتح از دی بذات خودضعیف ہے، لہذا اس کی جرح مقبول نہیں:                                                                             | 0         |
| (2) أحمد بن صالح أبو جعفر المصري (ابن الطبرى):                                                                                        |           |
| (٨) أحمد بن عبد الله بن حكيم:                                                                                                         | 0         |
| يزان الاعتدال كى ايك عبارت اور مولوى عمر كريم كى جهالت:                                                                               |           |
| (٩) "أسامة بن حفص:                                                                                                                    |           |
| والقتح از دی کی جرح معتبرنہیں:                                                                                                        |           |
| ١٠)أسباط أبو اليسع:                                                                                                                   |           |
| ا) إسحاق بن محمد بن إسماعيل بن عبد الله:                                                                                              |           |
| المرائيل بن موسى:الله بن موسى:                                                                                                        |           |
| ولوی عمر کریم کی خیانت:                                                                                                               | · O       |

| www.muhammadulibrary.com د ال سی بخاری ال ۱۵۵۱ کی ال کی بخاری ال ۱۵۵۱ کی ال کی بخاری ال ۱۵۵۱ کی بخاری ال ۱۵۵۱ کی بخاری ال ۱۵۵۱ کی بخاری ال ۱۵۶۱ کی بخاری ال ۱۸۵۰ کی بخاری ال ۱۸ | 9       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ﴾ ابوالفتح از دی جرح مین غیر معتمد ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | C       |
| (١٣) إسماعيل بن أبان الأزدي الكوفي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | C       |
| ) لفظ "تشيع" كالمعنى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | O       |
| ) (متقد مین کے نزدیک تشیع کا اطلاق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | O       |
| (۱۳) إسماعيل بن مجالد بن سعيد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | O       |
| ﴿ (اہل کوفہ کے حق میں جوز جانی کی جرح متبول نہیں )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | O       |
| ا امام نسائی کا قول''لیس بالقوی'' خفیف جرح ہے)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | O       |
| (١٥) أسيد بن زيد الجمال:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | O       |
| ا (١٦) أيوب بن عائذ الكوفي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | O       |
| ا (امام ذہبی کے ایک قول پر تنبید)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | O       |
| (١٤) أحمد بن عيسىٰ المصري:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | C       |
| ٠ (١٨) أيوب بن سليمان بن هلال: الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| ﴾ جرح میں ابوالفتح از دی کے قول کا اعتبار نہیں: ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | O       |
| ۶ حرف الباء:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | €       |
| ) (١٩)بدل بن المحير أبو المنير اليربوعي البصري:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | C       |
| ﴾ مولوی عمر کریم کی ایک غلطی اور خیانت کا ثبوت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | O       |
| (بدل بن محمر پر امام دار قطنی کی جرح مطلق نہیں بلکہ مقید ہے)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | O       |
| ٠ (٢٠) بريد بن عبد الله بن أبي بردة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | C       |
| ) (امام احمد بن عنبل کے قول' مکر'' کا مطلب)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | C       |
| ؟ حر <b>ف</b> الثاء:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | €       |
| (۱۲) ثابت بن عجلان:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | C       |
| الراثابت بن مجلان بر مختلف جروح كاجواب)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | O       |
| (۲۲) ثابت بن محمد الكوفي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | O       |
| ا مام ذہبی کے ایک قول پر تنبیہ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| ﴾ متابعات اور شوابد میں ضعیف راویوں کی روایت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | C       |
| ( ٢٣) ثور بن زيد الديلي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | $\circ$ |

|     | www.muhammadilibrary.com<br>دفاع مج بخاری المحت موضوعات                                             | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| _   |                                                                                                     |                                        |
| 462 | ( ثور بن یزید بدعتی قدری سے امام اوزاعی نے مصافحہ کرنے سے انکار کر دیا )                            |                                        |
| 464 | (۲۴) ثور بن يزيد الكلاعي:                                                                           |                                        |
| 466 | (توربن یزید کا قدریت سے رجوع)                                                                       | _                                      |
| 467 | ' حرف الجيم:                                                                                        |                                        |
| 467 | (۲۵) جعید بن عبد الرحمن:                                                                            |                                        |
| 467 | ابوالفتح از دی کی جرح شاذ ہے:                                                                       |                                        |
| 468 | ٠ حرف الحاء:                                                                                        | <b>%</b>                               |
| 468 | (٢٧)حاتم بن إسماعيل المدني:                                                                         | 0                                      |
| 468 | (امام نسائی کا ایک بی راوی بر "لیس بالقوی" اور "لیس به بأس" کے الفاظ کا اطلاق)                      | 0                                      |
| 469 | . (۲۷)حرب بن شداد اليشكري:                                                                          | 0                                      |
| 469 | (۲۸)حسان بن إبراهيم الكرمالي                                                                        | 0                                      |
| 470 | (۲۹)الحسن بن بشر البجلي:                                                                            | O                                      |
| 471 | (ابن خراش پر حافظ ذہبی، حافظ ابن حجر اور مولا نا امیر کی بیکشم کی جرح:                              | 0                                      |
| 472 | (۳۰)الحسن بن ذكوان:                                                                                 |                                        |
| 472 | (امام یحیٰی القطان صرف ثقه راوی سے روایت لیا کرتے تھے) ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔         |                                        |
| 472 | (٣) الحسن بن مدرك البصري:                                                                           |                                        |
| 474 | (محدثین کرام کے نزد یک الفاظ جرح میں'' کذاب'' کا اطلاق)                                             |                                        |
| 474 | (٣٢)حميد بن نيرويه الطويل:                                                                          |                                        |
| 474 | مولوی عمر کریم کی راوی کا نام لکھنے میں غلطی:                                                       |                                        |
| 474 | (امام این عدی کاکسی راوی کوا پی کتاب الکامل میں صرف درج کرنا موجب جرح نہیں)                         | 0                                      |
|     | ر السين کي روايات قبول کرنے کا ضابطہ:                                                               |                                        |
|     | صیح بخاری ومسلم میں مدسین کی روایات ساع پرمحمول ہیں:کاری ومسلم میں مدسین کی روایات ساع پرمحمول ہیں: |                                        |
|     | ( صیح بخاری اور مسلم میں مالسین کے عنعنات ساع پر محمول ہیں، علامہ عینی حنفی کا قول)                 |                                        |
|     | ر في الخاء:<br>حرف الخاء:                                                                           |                                        |
|     | (٣٣) فخالد بن مخلد القطواني الكوفي:                                                                 |                                        |
|     | شیعه راوی کی روایت لینے کا ضابطہ:                                                                   |                                        |
| 411 | سيعدراون ن رويت يه فالعبر                                                                           |                                        |

| www.muhammadilibrary.cor فبرست موضوعات المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية | n_                    |          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|----------|
| ارى الآن الحريق و 1023 كان المرست موضوعات                                                                      | دفاع سي يخ            | ر ا      |
| بهران الحذاء:                                                                                                  | (۳۴)خالد بن ه         | 0        |
| قوال "يكتب حديثه" اور "لا يحتج به"كا مطلب)                                                                     | (امام ابوحاتم کے ا    | 0        |
|                                                                                                                | (۲۵)خیشم بن ۶         | 0        |
| ں مولوی عمر کریم کی غلطی:                                                                                      | راوی کا نام لکھنے میں | 0        |
| رئييں:                                                                                                         | ازدی کی جرح معتب      | 0        |
| خياط العصفري البصري:                                                                                           |                       |          |
|                                                                                                                | حرف الدال:            |          |
| ببد الرحمن المكي العطار:                                                                                       | (۲۷) داو د بن ع       | 0        |
| عتبارئيس:                                                                                                      | ازدی کی جرح کا ا      | 0        |
| 485                                                                                                            | حرف الزاء:            | <b>₩</b> |
| ربع: 485                                                                                                       | (۳۸)زياد بن الر       | 0        |
| تهاد كا رخل:                                                                                                   |                       |          |
| ر نیہ ہے )                                                                                                     | (ابوبشر دولا بي متكلم | O        |
| جارح کے اقوال میں تعارض اور اس کا حل ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                    | مسی ایک راوی پر       | 0        |
| امام یجی بن معین کے اقوال میں تعارض اور اس کا علی:                                                             | جرح وتعديل ميں        | O        |
| نوال میں جرح وتعدیل کا تعارض اور اس کاحل )                                                                     | (ائمہ محدثین کے ا     | O        |
| لد الله بن الطفيل البكائي الكوفي:                                                                              | (۳۹)زیاد بن عب        | О        |
| 490                                                                                                            | حرف السين :           | <b>₩</b> |
| جلان الأفطس:                                                                                                   | (۴۰)سالم بن ع         | 0        |
| شوع:                                                                                                           | (۲۱)سعید بن أث        | 0        |
| کی جرح کی بابت حافظ این حجر رشاشهٔ کا قول:                                                                     |                       |          |
| سبب نظرياتي مخالفت ہومقبول نہيں)                                                                               |                       |          |
| ابل كوفداور ابن خراش كى جرح الل شام كے حق ميں مقبول نہيں)                                                      | (جوز جانی کی جرح      | 0        |
| سليمان:                                                                                                        | ( ۲۲)سعید بن م        | O        |
| "تكلموا فيه"مبهم مي، لبذا مقبول نبين:                                                                          |                       |          |
| عبيد الله بن جبير بن حية الثقفي:                                                                               | (۳۳)سعید بن           | О        |

| www.muhammadilibrary.com<br>دفاع مج بخاری کا | <del>2</del> |  |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------------|--|
|                                                                                  |              |  |
| (٣٣) سعيد بن أبي عروبه:                                                          | ) ()         |  |
| (22) سعيد بن كثير بن عفير المصري:                                                | 0            |  |
| (سعید بن کشر بر جوز جانی کی جرح اور امام ابن عدی کا تعاقب):                      | 0            |  |
| (۲۹)سعيد بن أبي هلال:                                                            | ) O          |  |
| قلِ عبارت میں مولوی عمر کریم کی خیانت:                                           | O            |  |
| (۲۵) سلم بن زرير:                                                                | ) O          |  |
| اوی کے نام میں مولوی عمر کریم کی غلطی:                                           | , O          |  |
| (٣٨) سلمة بن رجاء الكوفي:                                                        | 0            |  |
| ئس راوی ہے امام بخاری تخ یج کریں وہ ان کے نزدیک قابل ججت ہے:                     | ; O          |  |
| امام ابن معین کے قول "لیس بنسیء" کا مطلب)                                        | 0            |  |
| (٣٩) سليمان بن عبد الرحمن الدرثيقي:                                              | 0            |  |
| (٥٠)سليمان بن كثير العبدي البصري                                                 | 0            |  |
| ولوى عمر كريم كى ايك اورغلطى:                                                    | · O          |  |
| امام ابن معین جرح میں متشدد ہیں)                                                 | 0            |  |
| تعارض کے وقت امام ابن معین کی جرح "دضعیف" وغیرہ مقبول بیس )                      | 0            |  |
| جرح وتعديل ميں ائمه محدثين كے طبقات)                                             | 0            |  |
| ۵۱)سیدان بن مضارب:                                                               | 0            |  |
| (۵۲)سيف بن سليمان المكي:                                                         | O (          |  |
| ۵۳)سريج بن النعمان الجوهري:                                                      | O (          |  |
| ولوی عمر کریم کی جیرا پیھیری:                                                    | . O          |  |
| رَف الشين:                                                                       |              |  |
| ۵۲) شبابه بن سوار المدائني:                                                      |              |  |
| ۵۵)شبيب بن سعيد الحيطي البصري:                                                   |              |  |
| ولوی عمر کریم کی ایک اور غلطی:                                                   |              |  |
| ۵۲) شريك بن عبد الله بن أبي نمر المدنى:                                          |              |  |
| ائمه جرح وتعديل كے الفاظ "لا بأس به" اور "ليس بالقوى" كا مطلب)                   |              |  |

XOXX 1025 XXOX دفاع فيح بخاري (۵۸) صخر بن جو پرية: الطاء: ا (٢٠) طلحة بن يعيئ الزرقي: ...... (١١) عاصم بن سليمان الأحول: 🔾 کیا عاصم نام کے تمام راوی ضعیف ہیں؟ ....... 🔾 (امام ابن معين كے الفاظ "ليس بشيء" كا اعلاقي) ........ (امام ابن معين كا ايك بى راوى ير "صالح" اور "ليس بالقوي" كے الفاظ كا اطلاق:........................ 🔾 مولوي عمر کريم کې يد د مانتي:.................. ○ (مدعتی راوی ہے روایت لینے کا ضالطہ) ................... ( ٧٤ )عبد الله بن ذكوان أبو الزناد: 

|     | فهرست موضوعات                           |                                         | 1026                        | دفاع صيح بخارى                   |       |
|-----|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------|----------------------------------|-------|
| 531 |                                         |                                         | ن زبر الدمشقي:              | ٤ )عبد الله بن العلاء بـ         | O (   |
| 531 |                                         |                                         | عمر کریم کی غلطی:           | وی کا نام لکھنے میں مولوی        | υ O   |
| 533 | *************************************** | •••••                                   | ن سے جرح ٹابت نہیں)         | عبدالله بن زبر پر این معیر       | O (   |
| 533 |                                         |                                         | بد المدني:                  | 2)عبدالله بن أبي لبي             | O (   |
| 534 |                                         | *******************************         | إالأنصاري:ا                 | 21)عبد الله بن المثني            | O (   |
| 534 | •••••••••••                             |                                         | عمر کریم کی ایک اور غلطی:   | وی کا نام لکھنے میں مولوی        | U O   |
| 535 |                                         |                                         | جيح المكي:                  | ٢٧)عبد الله بن أبي ن             | O (   |
| 535 | ••••••                                  |                                         |                             | لوی عمر کریم کی ایک تحریفہ       | y O   |
| 536 |                                         | ر المدني:                               | ابي أويس عبد الله أبوبك     |                                  |       |
| 537 |                                         |                                         | <i>ان جرح:</i>              | الفتح ازدی کے متعلق تفصیرا       | O ابو |
| 540 |                                         | ني الكوفي:                              | لرحمن أبو يجيئ الحما        | 1                                |       |
| 540 | *************************************** |                                         |                             | لوى عمر كريم كى علمى لياقت       |       |
| 541 |                                         |                                         |                             | ۷)عبد ربه بن نافع أبو.<br>۱      |       |
| 542 | *************************************** |                                         |                             | لوی عمر کریم کی ایک اور علا<br>" |       |
| 542 |                                         |                                         | ر کریم کی خیانت)            |                                  |       |
| 543 |                                         | امفهوم)                                 | ز ہمی ہٹالننے کے کلمہ "صح"ک |                                  |       |
| 543 | •••••••                                 |                                         |                             | 42)عبد الرحمن بن ثو<br>ر         |       |
| 544 |                                         |                                         | ـ. "لا يحتج به"كامفهوم)     |                                  |       |
| 544 |                                         | (                                       | به "لين الحديث"كامقبوم      |                                  |       |
| 544 |                                         |                                         | •                           | /2)عبد الرحمن بن·<br>            |       |
| 544 |                                         | *************************************** |                             | ی کا نام لکھنے میں مولوی         |       |
|     |                                         |                                         | ـليـمان بن الغسيل المدا     |                                  |       |
|     |                                         |                                         | كا "تقة" "ليس به بأس"       |                                  |       |
|     |                                         |                                         | بدالله بن دينار المدني:     |                                  |       |
|     |                                         |                                         | لد الملك بن شيبة:           |                                  |       |
| 548 |                                         |                                         | مد المحاربي:                | ۸)عبد الرحمن بن مح               | r) O  |

| www.muhammadilibrary.com<br>دفاع مجمع بخاری (1027 کی مخاری کاری کاری کاری کاری کاری کاری کاری ک |   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|                                                                                                 |   |
| مولوی عمر کریم کی ایک تحریف:                                                                    | О |
| (٨٣)عبد الرحمن بن أبي نعم البجلي:                                                               | 0 |
| (امام ابن معین جرح میں متشدد ہیں)                                                               | О |
| (۸۴)عبد الرحمن بن نمر:                                                                          | О |
| (٨٥)عبد السلام بن حرب الملائي:                                                                  | 0 |
| (امام ابن سعد کی شاذ جرح کا حکم)                                                                | 0 |
| (٨٢) عبد العزيز بن عبد الله الأويسي المدني:                                                     | O |
| رادى كا نام لكھنے ميں مولوى عمر كريم كى غلطى:                                                   | О |
| مولوي عمر كريم كي بدديانتي:                                                                     |   |
| (ابوعبيد آجري کي توثيق ثابت شي)                                                                 | O |
| (٨٤)عبد العزيز بن مسلم القلالي:                                                                 |   |
| (کسی راوی سے وہم کا صدور موجب جرح ایک                                                           | 0 |
| (٨٨)عبد الملك بن أعين:                                                                          | 0 |
| راوی کا نام لکھنے میں مولوی عمر کریم کی غلطی:                                                   | 0 |
| (٨٩)عبد الملك بن الصباح الصنعاني:                                                               |   |
| (٩٠)عبد الواحد بن واصل:                                                                         |   |
| (٩١)عبد الله بن عبد المجيد:                                                                     | 0 |
| راوی کا نام ککھنے میں مولوی عمر کریم کی غلطی:                                                   |   |
| (امام یچیٰ برن معین کے الفاظ "لیس بشیء" کا مطلب)                                                | О |
| (٩٢) عبيدة بن حميد الضبي الكوفي:                                                                | _ |
| (٩٣) عثمان بن فرقد البصري:                                                                      | O |
| (٩٣)عطاء بن السائب زيد بن الثقفي:                                                               | О |
| مولوي عمر كريم كي حيار غلطيان:                                                                  | О |
| (عطاء بن سائب کی روایت کا حکم اور مختلط راوی کی روایت قبول کرنے کا ضابطہ)                       | O |
| (٩٥) عطاء بن ميمونة البصري:                                                                     | O |
| (امام ابن معین ثقه راوی یر "لیس به بأس" کا اطلاق کردیتے ہیں)                                    | O |

| www.muhammadilibrary.com<br>الماسخ بخارى المرت موضوعات المرت موضوعات المرت موضوعات المرت موضوعات المرت موضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <u>~</u> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ر ال     |
| (٩٢) عكرمة مولىٰ ابن عباس:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0        |
| (٩٤)علي بن الجعد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | O        |
| راوی کا نام کھنے میں مولوی عمر کریم کی غلطی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0        |
| (٩٨)علي بن الحكم البناني البصري:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | O        |
| (تویش سے عاری راوی کے متعلق ابوالفتح ازدی کی جرح کا اعتبار)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0        |
| (٩٩)علي بن عبد الله بن جعفر (ابن المديني):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0        |
| نقلِ عبارت میں مولوی عمر کریم کی خیانت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0        |
| (امام عقیلی سے امام علی بن مدین کی توثیق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0        |
| (۱۰۰)عمر بن ذر الهمداني:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0        |
| (۱۰۱)عمر بن أبي زائدة المنافق | 0        |
| (١٠٢)عمر بن علي بن عطاء بزر مقدم البصري المقدمي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | O        |
| (۱۰۳)عمر بن محمد بن زيد بن عبالله:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0        |
| نقل جرح میں مولوی عمر کریم کی ہوشیاری:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | O        |
| (۱۰۴)عمر بن نافع مولی ابن عمر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0        |
| (۱۰۵) عمران بن الحطان السدوسي البصري الخارجي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0        |
| (۱۰۲)عمران بن مسلم القصير:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | $\circ$  |
| (١٠٤)عمرو بن ابي عمرو:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0        |
| (١٠٨)عمرو بن محمد الناقد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | $\circ$  |
| مطبع نول کشوری کی مطبوعات میں عموماً غلطی ہوتی ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0        |
| ميزان الاعتدال كي ايك عبارت كي تقيح:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0        |
| (١٠٩)عمرو بن مرزوق الباهلي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0        |
| مولوی عمر کریم کے کلام میں تناقش:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | $\circ$  |
| (۱۱۰)عمرو بن مرة الحملي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0        |
| امام ابوحاتم كے الفاظ "يرى الإرجاء" كا مطلب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |
| رادي كا نام لكين مين مولوي عمر كريم كي فلطي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0        |
| (١١١)عتبة بن خالد الأيلي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0        |

| (24)   |                                                                                                | 2        |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Ø_     | وفاع صبح بخاری کو 1029 کی فرست موضوعات                                                         |          |
| 590    | مولوی عمر کریم کی چارغلطیان:                                                                   | O        |
| 592    | (١١٢)عوف الأعرابي أبوسهل البصري:                                                               | O        |
| 593    | جورادی صحیحین میں ذکر کئے گئے ہیں، ان کی تعدیل پر جمہور کا اتفاق ہے:                           | O        |
| 594    | (۱۱۳)عیسیٰ بن طهمان:                                                                           | O        |
| 594    | جرح میں ابن حبان کا تشدد:                                                                      | O        |
| 595    | (جرح میں ابن حبان متشدد ہیں، حافظ ذہبی الطف کی تصریح)                                          | О        |
| 596    | حرف الفاء:                                                                                     | %        |
| 596    | (۱۱۳)فضيل بن سليمان:                                                                           | O        |
| 597    | الفاظ جرح مین 'لیس بالقری'' اور 'لین' کا اطلاق:                                                | O        |
| 597    | (۱۱۵)فليح بن سليمان الماني:                                                                    | O        |
| 598    | الفاظ جرح مين "ليس بالقوي" "لا يحتج به" اور "ليس بثقة" كامفهوم:                                | O        |
| 598    | کسی راوی سے بخاری ومسلم کا روایت لیزا اس کے امر کو تقویت دیتا ہے:                              | O        |
| ن:.898 | جس مصحیح بخاری میں روایت کی جائے وہ بل عبور کی چکا ہے، للبذا اس پر کسی کی جرح قابل النفات نہیں | O        |
| 601    | حرف القاف:                                                                                     | ⊛        |
| 601    | (١١١)قتادة بن دعامة السدوسي:                                                                   | O        |
| 603    | (۱۱۷)قیس بن أبی حازم:                                                                          | O        |
| 606    | حرف الكاف:                                                                                     | ⊛        |
| 606    | (۱۱۸) کثیر بن شنظیر:                                                                           | O        |
| 606    | راوی کا نام نکھنے میں مولوی عمر کریم کی غلطی:                                                  | O        |
| 607    | ( کی بن سعید کاکسی سے روایت ترک کر دینا موجب جرح نہیں )                                        | O        |
| 607    | (۱۱۹) کلیب بن وائل:                                                                            | O        |
| 608    | (۱۲۰) کهمس بن المنهال:                                                                         | O        |
| 610    | حوف الميم:                                                                                     | <b>%</b> |
| 610    | (۱۲۱)مسور بن مخرمة بن نوفل بن أهيب:                                                            | O        |
| 611    | (بلوغت كا آغاز)                                                                                | O        |
| 612    | ائمه فقهاء کے نزدیک بلوغت کا آغاز:                                                             | O        |
|        |                                                                                                |          |

|              | www.muhammadilibrary.com                                                                         | 5       |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| $\mathbb{Q}$ | www.muhammadilibrary.com دفاع سح بخاری الله الله الله الله الله الله الله الل                    | <u></u> |
| 614          | (ساع حدیث کے لیے عمر کی حد)                                                                      | 0       |
| 614          | (۱۲۲)مروان بن حكم بن أبي العاص بن أمية:                                                          | 0       |
| 617          | مراسيلِ صحابه کی حجیت:                                                                           | O       |
| 619          | (۱۲۳)مجاهد بن جبر المقرئ:                                                                        | O       |
|              | نقلِ عبارت میں مولوی عمر کریم کی بد دیانتی:                                                      | 0       |
|              | (۱۲۴)محارب بن دثار:                                                                              | 0       |
|              | (١٢٥)محبوب بن الحسن القرشي:                                                                      | 0       |
| 622          | راوی کا نام لکھنے میں مولوی عمر کریم کی غلطی:                                                    | 0       |
|              | (۱۲۲)محمد بن حمير سيلحي الحمصي:                                                                  | 0       |
|              | راوی کا نام ککھنے میں مولوی عمر سن کی غلطی:                                                      | 0       |
|              | (١٢٤) محمد بن زياد بن عبد الله الله اليهادي:                                                     | 0       |
| 624          | راوی کا نام لکھنے میں مولوی عمر کریم کی غلطی : این اور کا نام لکھنے میں مولوی عمر کریم کی غلطی : | 0       |
|              | (۱۲۸)محمد بن سابق:                                                                               | 0       |
| 625          | نقلِ عبارت میں مولوی عمر کریم کی خیانت:                                                          | 0       |
| 626          | (۱۲۹)محمد بن سواء السدوسي:                                                                       | O       |
|              | (۱۲۰)محمد بن الصلت (اسدي):                                                                       | O       |
| 627          | **************************************                                                           | O       |
| 628          | محدثین کے نزدیک الفاظ جرح "لین الحدیث" اور "فیہ لین" کا اطلاق)                                   | 0       |
| 628          | (۱۳۱)محمد بن طلحة بن مصرف:                                                                       |         |
| 629          | سن راوی ہے بخاری ومسلم کا روایت لینے میں اتفاق کرنا، اس کے امر کوتقویت دیتا ہے:                  | O       |
|              | (۱۳۲)محمد بن عبد الله بن مسلم الزهري:                                                            |         |
|              | (١٣٣)محمد بن عبد الرحمن الطفاوي:                                                                 |         |
| 632          | مولوی عمر کریم کی ہوشیاری:                                                                       | 0       |
| 633          | (۱۳۳۲)محمد بن عبد العزيز العمري الرملي:                                                          | 0       |
|              | (۱۳۵) محمد بن عبيد الطنافسي:                                                                     |         |
|              | سنے راوی ہے خطا کا سرزد ہوجانا موجب جرح نہیں:                                                    |         |

| www.muh<br>فیزی نیرست موضوعات  | ammadilibrar                        | <b>y.com</b><br>اگر دفارگه تنج بخاری |   |
|--------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------------|---|
|                                | بن علقمة بن وقاص الليثي اا          |                                      |   |
| 637                            |                                     | ( ۱۳۷)محمد بن فضير                   |   |
| 638                            |                                     | راوی کا نام لکھنے میں مولوک          |   |
| 639                            |                                     | (۱۳۸) محمد بن فلیح                   |   |
| 640                            | _                                   | -<br>(۱۳۹)محمد بن محبو               |   |
| 641                            | عمر کریم کی غلطی:                   | راوی کا نام لکھنے میں مولوی          | 0 |
| 641                            | :                                   | (۱۲۰)محمد بن میمور:                  | 0 |
| 642                            | الجزري:                             | (۱۲۲)مروان بن شجاع                   | О |
| أورصدوق مونے كے منافى نہيں)643 | ں بحجة "كا لفظ كى راوى كے ثقا       | (محدثین کے نز دیک "لیہ               | О |
| 643                            | . الدمشقي الطاطري:                  | <br>(۱۳۲)مروان بن محمد               | 0 |
| 643                            | ::;                                 | بونت ِ اختلاف ابن حزم کی             | 0 |
| 644                            | ، ابن حزم کی بر ہے کا تھم )         | (ائمہ متقدمین کے برخلاف              | 0 |
| 644                            | ِ الحراني:                          | (۱۲۳)مسکین بن بکیر                   | 0 |
| 645                            | الله بن مطرف:                       | (۱۲۳)مطرف بن عبد ا                   | O |
| 646                            | ق بن طلحة :ق                        | (١٣٥)معاوية بن إسحا                  | О |
| 647                            | وذ:                                 | (۱۲۲)معروف بن خرب                    | О |
| 648                            | ب:                                  | (۱۲۷)محمد بن مطرف                    | О |
| 648                            | ای:                                 | مولوی عمر کریم کی ایک حالا           | 0 |
| 649                            |                                     | (۱۲۸)معلیٰ بن منصور                  |   |
| 649                            |                                     |                                      |   |
| 651                            |                                     |                                      |   |
| 651                            | 'ليس بشيء" كا اطلا <b>ق)</b>        | (امام ابن معین کے الفاظ'             | 0 |
| 652                            |                                     |                                      |   |
| يون كى روايات كالحكم:          | نے کا ضابطہ اور صحیحین میں مدلس راو | مرکس کی روایت قبول کر_               | 0 |
| ئين)(نيّن                      | ں دلسین کے عنعنات ساخ پرمحمول       | (صحیح بخاری اور صحیح مسلم میر        | 0 |
| 654                            | ::                                  | (١٥١)مفضل بن فضالة                   | O |

|          | www.i                                   | nuhami      | mac     | dilibr    | ary.c                        | com_            |            | _        |
|----------|-----------------------------------------|-------------|---------|-----------|------------------------------|-----------------|------------|----------|
| $\alpha$ | فهرست موضوعات                           |             | 1032    | B         | $\mathcal{X}_{\underline{}}$ | فاع صحيح بخارى  | ,          | ٩        |
| 655      |                                         | *********** | ••••••  | ••••••    | •••••                        | قسم:            | (۱۵۲)م     | 0        |
| 655      |                                         |             |         | لم:       | رح کا <sup>تھ</sup>          | فراد ابن حزم ک  | بحالت انظ  | 0        |
| 657      |                                         | ارث):       | تة بن ح | ن (بن طلح | بد الرحمر                    | ىنصور بن ع      | ·(10m)     | O        |
| 658      |                                         |             |         | ي:        | رو الكوفي                    | ىنھال بن عم     | a(10r)     | O        |
| 659      |                                         |             |         |           | . <b>.</b> :                 | کی جرح کا تھم   | جوز جانی   | 0        |
| 660      |                                         |             | •••••   | ••••••    | بة:                          | وسی بن عقب      | (۵۵۱)م     | O        |
| 660      |                                         |             |         | كأحكم)    | کی روایت<br>ک                | ءمویٰ بن عقبہ   | (نافع ـــ  | O        |
| 661      |                                         |             |         | •••••     | رد:                          | سیٰ بن مسعو     | (۲۵۱)مو    | O        |
| 661      |                                         |             | •••••   |           | غلطی)                        | مرکزیم کی ایک   | (مولويء    | 0        |
| 363      |                                         |             |         |           | رون <sup>(۱)</sup> : د       | وسىٰ بن ناف     | (۱۵۷)م     | O        |
| 663      |                                         |             | امفہوم) | الحديث كا | لفاظ"منكر                    | بن حنبل کے ا    | (امام احمد | 0        |
| 664      |                                         |             |         | 10        | اه:ا                         | يمون بن سي      | (۱۵۸)م     | 0        |
| 665      | ······                                  |             | (U)     | •••••     | •••••                        | بهاء:           | حرف ال     | *        |
| 665      |                                         |             | ••••••• | لبصري:    | القيسى ا                     | دبة بن خالد     | (۱۵۹)ه     | O        |
| 665      |                                         |             |         | کی غلطی:  | ءی عمر کریم                  | م لکھنے میں موا | راوی کا نا | 0        |
| 666      |                                         |             |         | ::ر       | تير المكي                    | هشام بن حج      | (170)      | О        |
| 667      |                                         |             |         | كائتكم:   | میں تعارض                    | ، امام کی جرح ا | کسی ایک    | 0        |
| 668      |                                         |             |         | ستوائي: . | بدالله الد                   | ئام بن أبي ع    | (۱۲۱)هــُ  | 0        |
| 668      |                                         |             |         | خيانت:    | مرکزیم کی                    | ت میں مولوی ٔ   | نقل عبارر  | 0        |
| 669      | •••••                                   |             |         |           |                              | مام بن يحيي     |            |          |
| 669      |                                         |             |         | ى غلطى:   | وی عمر کریم                  | م لکھنے میں موا | راوی کا نا | О        |
| 672      | •••••                                   |             |         |           |                              | وا ؤ:           | حرف ال     | *        |
| 672      | *************************************** |             |         | •••••     | :                            | رقاء بن عمر     | (۱۲۳)و     | 0        |
| 672      |                                         |             |         | ٢٢ - ٢٠   | ونا باعث ج                   | اوی کا مر جی ہ  | کیا کسی را | 0        |
|          | *************************************** |             |         |           |                              |                 |            |          |
| 675      |                                         |             |         |           |                              | لام الف:        | ح في ال    | <b>%</b> |

|     | فهرست موضوعات                           |             | 1033                        | وفاع محجح بخارى                                 |
|-----|-----------------------------------------|-------------|-----------------------------|-------------------------------------------------|
| 675 |                                         |             |                             | 🔾 (۱۲۵) لاحق بن حمید:                           |
| 676 |                                         |             |                             | ⊛ حرف الياء:                                    |
| 676 |                                         |             | حاق الحضرمي النحوي          | 🔾 (۱۲۲)يحييٰ بن أبي إس                          |
| 676 |                                         | ••••••      |                             | 🔾 مولوی عمر کریم کا غلط ترجمه:                  |
| 676 |                                         | ••••••      | عيف لازم نہيں آتی )         | 🔾 (تضعیف نسبی ہے مطلق تض                        |
| 677 | ••••                                    |             | حضرمي البتلهي:              | 🔾 (۱۲۷)يحييٰ بن حمزة الد                        |
| 678 |                                         |             | الأموي الكوفي:              | 🔾 (۱۲۸)يحييٰ بن سعيد ا                          |
| 679 |                                         |             | •                           | (۱۲۹) يحييٰ بن سليمان                           |
| 680 |                                         | •••••       | ' كا اطلاق)                 | 🔾 (امام ابوحاتم کے لفظ" شخ                      |
| 680 |                                         |             | الوحاظي الحمصي:             | 🔾 (۱۷۰) يحيي بن صالح                            |
| 680 |                                         | ••••••      |                             | 🔾 راوی کا نام لکھنے میں مولوی                   |
| 681 |                                         | •••••••     |                             | 🔾 (۱۷۱)يحييٰ بن عباد الع                        |
| 682 |                                         | ••••••••••• |                             | 🔾 (۱۷۲)يحييٰ بن عبد الله                        |
| 683 | *************************************** |             |                             | O (۱۷۳)یعقوب بن حمی                             |
| 683 |                                         |             |                             | 🔾 کسی راوی پر حد کا نافذ ہو:                    |
| 685 |                                         |             |                             | 🔾 (۱۲۴)يونس بن أبي الأ                          |
| 687 | •••••                                   | 71          | ,                           | اب الكنى، ترف الر                               |
| 687 |                                         |             | -                           | 🔾 (۱۷۵) أبوبكر بن عياش                          |
| 687 |                                         | ح نهين:     | م کا سرز د ہوجانا موجبِ جرر | 🔾 سنگسی راوی ہے غلطی اور وہ                     |
| 689 |                                         |             |                             | О اختتام:                                       |
|     |                                         |             |                             | 🔾 تقريطات:                                      |
|     |                                         |             |                             | O قصائد در مدح امام بخاری و                     |
|     |                                         |             | - 1                         | O افسوس! محدث کبیر علامه متم                    |
| 703 |                                         |             | مرحوم:                      | <ul> <li>اشعار وتواريخ انتقال مولانا</li> </ul> |
|     |                                         |             |                             | 🔾 بخدمت شریف علماء اہل حد                       |
| 707 |                                         |             | میں امرمبرم کی اپلی:        | 🔾 اعيان الجحديث كى خدمت                         |

www.muhammadilibrary.com دفاع مج بخاری کا 1034 کا مخترک فہرست موضوعات

## ماءحميم

| ديباچه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | O       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| مؤلف بشاشن کی کتب کی مقبولیت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
| صحیح بخاری پرعمل کرنا ضروری کیوں ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| کیا صحیح بخاری کی تفتیش و تحقیق کی ضرورت ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0       |
| كيا اخبارآ حاد مفيدح تنهيں؟:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0       |
| کیا اصول فقہ کی کسوٹی پر حدیث نبوی کو جانچنا درست ہے؟:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0       |
| خبر واحد اورعلائے احتاف:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0       |
| ظن كامفهوم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0       |
| خبرآ حاد كا واجب العمل ند مونا معزل اورروافض كا ندبب ب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0       |
| خر دار در دار کا کا روار مده مشخصی و ۲۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | $\circ$ |
| خبر واحد اور قرآن مجيد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0       |
| جبر واحد اور قرآن مجید:  717  جبر واحد اور قرآن مجید:  718  جبر واحد اور احدا علی المنظم:  718  جبر واحد اور اجماع:  718  آحاد کی اقسام:  719  719                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0       |
| خير واحد اور اجماع:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0       |
| خبر واحداور قياس:خبر واحداور قياس: يستمنين المستمنين المستم | 0       |
| آ حاد کی اقسام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0       |
| صیح بخاری کے واجب العمل ہونے پر اجماع ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0       |
| كيا روايت بالمعنى موجب ضعف ہے؟:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0       |
| روايت بالمعنى كامفهوم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0       |
| روایت بالمعنی کی شروط:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0       |
| روایت بالمعنی اور ائمیرسلف کا تعامل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| شرى امور مل عقل شريعت كے تابع ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0       |
| (روایت بالمعنی کی حدد و قبود)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0       |
| كياضح بخارى كرواة عادل نبيرى؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
| ىدالت كى تعريف:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0       |

XOXX 1035 XXOX دفارع تيح بخاري 🔾 ایک حدیث کومختلف کمکڑوں میں بان کرنے کا حکم:.................. 🔾 صحیح بخاری میں صحت روایت کی تمام شرا نظام وجود ہیں:................................ 🔾 کیا امام بخاری کی روایت مقبول نہیں:........... 🔾 امام بخاری کے فضائل، ائمہ محدثین کی زمانی: ....... 🔾 کیا تھیج بخاری کے اصح الکتب ہونے میں اختلاف ہے؟ .............................. 🔾 حافظ این حجر دشاشنه کا کلام مجھنے میں مولوی عمر کریم کی غلطی: 

| www.muham                                      | madilibrary.com<br>1036 しいたどとり                            |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| فرست موضوعات فرست موضوعات                      | -0                                                        |
| 740                                            |                                                           |
| : کے کلام ہے:                                  | 🔾 مولوی عمر کریم کے اعتراض کا جواب، حافظ ابن حجر راط      |
| 740                                            | 🔾 تصحیح بخاری کو صحیح مسلم پر صحت میں ترجیح حاصل ہے:      |
| 741                                            | 🔾 احادیث بخاری کی قطعیت کے متعلق ایک لطیفہ:               |
| کی تصنیف ہے؟                                   | 🔾 كيا"نزهة النظر شرح نخبة الفكر" لماعلى قاري              |
| 741                                            | 🔾 کیا مقلدین احناف اہام ابوحنیفہ کی پیروی کرتے ہیں؟       |
| 741                                            | 🔾 امام ابوصنيفه کي ممل بالحديث کي ترغيب:                  |
| : د یک بھی معتبر ہیں:                          | 🔾 صحیح بخاری کی روایات کی شرائطِ صحت امام ابو حنیفه کے نز |
| 742                                            | 🔾 تصحیح بخاری کی احادیث میں تعارض کا جواب:                |
| 742                                            | 🔾 کیا صحیح بخاری کی احادیث قرآ 🕜 میدے فلاف ہیں؟.          |
| اب" قرآن کے فلاف ہے؟                           | O كيا حديث: "لا صلاة لمن لم يقر أبفاتحة الكت              |
| 742                                            | 🔾 آیت قرآنی کے ترجمہ میں مولوی عمر کریم کی تربیب:         |
| 743                                            | 🔾 آيت ﴿ وإذا قرى القرآن ﴾ كا شان نزول:                    |
| رگانِ دین کے مزارات پر حصول مرادات کے لیے جانا | 🔾 کیا مولود شریف، نذر و نیاز، ذکر شهادت حسین اور بز       |
| 744                                            | اجما می مسائل میں؟                                        |
| 744                                            | 🔾 ميلاد منانا صريح بدعت ہے:                               |
| 744                                            | 🔾 ميلاد كا آغاز:                                          |
| بے جانا شرک نہیں؟                              | 🔾 کیا بزرگان دین کے مزارات پر حصول مرادات کے لیا          |
| 746                                            | 🔾 بدعت كاانجام:                                           |
| 747                                            | О تصيده:                                                  |
| تقيم                                           | الريح الع<br>الريح ا                                      |
| 753                                            | О رياچ:                                                   |
| 754                                            | كيا امام بخاري شافعي المذهب تضيج                          |
| 754                                            | 🔾 امام بخاری اورامام ثنافعی کا مسائل میں اختلاف:          |
| سبب بن جاتی ہے:                                | 🔾 اجتهاد میں موافقت بسا اوقات مذہب کی طرف نسبت کا         |

|     | www.muhammadilibrary.com<br>دفاع تی بغاری کرده است موضوعات             |   |
|-----|------------------------------------------------------------------------|---|
| 9   | رفاع مح بخاری کم محمد موضوعات کا محمد کا محمد موضوعات                  | Ð |
| 755 | توافق فی الأصول کی بنا پرامام بخاری کوشافعی کها همیاء جو که درست نہیں: | O |
| 755 | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                  | O |
| 755 | کیا امام مہدی نداہب اربعہ میں ہے کسی فقہی مسلک کے پابند ہو نگے ؟       | 0 |
| 755 | ( تحی الدین ابن عربی کا تعارف )                                        | О |
| 755 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                | О |
| 756 | امام بخاری کو کسی نے حنفی کیوں نہیں کہا؟                               | 0 |
| 757 | امام بخاری مجتبد مطلق تنهے:                                            | 0 |
| 757 | صحیح بخاری اورسنن ابوداود کا موازنه:                                   | 0 |
| 758 | کیا صحیح بخاری کواضح الکتب کہنا دھوکہ دبی ہے؟                          |   |
| 758 | صحیح بخاری کی عظمت کا اعتراف علامداین عابدین حنق کی زبانی:             |   |
| 760 | کیا تمام علاء ہارہ سو برس ہے تقلید شخص وضروری قرار دیتے آئے ہیں؟       |   |
| 760 | فتؤحات مکیه مؤلفه محی الدین ابن عربی میں تقاید کی تر دید:              | О |
| 760 | سواد اعظم سے علیحدہ کون لوگ ہیں؟                                       | O |
| 762 | تقلید شخصی پر اجهاع کا دعوی باطل ہے:                                   |   |
| 762 | کیا تھیج بخاری کی صحت پر اجماع کا دعوی فاسد ہے؟                        |   |
| 763 | صیح بخاری کی مقبولیت:                                                  |   |
| 763 | صیح بخاری کی صحت پر اجماع ہے:                                          | O |
| 764 | اجماع جحت ہے:                                                          | O |
| 764 | مولوی عمر کریم کی علمی قابلیت:                                         | O |
| 764 | آ حاد کی اقسام اور ان کا تھم:                                          |   |
|     | صیح بخاری ومسلم کی صحت پر اجماع:                                       |   |
|     | کیا امام مسلم نے امام بخاری پر جرح کی ہے؟                              |   |
| 765 | مقدمه ملم پرعلائے المحدیث کی دوشروح:                                   | 0 |
| 766 | امام مسلم کی عبارت میں مولوی عمر کریم کی خیانت:                        | 0 |
| 766 | امام مسلم کی جرح کا مورد اوراس کا مطلب:                                | 0 |
| 767 | ا مام مسلم کی زمانی امام بخاری کی عظمت کا اقرار:                       | 0 |

| وعات ا | www.muhammadilibrary.com<br>نوست بن المنظمة المن |  |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|        | O علم حدیث میں امام بخاری کا مرتبدامام سلم پرمقدم ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
|        | 🔾 حدیث معنعن میں شرط لقاء کے متعلق امام نووی کا کلام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
|        | 🔾 امام مسلم نے صحیح مسلم میں امام بخاری ہے روایت کیوں نہیں لی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| 770    | 🔾 امام ابوصنیفه کا امام ما لک ہے روایت لینے کا ثبوت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| 771    | 🔾 صحاح ستہ والوں کی امام بخاری سے روایت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| 771    | 🔾 امام بخاری کے امام الدنیا ہونے پر اعتراض اور اس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| 772    | 🔾 امامسلم نے امام بخاری کی شروط روایت کی پابندی کیون نہیں گی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| 772    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| 773    | 🔾 ندکورہ حدیث کوموضوع کہنے پر احتاف کی طرف ہے امام ابن جوزی پر تعصب کا الزام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
|        | 🔘 علاء کے نز دیک موضوعات ابن جوزی کا مقام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| 773    | 🔾 صحیح بخاری کی روایت کوموضوعات میل داخل کرنے پر ابن جوزی پر تعاقب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| 774    | 🔾 موضوعات ابن جوزي پرامام سيوطي كا تعا قب 🎎 💮 💮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| 775    | 🔾 کیاامام قسطلانی نے قیمج بخاری پر جرح کی ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
|        | 🔾 . تصبح بخاری پر بعض علاء کی جرح کی حقیقت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| 777    | © علائے احتاف کی صحیح بخاری پر جرح اوراس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| 778    | 🔾 علامه عینی حنفی اور صحیح بخاری:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| 780    | 🔾 🤝 عبدالمل دانوی اورج بخاری:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| 781    | 🔾 ابن مهام شکی اور سیخ بخاری:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| 782    | O (احادیث بخاری کی اصحیت پرابن ہام کا اعتراض اور اس کا فساد)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
|        | 🔾 ویگرعلائے احتاف اور صحیح بخاری:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| 783    | 🔾 مصنف بداید کی حدیث دانی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|        | 🔾 ابن حام کے قول کی تروید:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|        | 🔾 این هام حافظ این حجر کا شاگرد ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
|        | 🔾 تصیح بخاری کے مجروح رواۃ اور اس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|        | 🔾 علامها بوالحن سندهى حنفى كا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| 786    | 🔾 علامه محمد معین حنفی کا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |

www.muhammadilibrary.com

المناص مع بخاری (1039 المناس موضوعات موضوعات المناص على المناس موضوعات المناس ال

|     | فهرست موضوعات<br>                       | 1039 5 July 5 Cli                                                   | 19 |
|-----|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|----|
|     |                                         |                                                                     |    |
| 787 |                                         | مولوی عمر کریم کا اعتراف حق:                                        | )  |
| 787 |                                         | 🔾 كيا آمين بالجمر اور فاتحه خلف الامام قرآن كے خلاف ہے؟             | )  |
| 788 | ••••••                                  | 🔾 خفی ندہب میں قرآن کی مخالفت:                                      | )  |
|     |                                         | 🔾 اہل حدیث پرایک اتہام اوراس کا جواب:                               |    |
| 788 |                                         | 🔾 کیاحنفی مذہب میں بخاری کی احادیث واجب العمل نہیں                  | )  |
| 788 |                                         | 🤇 🧻 مين بالحجمر اور فاتحيه خلف الامام كا فقه حنفی ہے ثبوت:          |    |
| 791 |                                         | ک کیا کتاب بخاری سیح مجرونہیں ہے؟                                   |    |
| 791 |                                         | ک (صحیح بخاری مجروضیح کتاب ہے)                                      | )  |
|     |                                         | ک مولوی عمر کریم کا خرافی عقیقی                                     |    |
| 791 | *************************************** | 🔾 امام بخاری کی بشریت کی آ ژبین صحیح بخاری پر اعتراض اوراس کا جواب: | )  |
| 792 |                                         | 🔾 کیا کتاب بخاری کو منجح شکیم کرنا شرک 🖫 ارسالۃ ہے؟                 | )  |
| 792 |                                         | ک امام ابوحنیفه کا اهتغال حدیث کی طرف نهایت کلمل تھا:               | )  |
| 792 |                                         | ک تصمیح بخاری کی بعض روایات پرخلاف قرآن ہونے کا جمراض:              | )  |
| 792 |                                         | ) مديث اول: "الميت يعذب ببكاء الحي":                                | )  |
| 793 | •••••                                   |                                                                     | ,  |
| 794 |                                         | ۔ .<br>مولوی عمر کریم کی احادیث نبویہ سے عدادت وعناد کا واضح ثبوت:  | )  |
| 795 | *************************************** | 🔾 حدیث دوم اوراس کا جواب:                                           | )  |
| 796 |                                         | کی آین دعا ہے؟                                                      | )  |
| 797 |                                         | 🔾 مولوی عمر کریم کا قرآنی آیت سے غلط استعدلال:                      | )  |
|     |                                         |                                                                     |    |
| 798 | ••••••                                  | 🔾 آمین بالجمر کسی طرح قرآن مجید کے خلاف نہیں:                       | )  |
| 799 | ••••••••                                | 🔾 آمین بالحجر سے چڑنا یہود کی علامت ہے:                             | )  |
| 800 | •••••••••••••••••••••••••••••••         | ﴾ يېبود كانمونه علماء مقلدين:                                       | )  |
|     |                                         | ) الزامی جواب:                                                      |    |
| 801 |                                         | ک مولوی عمر کریم کا انو کھا استدلال:                                | )  |
|     |                                         |                                                                     |    |

| www.muhammadilibrary.com<br>دقاع مج بخاری است موضوعات کردادی | T.       | <b>3</b> |
|--------------------------------------------------------------|----------|----------|
| يث موم: "لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب":                 |          | O        |
| رہ حدیث قرآن مجید کے خلاف نہیں:                              |          | O        |
| ت: ﴿ وإذا قرى القرآن ﴾ كا ثان نزول:                          | ĩ:       | O        |
| يث: "لا صلاة " اور آيت ﴿ وإذا قرى القرآن ﴾ من تطيق:          | حد       | O        |
| المركوره آيت سے فاتحه خلف الا مام كى ممانعت ثابت ہوتى ہے؟    | کم       | O        |
| ) بخاری کے چندراویوں پر جرح اور اس کا جواب:                  | صح       | O        |
| ان بن تَكُم بن ابي العاص:                                    | •        | 0        |
| ور بن مخر مه:                                                |          |          |
| يىل صحابه كى جميت:                                           | مرا      | O        |
| بن صالح المعرى:                                              | 21       | O        |
| ين عيسىٰ ابوعيدالله:                                         | 21       | 0        |
| ب بن عائذ الكوفى:                                            |          |          |
| ى كا نام كلصنے ميں مولوى عمر كريم كى غلطى:                   | راو      | 0        |
| م بن سليمان الأحول:                                          | عام      | O        |
| ن بن مدرك البصري:                                            | الحس     | 0        |
| ، بخاری کی بعض احادیث میں تعارض اور اس کا جواب:              | صح       | 0        |
| ) مديث:                                                      |          |          |
| . جواب:                                                      |          |          |
| را جواب:را جواب:                                             |          |          |
| را جواب:را جواب                                              | تنيه     | 0        |
| يا جواب:                                                     | چوه      | 0        |
| وال جواب:                                                    | يانج     | 0        |
|                                                              |          |          |
| دان جواب:                                                    | ي<br>ساز | 0        |
| بي جواب:                                                     |          |          |
| ن جواب:                                                      |          |          |

| www.muhamn                              | nadilibrary.com                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10 في المسترسة موضوعات المسترسة موضوعات | وناع تح بخارى المحتفى |
| 823 <i>ځ</i>                            | 🔾 ستائيس وجو ہات جن پر نماز باجماعت کا ثواب متفر،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 825                                     | 🔾 دوسری حدیث میں تعارض اور اس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 826                                     | 🔾 مولوی عمر کریم کی علمی لیافت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 827                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 828                                     | 🔾 اشعار در مدح امام بخاری و صحیح بخاری:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 831                                     | ○ تقريظات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ن القديم                                | العرجوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 837                                     | اعتذار:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 838                                     | ٠ رياچ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 838                                     | 🔾 مولوی عمر کریم کی بغیر بسملہ جمہ اور بغیر درود کے ابتد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 838                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 839                                     | ○ ابتدا میں حمد کی ترغیب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 839                                     | 🔾 ابتدامیں صلاۃ (درود) کی ترغیب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 839                                     | 0 ابتدا کی اقسام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 840840                                  | 🔾 الله تعالیٰ کی صفات منه اور ہاتھ وغیرہ کا انکار اور اس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 840                                     | 🔾 اثبات ِصفات بارى تعالى مين امام ترمذى كا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 840                                     | 🔾 امام ابوالحن اشعرى كاقول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 841                                     | 🔾 امام ابوحنیفه کا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 841                                     | 🔾 🚊 الاسلام بزدوی کا قول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 842:                                    | 🔾 احناف کے نزدیک اللہ تعالیٰ کا جھوٹ بولناممتنع نہیر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 842                                     | 🔾 ابل حدیث پرایک اتہام اور اس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 843                                     | 🔾 حفیه کی تو بین رسالت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 844                                     | 🔾 جلال الدين رومي كي تو بين رسالت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 844                                     | 🔾 مولوی عمر کریم کا ایک افتراءادراس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 845                                     | 🔾 انبياء کو بھائی کہنا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| (2×) | www                                     | nuhamm                                  | adilibrary                 | .com                             | _          |    |
|------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------|----------------------------------|------------|----|
| Q    | فهرست موضوعاره                          |                                         | 042                        | دفاع سيح بخارى                   |            | ور |
| 846  | ******************************          |                                         | مديث كالموقف:              | موف کے متعلق اہل ہ               | ا الله     | 0  |
| 847  | ******************                      |                                         | ب ہے، وہ زندیقیت ہے        | یقت شریعت کے مخالف               | ) جوطر     | O  |
| 847  | ••••••                                  | ************************                | ي?                         | لید شخصی مدار ایمان ہے           | ) كياتقا   | 0  |
| 848  |                                         |                                         | ں:                         | ی مجید ہے تقلید کا ابطال         | ) قرآن     | O  |
| 848  | ****************                        |                                         | ل:                         | ف نبوی سے تقلید کا ابطا          | ) حديد     | 0  |
| 849  | •••••                                   |                                         | كا ابطال:                  | ء کے اقوال سے تقلید ک            | ) صوفيا    | 0  |
|      |                                         |                                         |                            | کے اقوال سے تقلید کا             |            |    |
| 851  |                                         | *************************************** | ركا ابطال:                 | ین کے اقوال سے تقلیا             | ) مفسر'    | 0  |
| 851  |                                         |                                         | بطال:                      | ن کے نز دیک تقلید کا ا           | ) محدثیر   | 0  |
| 852  |                                         |                                         | قليدى الطال:               | ہ احناف کے مزد کیک آ             | ) علمائ    | 0  |
|      |                                         |                                         | ام اوراس کا زواب:          | فاری پر شافعیت کا الز            | ) امام ج   | 0  |
| 853  |                                         | *************************************** |                            | فى الاصول اور تقليد: .           | ) توافق    | 0  |
| 853  |                                         | 2,5                                     | ایک مئلہ:                  | ) کا قرآن کے خلاف                | ) فقه حففى | 0  |
| 854  | •••••••                                 | ل اصل وي:                               | ۔<br>ک طرف منسوب کرنے ک    | ن کرام کوفقهی نداهب              | ) محدثیر   | 0  |
| 855  | *************************************** |                                         | دراس کا جواب:              | فارى برتقليد كااتهام ا           | ) إمام ؟   | 0  |
| 856  |                                         | 14                                      | ۔ امام شافعی کا ذکر ہے:    | غاری میں صرف دو جگ               | ) صحیح ب   | 0  |
| 857  | ·····                                   | *************************************** | ب فنتح البارى كى فضيلت:    | ابن حجراوران کی کتابہ            | ) حافظ     | 0  |
| 857  | *******************************         | ور ذر بعه نجات ہیں؟                     | نل صفا ومروه شعائر الله ا  | ارگان دین کی قبریں <sup>مذ</sup> | ) کیابز    | 0  |
| 858  | *************************************** | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | <i></i>                    | ی اور بت <i>پر</i> ی برابر       | ) قبريرً   | 0  |
| 859  | ••••••••                                | *******                                 |                            | تى كى ممانعت:                    | ) قبريرً   | 0  |
| 862  | *************************************** | *************************************** |                            | ابن قيم رُطلطهٔ كا قول:          | ) حافظ     | 0  |
| 862  | ••••••                                  | *************************************** |                            | ل الله كا قول:                   | ) شاه و    | O  |
| 863  | ت ہے؟                                   | ہے جانا حدیث سے ثابن                    | پر حصول مرادات کے <u>ل</u> | رگان دین کی قبروں                | ) کیابز    | 0  |
| 864  | •••••                                   | نوال کی روشنی میں:                      | مت فقہاءِ احناف کے ا       | مرکے نام پر ذبیحہ کی ح           | ) غيرالة   | 0  |
| 864  |                                         | :                                       | تعظیم مقصود ہو، حرام ہے    | بچہ جس سے غیراللہ کے             | ا ايباذ:   | 0  |
| 865  | •••••                                   |                                         | ے بنانا شرک ہے؟            | م بخاری کے تمیں پار۔             | ا کیار     | 0  |

|     | فهرست موضوعات                           |                                         | 1043                                  | د فاع صحح بخاري                    |          |
|-----|-----------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------|------------------------------------|----------|
|     |                                         |                                         |                                       | ی عمر کریم کی خبط الحوا کا         |          |
| 866 | *************************************** |                                         | ك:                                    | ى عمر كريم كا سفيد حمور            | ن مولوز  |
| 866 |                                         |                                         | ى وليل:                               | ی عمر کریم کی جہالت ک              | ن مولود  |
| 866 |                                         |                                         |                                       | بخاری کے فضائل:                    | O امام   |
| 867 |                                         |                                         |                                       | بخاری کی اہانیت:                   | ر ۱۱ م   |
| 868 |                                         |                                         | یک قول مردود ہے:                      | حدیث کےخلاف ہرا                    | O my     |
| 868 |                                         |                                         | اللَّهُ كَلَّى مُقبوله ہے:            | ب بخاری رسول الله مناً             | J O      |
| 869 |                                         | تفيت:                                   | ) کے موضوع ومقصود سے ناوا             | ی عمر کریم کی صحیح بخار ک          | 🔾 مولوز  |
| 870 |                                         | لیحدگی ہے:                              | ، رفض اور سبیل مومنین سے <sup>ع</sup> | بخاری کی اہانت جلامیہ              | O my     |
| 870 | رت)                                     | حنیفہ کے ارجاء کا ثبو                   | اور جهاد بن ابی سلیمان اور ابو        | م ابراہیم مخعی کی ثقامت            | ·W O     |
| 871 |                                         |                                         | به اور امام بزاری کا مواز نه:         | ث دانی میں امام ابوحنیف            | O مدی    |
| 872 | عِانَا شرك ہے:                          | تصول حاجات کے •                         | گانِ دین کی قبردی پر بغرض             | ل الله مَا لَيْكُمُ أور ديكر بزراً | 0 رسول   |
| 872 |                                         |                                         |                                       | . كامعنى اوراقسام:                 |          |
| 873 | *************************************** |                                         | ت:                                    | ، فى الذات كى وضاحه                | O ٹرک    |
| 873 | *******************************         |                                         | ت:                                    | . فى الصفات كى وضا <sup>ح</sup>    | О ثرک    |
| 873 | ••••••                                  |                                         |                                       | ، في العم كي وضاحت:                | О ٹرک    |
| 874 |                                         |                                         | حت:                                   | . فى التصرفات كى وضا               | 0 نزک    |
| 874 | *************************************** |                                         |                                       | . فی العادات کی وضا <sup>ح</sup>   | 0 ثرك    |
| 875 | :ç                                      | رشرك التصرفات _                         | ت جانا شرك فى الصفات او               | ں پر بغرض حصول حاجا                | О تبروا  |
| 875 | ••••••••••                              | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ، کے دن پوچھ تاچھ ہوگی:               | انِ غيرالله سے قيامت               | O معبوا  |
| 875 | ••••••                                  | •••••                                   | ئے کا وعدہ ربانی:                     | رں کی حاجات پوری کر                | نندور    |
| 875 |                                         | *************************************** | ب ورزی نبین کرتا:                     | فعالی اینے وعدہ کی خلافہ           | 🔾 الله ت |
| 876 | ••••••                                  | •••••                                   |                                       | نبروں والے <u>سنتے</u> ؟           | O کیان   |
| 876 |                                         |                                         | واب نہیں دے سکتے:                     | ں والے کسی کی پکار کا :            | ن تبرور  |
| 877 |                                         |                                         |                                       | تاج كاايك شركيه وظيفه              | ورود     |
| 877 |                                         | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,    | کی ممانعت:                            | ں سے حاجات برآ ری                  | 🔾 قبرور  |

| $\mathbb{Q}(\underline{\ })$ | -<br>فهرست موضوعات                      |                                         | 1044                          | وفاع منجح بخاري                  |
|------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------|----------------------------------|
| 878                          |                                         | مما نعت:                                | ب حاجت کے لیے آنے کی          | 🔾 امام ابوحنیفه کی قبروں برطله   |
| 879                          |                                         |                                         | ں کے لیے جانا سنت ہے؟         | 🔾 کیا قبروں پر حاجت برآ رؤ       |
| 879                          | •••••••••••                             | ••••••                                  |                               | 🔾 سنت کی تعریف:                  |
| 879                          | *************************               | ك تقع؟                                  | ری کے لیے بھی قبر نبوی پر ۔ ً | 🔾 کیا صحابہ کرام حاجت برآ ر      |
| 880                          | *************************************** | ت عائشه کا اثر:                         | . بارش طلب كرنے والا حضر،     | 🔾 قبر نبوی میں سوراخ کر کے       |
| 880                          | ••••••                                  |                                         | ابل احتجاج نہیں:              | 🔾 ندکورہ اثر موقوف ہے، جو ق      |
| 880                          | •••••                                   |                                         | ى نكارت)                      | 🔾 (اژ عا ئشه کی سند ومتن میر     |
|                              |                                         |                                         | _                             | 🔾 ندکوره اثر کی سند قابل احتجا   |
|                              |                                         |                                         |                               | O کیا حضرت عائشہ ٹاٹٹا کے        |
| 882                          |                                         | نا ثابت نہیں:                           | قبر پر حاجت طلی کے لیے ج      | 🔾 امام شافعی کا امام ابوحنیفه کی |
| 882                          |                                         |                                         |                               | 🔾 مولوی عمر کریم کی او بی لیاقہ  |
| 882                          | *************************************** |                                         | ا کے مقلد ہیں؟                | 🔾 کیا اہل حدیث امام بخاری        |
| 883                          |                                         |                                         |                               | 🔾 امام بخاری مجتبد کامل تھے:     |
| 883                          |                                         |                                         | :(                            | 🔾 اجتهاد کی پانچی شرائط کا بیان  |
| 883                          |                                         | <i>Jal</i>                              | میں منحصر ہے؟                 | 🔾 كيااجتهاد صرف ائمه اربعه       |
| 883                          |                                         |                                         | را ئط نەتھىں:                 | 🔾 امام ابوحنیفه میں اجتہاد کی ش  |
| 883                          | *************************************** |                                         |                               | ک کیبلی شرط کا فقدان:            |
| 884                          | *************************************** | ,                                       |                               | 🔾 دوسری شرط کا فقدان:            |
| 884                          |                                         |                                         |                               | 🔾 تیسری شرط کا فقدان:            |
|                              |                                         |                                         |                               | 🔾 چونھی شرط کا فقدان:            |
|                              |                                         |                                         |                               | 🔾 پانچویں شرط کا فقدان:          |
|                              |                                         |                                         | . ,                           | 🔾 (امام ابوحنیفداورامام ما لک    |
| 885                          | *************************************** | ************                            | عنیفه کی امانت مقصود نہیں     | 🔾 مذكوره بالابيان 🎞 امام ابود    |
| 885                          | *************************************** | *************************************** | ميں بڑا مجتهد کون تھا؟        | 🔾 امام ا بوحنیفه اور امام بخاری  |
|                              |                                         |                                         |                               | 🔾 ائمُہ اربعہ کے عجیب وغریب      |
| 886                          | *************************************** | ••••••                                  | مار کا دعویٰ باطل ہے:         | 🔾 ائمہ اربعہ میں اجتہاد کے انح   |

www.muhammadilibrary.com (0) 1045 دفاع فيح بخاري 🔾 تقليد كا ايطال ايك حفى كى زبانى: 🔾 امام بخاری مجتهد نہیں، مولوی عمر کریم کے مضحکہ خیز دلائل: 🔾 شارحيين بدابيه كي نقل كا اعتبار تهين: 🔾 امام مالک سے حدیث کے نقل کرنے پر امام محمد کی درسگاہ میں رونق اور امام ابوصنیفہ سے نقل کرنے پر درسگاہ 🔾 امام محمد نے امام مالک کے پاس جا کر تین سال علم حدیث پڑھا: ...... 🔾 مولوي عمر كريم كا سفيد جھوٹ: ............... 🔾 صحیح بخاری میں احادیث کی جھتے الباب سے عدم مطابقت کا اعتراض اور اس کا جواب: ................... 🔾 کیا امام ابو حنیفه کاحفاظ حدیث میں 🖒 درست ہے؟ ...... 🔾 تحمي نے امام ابوصنیفہ کو جا فظ حدیث نہیں 🖓 .......... 🔾 امام بخاری کی عظمت وامامت کا اعتراف احناف کی زبائی ........................... 🔾 امام ابوهنیفه اور اہل عراق کے متعلق ابن خلدون کا تبصره: ...................... 🔾 کیاامام ذہبی نے امام ابوصنیفہ کو حافظ حدیث کہا ہے؟ .......... 🔾 امام ابوصنیفہ تابعی ہونے کا درجہ نہیں رکھتے تھے: ............ 

© تقریب التہذیب کے طبقہ سادسہ کا مطلب: ⊙ علامہ طاہر پٹنی خنفی کا قول:

| www.muhammadilibrary.com                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| www.muhammadilibrary.com<br>دفاع سی بخاری (1046 می ناری کرست موضوعات کرست کرست موضوعات کرست موضوعات کرست کرست موضوعات کرست کرست کرست کرست کرست موضوعات کرست کرست کرست کرست کرست کرست کرست کرس | ٩ |
| عدم تابعیت کے لحاظ سے امام ابوحنیفہ اور امام بخاری برابر ہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0 |
| عدم تابعیت کے لحاظ سے امام ابوصنیفہ اور امام بخاری برابر ہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0 |
| امام جعفر صادق کی امام ابوحنیفه کو ایک نصیحت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
| امام بخاری کی اہائت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0 |
| علائے احناف کی زبانی امام بخاری کی عظمت کا اعتراف:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | O |
| صیح بخاری کی احادیث میں تعارض کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| پېلى مديث:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| نقل عبارت میں مولوی عمر کریم کا سرقہ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | O |
| ندكوره حديث مين تعارض كاييلا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | O |
| ووسرا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0 |
| تيسرا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | O |
| چوتقا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | O |
| (روزے میں علی لگانا اور لکوانا درست ہے)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0 |
| 903                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0 |
| تيسري حديث:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0 |
| چوقى مديث:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | O |
| مولوی عمر کریم کا اللہ اور رسول ہے استہزاء:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0 |
| صحیح بخاری کی ایک حدیث پر مخالفت قرآن کا الزام اوراس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
| صیح بخاری کے چندرواۃ پر جرح اور اس کا جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| عيدالحميد بن ابي اوليرن:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0 |
| ابوالفتح از دی کی جرح معتبر نہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0 |
| أسيد بن زيد الجمال ابومحم الكوفى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0 |
| مقم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0 |
| ثابت بن محمد الكوفي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0 |
| متابعات وشوابد میں ضعیف راوی کی روایت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| زياد بن الربع:<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0 |

www.muhammadilibrary.com 1047 دفاع فيح بخاري 🔾 امام ابن معين ك القاظ "ليس به بأس" اور "ضعيف"كا مطلب: ....... 🔾 - تصيده:...... 941 🔾 مولوی عمر کریم پر مؤلف اٹرانشهٔ کی مخلصا ندنصیحت کا اثر: ......... ○ سبتاليف: ........ ○ 🔾 تراجم بخاری پر پراگندہ ہونے کا الزام اوراس کا جواب: ........................... 

دفاع صحيح بخارى (OXX 1048 12XO) 965..... نار*ت*ن: ⊙ نیرست آبات:....... ⊙ www.hillyahiha

www.muhammadilibrary.com





### التعليقات

Signal State of the State of th

للإمام المحدث الحافظ محمد الكوندلوي



## مقالات وفناوي

تالیف تصر حضرت حافظ گوندلوی رشماللهٔ

حضرت العلام حا فظ محمر كوندلوى وشمالك



# إتمامرالحجة

من أوجه الزيارة مثل الحجة الزيارة مثل الحجة المنطقة ا

محدث العصرمولا نامحمه بشيرسهسو اني رَحمُ اللَّيْهُ



## الإصلاح

(تین حصے) مطابقات میں مصلے)

تاليف تاليف تاليف تاليف تاليف تاليف تاليف تاليف من العلام حا فظ محمد كوندلوى وشمالية



من الحريب موانا محراسه المعراب المعراب



Sialkot Road, Fattomand Gujranwala www.umm-ul-qura.org